
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Katholische Kirche und Judentum zur Zeit des Nationalsozialismus :
eine geschichtliche Erfahrung und eine Herausforderung an uns

Autor: Ehrlich, Ernst Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KATHOLISCHE KIRCHE UND JUDENTUM
ZUR ZEIT DES NATIONALSOZIALISMUS —

EINE GESCHICHTLICHE ERFAHRUNG
UND EINE HERAUSFORDERUNG AN UNS

von Ernst Ludwig Ehrlich

Dieser Beitrag kann und soll nicht nur eine wissenschaftlich-kritische
Aufarbeitung von Quellen sein, sondern ich sehe meine Aufgabe auch darin,
aus der Sicht eines Betroffenen und Augenzeugen der Ereignisse, dass heisst
konkret der Judendeportationen aus Berlin in den Jahren 1941-1943 zu
berichten, was ich erlebt habe, und wie sich dieses Erleben eines Einzelnen in
den später veröffentlichten Quellen spiegelt. Dabei möchte ich vermeiden,
dass der Eindruck entstünde, diese Ausführungen würden Anklagen enthalten;

sie sind der Versuch eines Betroffenen. Mancher wird daher diese
Ausführungen als einseitig ansehen. Dieses subjektive Urteil von Menschen aus
andern Erfahrungsbereichen habe ich zu akzeptieren, da ich mir nicht an-
masse, mehr als einen Baustein oder einen Denkanstoss anzubieten.

Der entscheidende Wendepunkt im Schicksal der Berliner Juden war der
27. Februar / 1. März 1943. An diesen Tagen wurden alle Juden direkt aus
den Fabriken, wo sie Zwangsarbeit leisteten, in die Deportationszentren
gebracht, um von dort aus nach Auschwitz deportiert zu werden. Viele dieser
Juden kamen damals in Auschwitz sofort ins Gas; ihr Eintreffen dort wurde
gar nicht erst registriert; man findet daher nur die Tatsache ihrer Deportation
verzeichnet, nicht aber Hinweise für ihren Aufenthalt in Auschwitz. Über
andere dieser Transporte ist man orientiert, dass sie in Auschwitz zur Arbeit
kamen. Ich war Augenzeuge dieser Verschleppungen, denn in jenen Tagen,
Ende Februar / Anfang März 1943 fuhr die SS — und man nahm dazu auch
Waffen SS — mit Lastwagen durch Berlin, um die Juden aufzuladen. Ich
entging diesem Schicksal, weil ich zu diesem Zeitpunkt nicht mehr in der
Fabrik arbeitete, sondern bereits halbillegal lebte. Am 28.2.1943 verliess ich die

Wohnung, es war morgens um 9 Uhr, als ich sah, wie die SS die Juden in ihrer
Arbeitskleidung direkt von den Fabriken holte. Wir wohnten zufällig direkt
gegenüber einem der Deportationszentren in der Berliner Levetzowstrasse.
Es war dies eine Synagoge, die während des Judenpogroms vom November
1938 nicht angezündet, sondern nur innen demoliert worden war, so dass sie

Adresse: Hirzenstrasse 10, CH-4125 Riehen.

145



wieder in Stand gesetzt werden konnte. Das Gebäude ist später durch Bomben

im Krieg zerstört worden, wurde nach dem Kriege abgerissen, heute
befindet sich dort ein Kinderspielplatz. Am Katholikentag in Berlin hatten wir
von dort aus einen der Bussgänge begonnen.

Dieses von mir eben berichtete Geschehen spiegelt sich in den Dokumenten

wie folgt: Brief des Berliner Bischofs Konrad von Preysing an Papst Pius
XII am 6. März 1943: «Wohl noch bitterer trifft uns hier in Berlin die neue
Welle von Judendeportationen, die gerade die Tage vor dem 1. März 1943

eingeleitet worden sind. Es handelt sich um viele Tausende, ihr wahrscheinliches

Geschick haben Eure Heiligkeit in der Radiobotschaft von Weihnachten

angedeutet. Unter den Deportierten sind auch viele Katholiken. Wäre es

nicht möglich, dass Eure Heiligkeit noch einmal versuchten, für die vielen
Unglücklichen — Unschuldigen einzutreten? Es ist dies die letzte Hoffnung
so vieler und die innige Bitte aller Gutdenkenden».

Der Wortlaut der Radiobotschaft am Heiligen Abend 1942 von Pius

XII, auf den sich Bischof von Preysing bezieht, lautet u.a.: «Ein grosser Teil
der Menschheit, und wir stehen nicht an zu sagen, auch nicht wenige von
denen, die sich Christen nennen, tragen ihren Teil der Gesamtverantwortung
für die Fehlentwickung, für die Schäden und für den Mangel an sittlichem
Hochstand der heutigen Gesellschaft... Was in Friedenszeiten unter der
Oberfläche blieb, das drängte nach Kriegsausbruch an den Tag mit einer
traurigen Reihe von Taten, die menschlichem und christlichem Geist Hohn
sprechen...». Der Papst spricht davon, dass alle Gutgesinnten sich zu einem
Gelöbnis zusammenfinden müssten, um die menschliche Gemeinschaft zum
göttlichen Gesetz zurückzuführen. In diesem Zusammenhang heisst es wörtlich:

«Dieses Gelöbnis schuldet die Menschheit den Hunderttausenden, die
persönlich schuldlos, bisweilen nur um ihrer Volkszugehörigkeit oder
Abstammung willen, dem Tode geweiht oder einer fortschreitenden Verelendung

preisgegeben sind».

Wenn hier auch die Juden nicht expressis verbis erwähnt sind, so hat
zweifellos zumindest der Berliner Bischof diese Verfolgten in der
Weihnachtsbotschaft des Papstes wiedererkannt, und war keineswegs im Zweifel,
dass der Papst — so wie der Berliner Bischof auch — um das Schicksal der
deportierten Juden weiss, also Kenntnis darüber hat, dass sie umgebracht werden.

Aus den inzwischen veröffentlichten Bänden des Vatikans geht hervor,
dass in Rom die Tatsache der planmässigen Judenausrottung bekannt war.
Der vatikanische Geschäftsträger in Pressburg, Burzio, teilt am 9.3.1942
mit, dass die nach Polen Deportierten «dem sicheren Tod» entgegengehen
(Nr. 298). Am 17.7.1942 meldet der apostolische Visitator aus Zagreb ähnliches

(Nr. 431), und am 3. Oktober 1942 teilt die polnische Botschaft beim Va-

146



tikan mit, überall in Polen, in Wilna, Warschau, Lublin würden die Juden in
Lager gebracht, um dort ermordet zu werden (Nr. 497).

Wenn wir diesen Problemkreis heute betrachten, so können wir Urteile
nicht allein mit unserem heutigen Wissen fällen, sondern müssen uns bemühen,

uns in die damalige Zeit und Situation zurückzutasten. Dafür haben sich
3 Fragen als hilfreich erwiesen, die sich in einem Buch von Helmut Gollwitzer
finden... «und führen, wohin du nicht willst». Diese 3 Fragen lauten:

1. Wir haben davon nichts gewusst! — Aber warum haben wir nichts davon
gewusst? — Haben wir nichts wissen können oder nichts wissen wollen?

2. Wir haben es nicht gewollt! — Haben wir es damals alle wirklich von ganzem

Herzen nicht gewollt, oder wollen wir es nur heute nicht mehr?

3. Wir konnten nichts dagegen tun! — Haben wir alles getan, was wir dagegen

tun können? Haben wir alles an Hilfe für die Verfolgten getan, was
wir konnten?

Gegen Ende erzähle ich eine Szene in einem Urlauberzug 1942, in dem
einer von den Judenerschiessungen berichtete und in unser bedrücktes Schweigen

hinein sagte: «Wenn es einen Gott gibt, muss sich das ja rächen. Es gibt
einen Gott, und es hat sich gerächt...». Ende des Zitats.

Wir haben davon nichts gewusst: Was haben wir wissen können? Ich habe

in Berlin gelebt, ich sah mit eigenen Augen am 9. November 1938 die
brennenden Synagogen, den Raub jüdischer Geschäfte, nicht nur durch primitive
SA-Männer, sondern auch durch gut-bürgerliche Leute, wobei andere Deutsche

mehr oder weniger deutlich im Omnibus oder in der Strassenbahn ihren
Abscheu darüber aussprachen. Von den Kirchen hat man damals wenig
gehört. Irgendein Protest von Bischöfen oder der deutschen Bischofskonferenz
angesichts der Verbrennung von Gotteshäusern hat nicht stattgefunden. Wir
wissen nur vom Dompropst Bernhard Lichtenberg, der zum Märtyrer wurde.

Er sprach am 8. November 1938 sein berühmt gewordenes Nachtgebet:
«Lasst uns beten für die verfolgten nichtarischen Christen und für die Juden.
Was gestern war, wissen wir, was morgen ist, wissen wir nicht, aber was heute
geschehen ist, haben wir erlebt: draussen brennt der Tempel — das ist auch
ein Gotteshaus». Und in einer andern Predigt sagte er über die Juden: «Und
sie werden mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische sitzen, und wem das

nicht passt, mag draussen bleiben». Prälat Lichtenberg leitete das Referat
des bischöflichen Hilfswerkes für nichtarische Christen. Auf diese Weise
verband er sich mit dem Schicksal der Juden. Es ist bezeichnend, dass ein
Mann wie Lichtenberg ein Gefühl für die Juden besass, weil er mit ihnen zu
tun hatte, sich für ihr Schicksal interessierte, sich nicht abwandte oder die

147



Augen verschloss. Jeden Abend wiederholte er sein Gebet für die Juden; seine

Worte waren in den Ohren der Mitbetenden und in denen, die vorgaben,
nichts gewusst zu haben. Öffentlich machte Lichtenberg auf sich aufmerksam,

als er am 28. August 1941 einen schriftlichen Protest an den Reichsärzteführer

Conti wegen der Ermordung der Geisteskranken richtete. Am 23.
Oktober 1941 wurde er von zwei BDM-Studentinnen wegen seines täglichen
Abendgebets für Verfolgte und Juden denunziert, er war damals 66jährig.
Durch eine Gesinnungsänderung hätte er vom Gefängnis in ein Krankenhaus
verlegt werden können, aber er weigerte sich. In den Verhörenteilteer mit, er
wolle das Los der nach dem Osten deportierten Juden teilen, um dort für sie

zu beten. Lichtenberg wurde zu 2 Jahren Gefängnis verurteilt. Er überlebte
als totkranker Mensch diese Haft, wurde aber am Tage seiner sogenannten
Entlassung von der Gestapo abgeholt, um in das KZ Dachau verschleppt zu
werden. Am 5. November 1943 ist er auf dem Transport dorthin gestorben,
nachdem man ihn vorher im Arbeitslager Wuhlheide gequält hatte.

Manchmal frage ich mich, warum Katholiken eigentlich relativ wenig
über diesen Dompropst Lichtenberg sprechen, sehr viele gar nicht von ihm
wissen. Ich erkläre es mir u.a. so, dass man an seinem Beispiel aufzeigen
könnte, was andere Amtsbrüder auch hätten tun können und eben nicht
getan haben. Bernhard Lichtenberg ist das Beispiel dafür, dass es damals Christen

gab, gerade auch Katholiken, die nicht fortgeschaut haben, und die
nicht meinten, es ginge sie eigentlich gar nichts an. In diesem Zusammenhang
müssen wir natürlich auch Gertrud Luckner erwähnen, über die ihre Kollegin
Dr. Margarete Sommer im Jahre 1960 u.a. das Folgende schrieb: «Unangemeldet,

unerwartet standen Sie plötzlich vor mir im Berliner Ordinariat.
Entweder teilten Sie uns eiligst in Vorbereitung befindliche aber von den NS-stel-
len noch streng geheimgehaltene neue Pläne von Verfolgungsmassnahmen
mit... in der ja nicht unberechtigten Hoffnung, dass unser Berliner Bischof,
Graf von Preysing, durch sein... unerschrockenes Vorgehen bei Berliner
Regierungsstellen vielleicht doch noch drohendes Unheil verhüten könne (ich
erinnere an die beabsichtigte Zwangsscheidung der rassischen Mischehen),
oder Sie hatten dringliche Bitten für in Berlin verborgen lebende geflohene
Verfolgte; oder Sie suchten in gemeinsamer Überlegung mit uns nach immer
neuen Wegen der Hilfe für diese armen gehetzten Menschen, besonders für
die Juden. So aber arbeiteten Sie nicht nur mit unserem Berliner Hilfswerk
zusammen, sondern eilten von Bistum zu Bistum, von Bischof zu
Bischof...».

Anderseits weiss ich von einem bedeutenden katholischen Religionsphilosophen,

der von zwei Freunden gebeten wurde, angesichts des Novemberpogroms

1938 in der Sonntagspredigt ein Wort zu sagen, und der sich
abwandte und meinte, dies sei nicht seine Sache.

148



Wir haben nichts davon gewusst. Dazu möchte ich eine Meldung des

evangelischen Divisionspfarrers einer Infanteriedivision vorlesen, vom
21.8.1941. Diese Meldung beruht auf dem Bericht eines evangelischen sowie
eines katholischen Pfarrers.

«Meldung des evangelischen Divisionspfarrers, Wehrmachtsoberpfarrer
Kornmann, an die 295. Infanterie-Division vom 21.8.41. Der 295.

Inf.Div. erstatte ich folgende Meldung: Gestern (am 20.8.), gegen 15 Uhr,
kamen 2 Kriegspfarrer einer hier liegenden Kriegslazarett-Abteilung zu mir
und dem katholischen Kriegspfarrer der Division und berichteten, in der Nähe,

etwa 500 m entfernt, befänden sich im oberen Stockwerk eines Hauses
etwa 80-90 Kinder, vom Säugling bis in das schulpflichtige Alter hinein, die
durch ihr Geschrei und ihr Jammern weithin zu hören seien und, da sie
bereits 24 Stunden dort seien, die Nachtruhe in den Nachbarhäusern einquartierter

Soldaten empfindlich gestört hätten. Durch diese Soldaten hatten die
beiden Kriegspfarrer selbst Kenntnis von der Anwesenheit der Kinder erhalten.

— Ich ging mit den beiden Kriegspfarrern und meinem katholischen
Kollegen in das betr. Haus und sah die Kinder in 2 kleinen Stuben herumliegen
und — sitzen — sie lagen z.T. in ihrem eigenen Unrat —, und es fehlte vor
allen Dingen jeder Tropfen Trinkwasser, worunter die Kinder bei der Hitze
sehr litten. Ein Mann der ukrainischen Miliz stand unten Posten; von ihm
war zu erfahren, es handle sich um Judenkinder, deren Eltern erschossen
worden seien. — Bei dem Posten stand eine Gruppe deutscher Soldaten, an
einer anderen Hausecke stand eine weitere solche Gruppe, und an beiden
Stellen wurde z.T. erregt über das, was hier zu sehen bzw. zu hören war,
gesprochen. Da ich es für absolut unerwünscht hielt, wenn solche Dinge sich in
breitester Öffentlichkeit abspielen, erstattete ich Meldung darüber. Die beiden

Kriegspfarrer waren von der Kriegslazarettabt. 4/607 und hiessen Wilc-
zek (evang.) und Tewes (kath.). Kornmann, Wehrmachtoberpfr.».

Dieser Text ist interessant, weil aus ihm hervorgeht, was Menschen, die
im Osten Dienst taten, gewusst haben, davon waren Heerespfarrer nicht
ausgenommen.

Das Jahr 1943 ist durch die systematische Ausrottung der Juden im
deutschen Machtbereich gekennzeichnet. Es waren eine Reihe von mutigen
Katholiken, welche ständig Rom wissen Hessen, was mit den Juden geschah.
An erster Stelle muss hier der vorher erwähnte Vertreter des Vatikans in
Bratislava genannt werden, Msgr. Burzio, der bereits 1942 nach Rom gemeldet
hatte, die Juden gingen einem sicheren Tod entgegen. Natürlich gab es nicht
nur Judenretter in der römischen Kurie. Der tapfere Bischof von Berlin, von
Preysing, schrieb Pius XII, was ihm der Nuntius in Berlin, Msgr. Orsenigo,
sinngemäss mitgeteilt habe: Caritas sei gut und schön, die höchste Caritas
sei, der Kirche keine Schwierigkeiten zu machen. Preysing schreibt zu einer

149



derartigen Haltung an den Papst: «Ich befürchte grosse Schädigung der
kirchlichen Interessen durch solche Auffassungen und Äusserungen des

Vertreters Eurer Heiligkeit». In den vatikanischen Aktenpublikationen ist vom
Todeslager Treblinka die Rede und vom Gas, durch welches die Juden
ermordet wurden.

Im Oktoberheft 1980 der «Stimmen der Zeit» behandelt Pater Ludwig
Volk unser Thema. Als in München die Judendeportationen vor aller Augen
die Bevölkerung beunruhigen, wendet sich Kardinal Faulhaber an den
Vorsitzenden der deutschen Bischofskonferenz, Kardinal Bertram, der antwortet,

bei der Virulenz nationalsozialistischen Judenhasses sehe er für Vorstellungen

nicht die kleinste Erfolgschance. Der Nuntius Orsenigo hatte bereits
Mitte Februar 1942 Kardinal Bertram persönlich Nachrichten über Masse-
nerschiessungen der nach Osten Deportierten gebracht. Wahrscheinlich hatte

er diese von Frau Dr. Sommer vom Hilfswerk beim bischöflichen Ordinariat

Berlin erhalten. Erst als im November 1942 ein Gesetz drohte, nach
welchem sogennante «rassische Mischehen» zwangsgeschieden werden sollten,
protestierte Kardinal Bertram bei den Behörden. Dieser Protest sowie die
Belagerung des Berliner Deportationszentrums durch die sogenannten
«arischen» Frauen, im März 1943 ein mutiger Widerstandsakt, den man nicht oft
genug erwähnen kann, ergaben die Freilassung der bereits inhaftierten
jüdischen Männer. Erst am 19. August 1943, als in Deutschland bereits alle
greifbaren Juden deportiert waren, entschloss sich die Bischofskonferenz zu
einem Hirtenwort über den Dekalog, wo mitgeteilt wurde, dass «Tötung in
sich schlecht» ist, «auch wenn sie angeblich im Interesse des Gemeinwohls
verübt würde». In diesem Zusammenhang werden neben den «geistesschwachen»

auch «Menschen fremder Rassen und Abstammung» genannt. Das
Wort «Jude» ist tabu.

Pater Volk zeigt in seiner Studie auf, dass es dem Berliner Bischof nicht
gelang, Kardinal Bertram zu einem Protest in Sachen Judendeportation zu
bewegen. «Dass er sich dem zur Enttäuschung der Eingeweihten fürs erste

entzog, rückt seine Ablehnungsgründe unter den Verdacht der Ausflucht»,
schreibt Pater Volk. Offensichtlich wollte der Kardinal, so meint Volk, mit
einem Protest oder einer Eingabe nicht an das innerste Reizzentrum der NS-
Ideologie rühren. Erst am 17.11.1943 schrieb der Vorsitzende der
Bischofskonferenz an Himmler. Aber zu dem Zeitpunkt waren viele der Deportierten
gerade auch aus Deutschland bereits ermordet. Am 29.1.1944 verurteilt
Kardinal Bertram die Aussonderung der Mischlinge, «an deren Ende die
Ausmerzung droht». Obwohl Breslau in Schlesien lag, also in der gleichen
Provinz wie Auschwitz, und der Kardinal von allen Bischöfen örtlich
am nächsten wohnte, sucht er nicht, sich in irgendeiner Weise damit zu
befassen.

150



Pater Volk schreibt zu diesem Vorgehen: «In der Tat liegt ein echter und
beklagenswerter Unterschied darin, dass den Juden in ihrer Bedrängnis kein
zweiter Bischof Galen erstanden ist. Denn Wirkung hatten die kirchlichen
Proteste gegen Euthanasiemorde erst von dem Augenblick an gezeigt, als sie

nicht mehr nur intern vorgebracht, sondern in die Öffentlichkeit getragen
wurden».

Richtig ist zunächst, dass wenn Proteste erfolgten, sie in einem internen
Briefwechsel geschahen, die Bevölkerung davon also nichts erfuhr. Im übrigen

wurde äusserst vorsichtig formuliert, und von «Ausrottung der Juden»
niemals gesprochen, obwohl Hitler selbst diesen Terminus wiederholt
öffentlich in Reden benutzte. Im Jahre 1942, auf dem Höhepunkt der Mordtaten,

verwendete er diesen Terminus nicht weniger als fünfmal.

Überhaupt fällt in kirchlichen Verlautbarungen nicht der Terminus
«Jude». Kardinal Frings spricht am 25.12.1943 von denen, die «einer fremden

Rasse» angehören, die nicht getötet werden dürfen, und am 13.2.1944
heisst es, «Dass niemand seiner Güter oder gar seines Lebens beraubt werde,
der unschuldig ist, etwa deshalb, weil er einer fremden Rasse angehört. Das
kann nur als ein himmelschreiendes Unrecht bezeichnet werden». Als der
Kölner Erzbischof diese mutigen Worte im Februar 1944 sprach, waren die
meisten Juden, zumindest die aus Deutschland Deportierten, bereits tot. Als
am 9./10. November 1938 die Synagogen angezündet wurden, und Tausende

von jüdischen Menschen in die Konzentrationslager kamen, hat kein Bischof
öffentlich von einem «himmelschreienden Unrecht» gesprochen, das hat
sich dann später bitter gerächt.

Auch Burkhard van Schewick, Kath. Kirche und nationalsoz. Rassenpolitik

(Kirche, Katholiken und Nationalsoz. 1980, S. 83ff) kommt zu ähnlichen

Urteilen wie Pater Volk. «Wenn sich die Bischöfe auch bezüglich der
Zwangssterilisierung exponierten, und verschiedentlich die nationalsoz.
Rassenlehre öffentlich verurteilten, so blieb der "flammende Protest" gegen
die Diskriminierung und Entrechtung der jüdischen Bürger doch aus. Selbst
die Nürnberger Rassengesetze, die 1935 eine deutliche Verschärfung der
Judenverfolgung einleiteten, haben zunächst zu keinem unmissverständlichen
Einspruch geführt». (S. 89). «Auch die Novemberpogrome von 1938... die

zum erstenmal seit 1933 wieder reichsweit offenen Terror gegen Juden brachte,

haben zu keiner Änderung dieser Haltung geführt...» (S. 91). Ende des

Zitats. Van Schewick weist darauf hin, dass man ab Frühjahr 1942 gewusst
hat, ein erheblicher Teil der Deportierten würde ausgerottet. In Bischof Ber-
nings Notizen findet sich unter dem 5.2.1942 die Vermutung, es bestehe wohl
der Plan, «die Juden ganz auszurotten» (S. 97). «Wenn man auf seiten der
Kirche auch nicht die ganze Wahrheit kannte, so wusste man doch, dass die
Deportation für unzählige Menschen den Tod bedeutete... Diese Aussagen

151



zur systematischen Judenermordung blieben jedoch, vergleicht man sie mit
dem Einsatz der Bischöfe gegen die "Euthanasie" vorsichtig und abstrakt».
(S. 98). Schewick versucht die Gründe aufzuzählen, die zur Haltung der
Bischöfe in der Judenfrage geführt haben: 1. Unsicherheit über das Ausmass
der Verbrechen, 2. Furcht, durch energisches Auftreten die Dinge noch zu
verschlimmern, 3. Resignation hinsichtlich der Möglichkeiten irgendeiner
Einflussnahme, 4. Sorge, angesichts der bevorstehenden Niederlage
Deutschlands im Kriege, Objekt einer neuen «Dolchstoss-Legende» zu werden.

Wir halten diese Argumente subjektiv für richtig, objektiv für nicht
stichhaltig. Spätestens im Jahre 1942 hätte man sich durch deutsche Soldaten,

die im Urlaub heimkamen oder in Lazaretten lagen, direkt oder indirekt,
Kenntnisse vom wahren Geschehen verschaffen können. Offenbar wollte
man es nicht allzu genau wissen. Dass die Bischöfe gerade in der Judensache
Furcht hatten, ist unbestritten, aber man hätte wohl doch versuchen müssen,
nachdem man sich dass Wissen vom Massenmord beschafft hatte, alles zu
tun, um wenigstens Katholiken davon abzuschrecken, an diesen Verbrechen
teilzunehmen. Mit der Resignation der Bischöfe hat die SS offenbar gerechnet.

Aber gerade angesichts der Erfolge beim Einstellen der Euthanasiemorde
wäre Resignation das letzte gewesen, was die Haltung der Bischöfe hätte

bestimmen sollen. Schliesslich, wo es um das Leben von Millionen von
Menschen geht, hätten politische Spekulationen wie die von der «Dolchstossle-
gende» zurücktreten müssen. Wir teilen die Meinung von Schewick, dass solche

Erwägungen tatsächlich eine Rolle gespielt haben, aber die Juden mus-
sten dafür mit ihrem Leben zahlen. Es ist allerdings verständlich, dass die
Bischöfe sich im Krieg für die Juden nicht exponiert haben, wenn sie es vorher
auch nicht getan haben, als bereits genug Verbrechen an den Juden verübt
worden waren: Die systematische Ausplünderung der Juden., ihre Vertreibung,

der Pogrom von 1938/39. Das alles hatte man gewusst. Angesichts dieses

Schweigens der Kirche konnten die NS-Verbrecher ziemlich sicher sein,
dass sie mit den Juden alles tun könnten, ohne dass nennenswerter Widerstand

seitens der Kirche erwachsen würde. 30 Jahre später haben Teile der
kath. Kirche diesen ganzen Komplex klarsichtig erkannt, wenn es im
Würzburger Synoden-Dokument von 1975 wie folgt heisst: «Wir sind das Land,
dessen jüngste politische Geschichte von dem Versuch verfinstert ist, das
jüdische Volk systematisch auszurotten. Und wir waren in dieser Zeit des

Nationalsozialismus, trotz beispielhaften Verhaltens einzelner Personen und
Gruppen, aufs Ganze gesehen doch eine kirchliche Gemeinschaft, die zu sehr
mit dem Rücken zum Schicksal dieses verfolgten jüdischen Volkes weiterlebte,

deren Blick sich zu stark von der Bedrohung ihrer eigenen Institutionen
fixieren liess und die zu den an Juden und Judentum verübten Verbrechen
geschwiegen hat. Viele sind dabei aus nackter Lebensangst schuldig
geworden...». Hinter diese Erklärung sollte man nicht mehr zurückkommen, sie

152



ist von der Synode angenommen worden, wenngleich auch versucht wird, sie

zu verdrängen oder durch anderes zu übertünchen oder dagegen zu polemisieren.

Diese aufrichtige Erklärung der Synode sollte stehen bleiben, sie ehrt
die Kirche.

In diesem Zusammenhang sind nun eine Reihe von Thesen aufgestellt
worden: 1. Die Katholiken hätten trotz vorhandener Ressentiments gegen
Juden dennoch nicht Hitler und sein Antisemitismusprogramm gewählt.
Dieser Satz ist richtig, müsste aber dahingehend modifiziert werden, dass

viele Katholiken keinen direkten Anstoss an der Judenfeindschaft der Nazis

genommen haben. Man wollte sich zwar das Alte Testament nicht rauben
lassen, die zeitgenössischen Juden hingegen blieben ohne Interesse. Zitat: «Damals

zerriss der Vorhang im Tempel auf Sion und damit der Bund zwischen
dem Herrn und seinem Volk. Die Tochter Sion erhielt den Scheidebrief, und
seitdem wandert der ewige Ahasver ruhelos über die Erde... Diese Bücher
sind nicht von Juden verfasst, sie sind vom Geiste Gottes eingegeben und darum

Gotteswort und Gottesbücher... Abneigung gegen Juden von heute darf
nicht auf die Bücher des vorchristlichen Judentums übertragen werden».
(Judentum, Christentum, Germanentum, Adventspredigten von Kardinal
Faulhaber 1933, S. lOff.) Pater Volk (Stimmen der Zeit, 3. H. 1966, S. 185)
bemerkt dazu: «Wenn er seine staatsbürgerliche Ehrenhaftigkeit mit dem
Argument verteidigt, nichts zur heutigen Judenfrage in der konkreten Situation,

also gegen den nationalsozialistischen Antisemitismus, gesagt zu
haben, so enthüllte das den Grad seiner Bereitwilligkeit, das Gebot wohlwollender

Neutralität gegenüber der Parteidoktrin im allgemeinen unter die
Loyalitätspflichten im weitesten Sinne aufzunehmen».

Damit hatte man allerdings die zeitgenössischen Juden den Kirchenfeinden

preisgegeben, für seine eigene Religion jedoch das AT zu retten gesucht.
Kein Wort von der Zusammengehörigkeit von Juden und Christen, sondern
es erfolgte die geistliche, die theologische Enterbung des Judentums in einem
Augenblick, in welchem die Solidarität mit den Juden christliche Liebespflicht

gewesen wäre. Diese alte Pseudotheologie lässt sich so skizzieren: Die
Kirche ist das wahre Israel, die Juden haben keine Geschichte mehr, weil sie

keine Heilsgeschichte mehr besitzen. Die Geschichte der Juden sei zu Ende.
Das sind Bausteine, die der Eliminierung der Juden den Weg bereitet haben,
indem die geistigen Abwehrkräfte des katholischen Volkes geschwächt wurden.

Wir sind weit davon entfernt, den Rassenhass der Nationalsozialisten
mit dem Antijudaismus der spätmittelalterlichen Kirche gleichzusetzen. Dieser

hat aber dazu beigetragen, die Solidarität der Verfolgten zu durchbrechen;

die Kirche hatte sich ja spätestens seit 1936 als Verfolgte betrachtet.

In diesem Sinne hat die Landessynode der evangelischen Landeskirche
in Baden am 3. Mai 1984 folgendes festgestellt: «Durch Jahrhunderte wurde

153



christliche Theologie, kirchliche Predigt, Unterweisung und kirchliches
Handeln immer wieder von der Vorstellung belastet, das jüdische Volk sei

von Gott verworfen. Dieser christliche Antijudaismus wurde zu einer der
Wurzeln des Antisemitismus. Deshalb bekennen wir betroffen die
Mitverantwortung und Schuld der Christenheit in Deutschland am Holocaust».

Ein weiteres Argument lautet: Die antijüdische Mentalität der Katholiken

habe allein religiöse und soziale Wurzeln gehabt. Gegen Juden sei vor
allem polemisiert worden, sofern sie liberale, antichristliche Politik mitgetragen

hätten. Genau diese Behauptung wird z.B. durch die erwähnte Äusserung

von Kardinal Faulhaber deutlich dementiert, wenn er die theologische
Enterbung der Juden weiterhin postuliert.

Der Antijudaismus der Kirche ist nicht mit dem Rassismus der
Nationalsozialisten identisch, aber der Antijudaismus der Kirche hat eine mögliche
Immunisierung gegen die Judenfeindschaft des NS-Regimes verhindert. Es
ist hier wenig sinnvoll, Zitate anzuhäufen, in denen deutsche Bischöfe gerade
in Zeiten, wo eine Solidarität mit den Juden notwendig gewesen wäre, sich
ausdrücklich von ihnen theologisch distanzierten, wenn auch in Form des

Antijudaismus: Etwa im Hirtenbrief von Erzbischof Gröber 1939 sowie von
Bischof Hilfrich von Limburg, ebenfalls 1939. Das jüdische Volk sei des
Gottesmordes schuldig und stehe seit dem Tage der Kreuzigung unter einem Fluche.

Trotz solcher vereinzelter Entgleisungen hat die katholische Kirche
jedoch den Rassegedanken verneint, was von den Nationalsozialisten mit
Bitterkeit vermerkt wurde. (J. Roth, die Katholische Kirche und die Judenfrage,

Forschung der Judenfrage, Bd. 4, 1940, S. 163ff.).

Rudolf Lill kommt nach sorgfältiger Analyse (Rengstorf-Kortzfleisch,
Kirche und Synagoge II, S. 408) bei der Prüfung der in der Weimarer Zeit neu
aufgelegten repräsentativen katholischen Enzyklopädien: Staatslexikon der
Görresgesellschaft, Lex. für Theologie und Kirche, Der Grosse Herder zum
folgenden Ergebnis: «Darin kommt die schon früher aufgewiesene Ambivalenz

zum Ausdruck, welche die Haltung der Mehrheit der deutschen
Katholiken bis ins Dritte Reich bestimmt haben dürfte. Vom radikalen
Antisemitismus hielten sie sich fern, den Verständigungswillen einer langsam
erstarkenden Minderheit machten sie sich aber nicht zueigen». Gleichzeitig ist
ständig vom «modern-jüdischen Liberalismus» und seinen «zersetzenden»
Wirkungen in Wirtschaft und Kultur die Rede. Ausdrücke wie «Weltpluto-
kratie» und «Weltbolschewismus» werden auf Juden angewendet, und in
diesem Zusammenhang ist von den dunklen Zügen «der vom Heimatboden
vertriebenen jüdischen Volksseele» die Rede.

Man darf, wie erwähnt, Katholiken nicht zu Pionieren des Rassismus
stempeln, wird aber sagen müssen, dass der vom Rassismus zu trennende tra-

154



ditionelle Antijudaismus die Abwehrkräfte der Katholiken gegen die nazistische

Judenfeindschaft erheblich geschwächt hat. So schreibt der katholische
Historiker Victor Conzemius: «Die Ursache dieser Haltung ist nicht wie man
vordergündig gemeint hat, darin zu suchen, dass die Bischöfe auf die Wahrung

katholischer Interessen (Schulen, Verbände) bedacht waren. Von grösserer

Tragweite war, dass eine formaljuristische Sicht der Vorgänge ausserhalb

des kirchlichen Raumes (Aushöhlung des Rechtsstaates, Perversion der

Gesetzgebung, staatliche Willkür) den Horizont der Hierarchie einengte.
Erst mit zunehmender Verrohung des öffentlichen Lebens weitete sich die

Verantwortung auf den bedrohten Mitmenschen, gleich welcher Rasse und
Konfession, aus. Im besonderen Fall der Judenverfolgung wirkte ein unter
Christen weit verbreiteter Antisemitismus nach; Abwehrreflexe waren nur
bei einer kleinen Minderheit entwickelt».

Juden und Katholiken waren geistig und menschlich zu weit entfernt, als
dass sich eine Solidarität angesichts der Judenverfolgungen aufdrängte. Die
alte Judenfeindschaft hatte innerhalb der Kirche mögliche Abwehrmechanismen

geschwächt. Da schon früh die fragwürdige Koexistenz zwischen Kirche

und NS-Staat ein Ende nahm, und zunehmend mehr kirchliche Institutionen

ins Schussfeld der Nationalsozialisten gerieten, wandte sich die kirchliche

Abwehr dem Erhalten der eigenen Existenz zu, was im übrigen immer
schwieriger wurde, je mehr sich der totalitäre Staat festigen konnte, und das

politische Klima für alle NS-Gegner rauher wurde. Die anfängliche Anpassung

einer Reihe von Katholiken hat sich dabei nicht ausgezahlt, denn der
NS-Staat blieb kirchenfeindlich und zeigte diese Haltung auch zunehmend
mehr. Trotz dieser kirchenfeindlichen Haltung der NS-Machthaber fand eine

Solidarität mit der verfolgten jüdischen Minderheit nicht statt. Dies ist
umso bedauerlicher, weil das Kirchenvolk seiner kirchlichen Führung im
Weltanschauungskampf um das Wertesystem in der grossen Mehrheit
gefolgt ist. Gleichwohl hat die Kirche den Träger der Staatsgewalt auch im
totalitären Regime akzeptiert und ihm als legale Obrigkeit gehorcht. Das Ja zum
Staat und das Nein zum Regime ist eine der Ursachen für dieses eigentümliche

Schwanken: Geistige Abwehr nach innen und Gehorsam nach aussen,
mit all den tragischen Folgen, die das Wertesystem nicht unberührt Hessen.

Mit dem Terminus der «Gruppenräson» allein war man dem Phänomen der

mangelnden Solidarität mit den Juden nicht gerecht, wenngleich es gewiss
auch eine Rolle gespielt hat. Damit ist gemeint, dass sich Katholiken als

geschlossene, eigene Gruppe betrachteten, die durch Eintreten für andere nicht
belastet werden sollte. Das war früher nicht immer so: Der bedeutende
Zentrumsführer Ludwig Windthorst ist 1880 im Reichstag dem Antisemitismus
wie folgt entgegengetreten: «Keine Judenhetze, aber auch keine Christenhetze,

und vor allem auch nicht eine Katholikenhetze». Hier hat der
Solidaritätseffekt funktioniert, ohne dass die eigene Gruppe belastet worden wäre,

155



im Gegenteil. Freilich, das haben wir hinzuzufügen, kämpfte Windthorst im
Kaiserreich und nicht im totalitären Verbrecherregime.

Die verfolgten katholischen Nichtarier liess man allerdings nicht im
Stich, 10.350 konnten über den Raphaelsverein, einer katholischen
Hilfsorganisation, auswandern. Dass es nicht mehr waren, ist nicht die Schuld der
katholischen Institutionen, sondern des Auslandes und der NS-Behörden.
Selbst die vom Vatikan angeforderten brasilianischen Visen konnten nicht
voll ausgegeben werden, um nur ein Beispiel zu nennen. Das Ausland
versperrte sich nicht nur den Juden, sondern auch den Katholiken jüdischer
Abstammung. Individuell haben Katholiken so geholfen, wie andere, etwa
Protestanten, Sozialisten und Kommunisten in Deutschland, jedenfalls kaum
mehr als andere. Eine Priorität einer einzigen Gruppe angesichts der Judenhilfe

zeigt sich nicht. Ludwig Volk ist zuzustimmen, wenn er für Kardinal
Bertram (und das gilt sicher auch für andere Bischöfe) sagt: «In seinem vom
Kulturkampferleben geprägten Amtsverständnis hatte die Aufrechterhaltung

der Sakramentenspendung und die Pfarrseelsorge absoluten Vorrang
vor anderen Bischofspflichten, im konkreten Fall dem öffentlichen Eintreten

für die personalen Grundrechte... Gegen den Meinungsdruck eines
Grossteils der Bevölkerung, den die Aufdeckung der Untaten des Regimes
allerdings erst hätte hervorbringen müssen, waren die Machthaber keineswegs
unempfindlich...» (Kleine deutsche Kirchengeschichte, 1980, S. 125). So war
also die Haltung angesiphts der Judendeportation kleinmütig und furchtsam.

Man interessierte sich wenig für die Juden, wollte jedoch Mischehen
und Mischlinge nicht gefährden, und fürchtete laute Stellungnahmen. Der
Dekalog-Hirtenbrief vom Herbst 1943 kam nicht nur zu spät, sondern war
auch inhaltlich nicht gerade stark. Auch hier blieb das Wort «Jude» tabu. Es

war von den Nationalsozialisten derart negativ belastet, und zudem von Hitler

in den Jahren seit 1939 immer mit dem Wort «ausrotten» verbunden worden,

dass man selbst das Aussprechen des Wortes «Jude» nicht mehr zu wagen

schien.

Die Wurzel allen Unheils war und blieb für Hitler und seine Anhänger
das Judentum. Deshalb trafen sein Hass und sein rasender Vernichtungswillen

zuerst die Juden. Aber je länger umso mehr trat dahinter das Christentum
als eine durch und durch «jüdische Erfindung» auf. So hing die jüdische und
die christliche Frage im NS-Staat viel enger zusammen als den christlichen
Kirchen je bewusst gewesen ist. Nur der Untergang Hitlers hat verhindert,
dass den Christen dafür gewaltsam die Augen geöffnet wurden.

Das 2. vatikanische Konzil hat theologische und menschliche
Konsequenzen aus dem Scheitern gezogen. Papst Johannes Paul II stammt aus
Krakau, das nicht weit von Auschwitz entfernt liegt. Er selbst hat daher ein
Verständnis gezeigt, das nur jemand haben kann, der nicht apologetisch ar-

156



gumentiert, sondern mit Verfolgten mitleidet. Das kommt zum Ausdruck,
wenn er 1980 in Mainz sagte: «Dabei geht es nicht nur um die Berichtigung
einer falschen religiösen Sicht des Judentums, welche die Verkennungen und
Verfolgungen im Lauf der Geschichte zum Teil mitverursachte, sondern vor
allem um den Dialog... ».

Und an anderer Stelle spricht der Papst mit Bezug auf die Erklärung der
deutschen Bischöfe über die gemeinsamen Aufgaben: «Juden und Christen
sind als Söhne Abrahams berufen, Segen für die Welt zu sein, indem sie sich
gemeinsam für den Frieden und die Gerechtigkeit unter allen Menschen und
Völkern einsetzen... mit der Bereitschaft zu den Opfern, die dieses hohe Ziel
erfordern mag...».

Hier klingen neue Töne an. Seit dem Konzil haben Juden und Katholiken

miteinander einen guten Weg begonnen, auf dem wir zwar die Last aus
der Vergangenheit mittragen, aber diese verwandeln zum Segen für Juden
und Christen.

157


	Katholische Kirche und Judentum zur Zeit des Nationalsozialismus : eine geschichtliche Erfahrung und eine Herausforderung an uns

