
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Die sefardischen Juden in Frankreich

Autor: Bensimon, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SEFARDISCHEN JUDEN IN FRANKREICH *

von Doris Bensimon

Die sefardische Gemeinschaft ist in Frankreich seit langem tief
eingewurzelt, setzt sich aber jetzt im wesentlichen aus Juden algerischer, tunesischer

und marokkanischer Herkunft zusammen, die von 1955 an nach
Frankreich gekommen sind. Diese jüdisch-maghrebinische Einwanderung
hat die sozial-demographischen und sozial-kulturellen Strukturen des derzeit

530 000 Menschen umfassenden französischen Judentums wesentlich
verändert. Es steht nun innerhalb des Weltjudentums an vierter Stelle, nach
den Gemeinschaften in den Vereinigten Staaten, Israel und der Sowjetunion.

I. Historischer Hintergrund

Die Sefardim stammen von den spanischen und portugiesischen Juden
ab, die von der Inquisition aus der iberischen Halbinsel verjagt worden
waren. Sie wurden 1492 aus Spanien und 1497 aus Portugal vertrieben. Ein Teil
dieser Flüchtlinge liess sich im 15. und insbesondere im 16. Jahrhundert in
Süd- und Südwestfrankreich nieder. Äusserlich haben sich diese Juden zum
Katholizismus bekehrt — sogenannte «Neue Christen» — aber im Geheimen
praktizierten sie ihr Judentum weiter. Trotz Überwachung und teilweiser
Verfolgung durch die katholische Kirche haben die Marranen die traditionellen

jüdischen Gebräuche heimlich weiter ausgeübt und untereinander geheiratet.

Erst im 18. Jahrhundert konnten diese Familien zur offenen Ausübung
des Judentums zurückkehren1. Am Anfang der Französischen Revolution
lebten etwa 3500 sefardische Juden in Bordeaux, Bayonne und anderen Städten

Südfrankreichs2. Ausserdem lebten damals etwa fünfzig Juden, die
sogenannten «Portugiesen», in Paris3. Unter diesen Sefardim gab es Persönlichkeiten,

die eine Rolle in dem Entwicklungsprozess spielten, welcher 1791 in
die Emanzipation der Juden in Frankreich und ihre Eingliederung in die
französische Gesellschaft als Staatsbürger mündete. Andere aus Spanien
Geflüchtete — viel zahlreicher als die nach Frankreich Geflohenen — Hessen

sich in allen Mittelmeerländern nieder. In Saloniki wurde eine blühende Ge-

* Übersetzt aus dem Französischen von F.L. Brassloff — Doris Bensimon ist Professor an
der Universität Caen und Leiterin der Arbeitsgruppe «Zeitgenössisches Judentum» der
Gruppe Soziologie der Religionen. (C.rl.R.S.). Adresse: 1, rue Pixéricourt, F-75020 Paris.

86



meinde gegründet, aber man findet sie auch, was für unser Thema von
Belang ist, in Marokko, Tunesien und Algerien. Sie schlössen sich dort seit dem
14. Jahrhundert an die autochthonen Gemeinschaften an.

Von Anfang an wurden die Sefardim in Nordafrika mit dem Los
vertraut, das für die «Dhimmis» in der moslemischen Gesellschaft reserviert
ist4. Sie lebten bis zum 19. Jahrhundert gemäss ihren eigenen Traditionen,
wobei sie manchmal freundliche Kontakte, dann wieder konfliktartige
Beziehungen mit den berberisch-arabischen Einwohnern des Aufnahmelandes
hatten. Im Laufe dieser langwährenden Koexistenz bewahrten die
nordafrikanischen Juden nicht nur ihr Kollektivgedächtnis, sondern auch typische
kulturelle Eigenschaften, die ihre Besonderheit im Vergleich mit den europäischen

Juden oder Aschkenasim bilden5.

Im Jahre 1830 eroberten die Franzosen Algerien. Mit dem Vertrag von
Bardo wurden 1881 Tunesien und mit dem Vertrag von Fès im Jahre 1912

Marokko französische Protektorate. In allen drei Ländern hat die französische

Kolonisierung die Entwicklung der dort lebenden jüdischen Gemeinschaften

zutiefst beeinflusst. Sie hat einen von Land zu Land nach den jeweiligen

Umständen verschiedenen Modernisierungs- und Französisierungspro-
zess in die Wege geleitet.

Im Jahre 1870 wurde den algerischen Juden in ihrer Gesamtheit durch
das sogenannte «Décret Crèmieux» die französische Staatsbürgerschaft
gewährt. Die algerischen Juden stehen von jetzt an in rechtlicher Hinsicht mit
den französischen Siedlern auf einer Stufe. Als Staatsbürger nehmen sie am
politischen Leben teil und leisten Militärdienst, vor allem werden die
jüdischen Kinder ins französische öffentliche Schulsystem einbezogen. Während
die algerischen Juden ihre religiöse Identität im Rahmen der Kolonialgesellschaft

bewahren, sind sie doch gleichzeitig stark spürbar in den Französisi-
sierungsprozess eingebunden, welcher sich über ein Jahrhundert in ihrem
Geburtsland entfaltet.

Dagegen haben die marokkanischen Juden nur eine kurze Kolonisie-
rungsperiode mitgemacht (1912-1955). Aber bereits 1862 eröffnet die Alliance

Israélite Universelle in Tetuan (Spanisch-Marokko) die erste Schule. Die
Alliance schuf noch vor der offiziellen französischen Machtübernahme ein

Erziehungsnetz in Marokko, mit dem ein Modernisierungsprozess der
jüdischen Gemeinden bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung der Respektierung
der jüdischen Tradition eingeleitet wurde. Dieses Unterrichtsystem wurde im
Verlauf der französischen Protektoratsperiode weiter ausgebaut. Der
französische Einfluss war aber vornehmlich in den grossen Städten im Landesin-
nern wie Fès und Meknès spürbar, sowie in den Städten an der atlantischen
Küste (Casablanca). Durch den Kontakt mit der französischen Kultur ent-

87



stand eine sogenannte «fortschrittliche Elite», während die
jüdischmarokkanischen Volksmassen am Rande blieben. So hatten die jüdischen
Gemeinden Marokkos zu Beginn der Unabhängigkeit des Landes ihre starken

Bande mit ihrer traditionellen Lebensweise bewahrt.

Überdies konnten die marokkanischen Juden infolge ihrer grundsätzlichen

staatsbürgerlichen «ewigen» Treueverpflichtung gegenüber dem
Sultan6 nicht die französische Staatsbürgerschaft erwerben, solange sie in
Marokko lebten.

Die tunesischen Juden nahmen eine Zwischenstellung ein. In Tunis und
anderen Städten ging der Französisierungsprozess intensiv vonstatten. Viele
Kinder wurden nach dem französischen Vorbild erzogen. Besonders stark
Französisierte konnten sich um die französische Staatsbürgerschaft bewerben.

In den drei Maghreb-Ländern hat die französische Kolonisation die
jüdische Bevölkerung auf verschiedenen Stufen geprägt. Sie spielte ihrerseits
eine Mittlerrolle zwischen den französischen Siedlern und den arabisch-
berberischen Volksmassen. Die Öffnung zur Moderne hat jedoch das lebendige

jüdische Identitätsbewusstsein ebenso wie das religiöse Brauchtum und
seine Betätigung unberührt gelassen.

Um die Mitte der Fünfzigerjahre, in deren Verlauf es zur Unabhängigkeit
der drei nordafrikanischen Staaten kam, lebten etwa 140 000 Juden in

Algerien, 255 000 in Marokko und 105 000 in Tunesien. Im Gefolge der
Entkolonialisierung kam es zur Auswanderung der jüdischen Bevölkerung. Das
Ausmass der Französisierung, welche die Auswanderer in ihren Ursprungsländern

erworben hatten, wirkte sich weitgehend auf ihre Wahl der
Einwanderungsländer — Israel, Frankreich, Kanada — aus7.

2. Die sefardische Einwanderung in Frankreich

Das französische Judentum hat sich im wesentlichen seit dem Ende des
19. Jahrhunderts durch aufeinander folgende Einwanderungswellen gebildet.

Bis in die Mitte der Fünfzigerjahre waren die jüdischen Einwanderer
hauptsächlich ost- oder mitteleuropäischer Herkunft. In Paris und einigen
grossen Städten des Landes Hessen sich jedoch auch in der Zeit zwischen den
beiden Weltkriegen einige aus der Türkei, Saloniki und Nordafrika
stammende Juden nieder.

Im Verlauf der Entkolonialisierung der drei Maghreb-Staaten und im
Zusammenhang mit dem israelisch-arabischen Krieg nahm die Einwanderung

sefardischer Juden grosse Ausmasse an. Seit 1955-56 kamen Juden aus

88



Tunesien, Marokko und Aegypten nach Frankreich, wohin sich 1962-63
nahezu das gesamte algerische Judentum verpflanzte. In weniger als einem
Jahrzehnt, von 1955 bis 1963, verdoppelte sich die jüdische Bevölkerung
Frankreichs zahlenmässig und es änderte sich auch ihre Zusammensetzung.

Während sie bisher mehrheitlich aus Aschkenasim bestand, bildet sie

jetzt, zusammen mit Israel, die grösste sefardische Gemeinschaft. 50 bis 60
Prozent der französischen Juden sind heute Sefardim.

Das Ausmass der Französisierung spielte bei der Entscheidung für
Frankreich eine massgebliche Rolle. Die algerischen Juden, die ja seit einem
Jahrhundert französische Staatsbürger sind, bilden 15 Prozent der
sogenannten «Heimkehrer» aus dieser alten Kolonie. Zum ersten Mal in der
Geschichte der jüdischen Wanderungsbewegung erfolgte die Umpflanzung
einer Gemeinschaft innerhalb einer massiven «Repatriierungs»-Bewegung.

Ungleich mehr Auslesecharakter hat die Einwanderung aus Marokko:
Aus genauen Analysen dieses Einwanderungsstromes ist ersichtlich, dass
sich nur die Bestgebildeten und beruflich Bestqualifizierten für Frankreich
entschieden. Die tunesische Einwanderung nimmt eine Zwischenstellung
ein. Sie setzt sich aus einer «gewöhnlichen» und einer besonders intellektuellen

bürgerlichen Schicht zusammen.

Am Ende der Siebzigerjahre bestand die nordafrikanische Einwanderung

zu zwei Dritteln aus algerischen und zu einem Drittel aus tunesischen
und marokkanischen Juden. Diese Masseneinwanderung ist heute beendigt.
Die jüdisch-maghrebinischen Gemeinden sind zusammengebrochen. Es
kommen noch vereinzelt junge tunesische und marokkanische Juden zu
Studienzwecken nach Frankreich.

3. Die Integration der Einwanderer aus Nordafrika in die französische
Gesellschaft

Die soziale und wirtschaftliche Integration der nordafrikanischen
Einwanderer ist nahezu problemlos erfolgt, hauptsächlich zur Zeit der
wirtschaftlichen Expansion während der Sechzigerjahre. Aber auch andere
Faktoren haben die Integration erleichtert. Die nordafrikanischen Juden waren
grösstenteils Franzosen oder konnten die französische Staastbürgerschaft
schnell erwerben, sie gehörten jedenfalls dem französischen Kulturkreis an.
Verglichen mit der aschkenasischen Einwanderung verfügten sie über einen
bedeutsamen Vorteil dadurch, dass sie bei der Aufnahme ins Land die
französische Sprache beherrschten.

89



Das gute Niveau der im grossen und ganzen nach dem französischen
Muster gestalteten Schulbildung hat die Integration ebenfalls erleichtert. 14

Prozent der algerischen, 23 Prozent der tunesischen und marokkanischen
Juden besitzen Universitätsdiplome. Bei der zweiten, ganz in Frankreich
erzogenen Generation, gilt höhere Bildung als wesentlicher Faktor für ein
gesellschaftliches Weiterkommen. 55 Prozent der Zwanzig- bis Vierundzwan-
zigjährigen widmen sich höheren Studien'.

In der Region von Paris setzt sich die berufstätige jüdische Bevölkerung
nordafrikanischer Herkunft zu 23 Prozent aus Angehörigen freier Berufe
und leitendem Personal, zu 45 Prozent aus Handwerkern und Geschäftsleuten

und zu 13 Prozent aus Arbeitern und Angestellten im Dienstleistungssektor

zusammen. Aufgrund sehr detaillierter Untersuchungen ergibt sich, dass

die nordafrikanischen Juden die verschiedensten Berufe ausüben, darunter
auch im öffentlichen Dienst, in dem sie nicht nur als Lehrer tätig sind,
sondern auch als Polizisten und Zöllner. Es gibt kein spezifisch sefardisches
Berufsmilieu. Die Juden sind in allen Beschäftigungen zu finden. Die berufliche
Struktur, die in der Pariser Region und in der Provinz ähnlich ist, erklärt
auch die Wichtigkeit der Mittelschichten und eine starke Tendenz zum
intellektuellen Bürgertum.

4. Der Beitrag der sefardischen Einwanderer zum jüdischen Leben in Frankreich

So positiv die gelungene Integration der sefardischen Einwanderer in die
französische Gesellschaft ist, so liegt ihre Bedeutung hauptsächlich in ihrer
Auswirkung auf das französische Judentum. Seit dem 19. Jahrhundert hat
sich das französische Judentum in Schwankungen zwischen assimilatorischen

Tendenzen und durch den Antisemitismus hervorgerufenen Krisen
entwickelt. In den Fünfzigerjahren hat sich die französisch- jüdische
Gemeinschaft bis zum Eintreffen der ersten sefardischen Einwanderungswelle
nur mit Mühe von den Nachwirkungen der Hitler-Verfolgung erholt. Durch
die sefardische Einwanderung hat sich die bisherige geographische Aufgliederung

zutiefst geändert, und sie hat dem jüdischen Leben in Frankreich
einen neuen Auftrieb gegeben. Nach dem Zweiten Weltkrieg lebte die jüdische
Bevölkerung mehrheitlich in Paris und in einigen grossen Provinzstädten —
Strassburg, Lyon, Marseille. Heute ist sie über das ganze Land verstreut.
Ungefähr zu gleichen Teilen in der Pariser Region, wo in den Vorstädten etwa
hundert sefardische Gemeinden entstanden sind, sowie in den Provinzen.
Besonders in Südfrankreich sind die Gemeinden grösser geworden oder
haben eine Wiedergeburt in Orten erlebt, in denen es seit dem Ende des Mittelalters

fast keine Juden mehr gegeben hat.

90



Religiöse und familiäre Traditionen werden im sefardischen Milieu
noch immer eingehalten. Von der sefardischen Einwanderung ist eine Erneuerung

des religiösen Lebens ausgegangen. Die Sefardim bilden heute die den

religiösen Traditionen am treuesten ergebene Gruppe des französischen
Judentums. In einer säkularen, rationalistischen Gesellschaft akzeptiert aber
die junge Generation nicht mehr länger religiöse Praktiken bloss unter dem
Druck des Familienmilieus, die ihr nicht erklärt werden.

Genauso wie bei den Aschkenasim stellt sich heute bei den Sefardim das

Problem der Weitergabe des Judentums. Die sefardische Jugend ist auf der
Suche nach jüdischem Wissen, das es ihr möglich macht, ihr Judentum in
einer sie sinnvoll anregenden Weise zu akzeptieren.

Die Religion ist lediglich ein Aspekt des Judentums neben der Kultur,
der Philosophie und der Lebensweise. Insbesondere ist das französische
Judentum von verschiedenen ideologischen Strömungen durchzogen, in denen
sich eine Unzahl von Meinungen, vom Zionismus bis zur Verherrlichung der
Diaspora-Kulturen widerspiegelt.

Diese Vielfalt an Tendenzen hat die Ankömmlinge aus Nordafrika
anfangs zweifellos sehr erstaunt. Für sie war das Judentum vornehmlich eine

Religion, durch die sie sich von den Muslim und den Christen unterschieden.
Aber heute nehmen die jungen Sefardim an den Infragestellungen teil. Angesichts

der Aschkenasim stellen sie sich nicht nur Fragen bezüglich der
Ausdrucksweise ihrer jüdischen Identität, sondern auch ihrer kulturellen Eigenart

als Juden nordafrikanischer Herkunft. Nach Frankreich verpflanzt,
wünschen sie das Gedächtnis an ihre zweitausend Jahre alten Wurzeln in den

'maghrebinischen Ländern zu erhalten. Es häufen sich Forschungsarbeiten,
Kolloquien und Veröffentlichungen10 über das Thema, mit dem sich ganz
besonders Juden aus Marokko und Tunesien befassen.

Der Staat Israel stellt einen anderen Grundpfeiler für die Bekundung der
jüdischen Identität dar. Die Sympathiebezeugungen für Israel sind keine
Besonderheit des sefardischen Milieus. Sie sind aber dort vielleicht spontaner,
leidenschaftlicher und echter. Die Sefardim scheinen weniger auf die
verschiedenen ideologischen zionistischen Richtungen zu reagieren, die sie nur
schlecht kennen. Ihre Bindung an Israel ist eher existentieller Art. Im Fall vieler

nordafrikanischer, vor allem marokkanischer Juden, hat sich ein Teil der
Familie in Israel angesiedelt. Dank dieser Familienkontakte werden die
Beziehungen mit Israel enger. Der Überlebenskampf des Staates wird so ihr
eigener. Andere wiederum können nicht umhin, ihre Lebensbedingungen in
Frankreich mit jenen ihrer Verwandten in Israel zu vergleichen. Ein solcher
Vergleich, der nicht immer zugunsten Israels ausfällt, kann zu Brüchen und
Konfliktsituationen, sogar innerhalb in Frankreich lebender Familien, führen.

91



Die gesellschaftliche Integration in die französisch-jüdische Gemeinschaft

ist ohne grössere schmerzliche Umstände vor sich gegangen. Am Ende
des 19. Jahrhunderts und zwischen den beiden Weltkriegen haben sich die
alteingesessenen Juden scharf gegen die osteuropäischen Zuwanderer
gewendet. Sie haben die deutschen Juden, die vor der nationalsozialistischen
Verfolgung geflohen waren, mit Kälte empfangen. Bei der Massenankunft
der nordafrikanischen Juden gab es keine derartigen Reaktionen. Ganz im
Gegenteil — alle grossen Organisationen wirkten für die Integration der
Neuankömmlinge in die jüdische Gemeinschaft Frankreichs. Die Bemühungen

sind vom Erfolg gekrönt worden. Es mag zwischen Personen und
Generationen Konflikte geben, aber es bestehen keine «ethnischen Spannungen»
zwischen Aschkenasim und Sefardim innerhalb des französischen Judentums.

Die Hälfte der in Frankreich seit den sechziger Jahren zustandegekommenen

jüdischen Ehen wurden zwischen Sefardim und Aschkenasim
geschlossen.

Ferner überlässt die alternde aschkenasische Gemeindeleitung ihren
Platz allmählich den j üngeren aus dem sefardischen Milieu stammenden
Leitern. Im örtlichen Bereich haben die Sefardim faktisch seit ihrer Ankunft die
Organisation neuer Gemeinden übernommen. Auch auf nationaler Ebene
erlebt man heute, dass junge Sefardim immer mehr wichtige Funktionen
übernehmen. Der derzeitige, im Jahre 1980 gewählte Oberrabbiner von
Frankreich wurde in Algerien geboren.

Man muss sich indessen davor hüten, ein zu idyllisches Bild vom
jüdischen Leben in Frankreich zu entwerfen. Zweifelsohne haben die
nordafrikanischen Juden der so schwer von der Nazi-Verfolgung betroffenen
jüdischen Gemeinschaft neues Blut zugeführt und ihr ein neues Selbstbewusst-
sein gegeben. Aber auch sie selbst sind schon von Zerfallserscheinungen
berührt. Die Mischehen von Juden mit Nichtjuden nehmen bei den Sefardim
rapid zu. Die Geburtenrate sinkt, dem französischen Muster folgend, derart,
dass die Erhaltung der Gruppe im gleichen Ausmass wie bisher nicht mehr
gewährleistet ist. Trotz des noch immer starken Zusammenhaltes sichert das

Familienmilieu nur mehr teilweise die Weitergabe des jüdischen Erbes. Die
jüdische Erziehung lässt zu wünschen übrig.

Vor allem lebt die zweite Generation zwischen mehreren kulturellen
«Modellen». Was die von den Eltern und Grosseltern repräsentierte Vergangenheit

anlangt, so suchen sie manche kennen zu lernen, andere verwerfen sie

in dem Mass, in dem sie ihre Eingliederung in die französische Gesellschaft
beeinträchtigen könnte. Die Kulturmodelle der französischen Gesellschaft
von heute werden durch die Schule und das Alltagsleben vermittelt. Trotz
einer gewissen jüngsten Tendenz zögert diese Gesellschaft nach wie vor, den
Anderen als gleich und doch verschieden anzuerkennen. Nun bedeutet Jude-

92



sein sich selbst als einen «Anderen» in seiner religiösen und kulturellen
Besonderheit zu verstehen. Zu diesem SelbstVerständnis gelangt man nicht von
selbst. Es ist das Ergebnis von Freiwilligkeit und gefühlsmässiger Zuneigung.
Sefardim und Aschkenasim nehmen in Frankreich teil an der Frage nach den
vielfachen Ausdrucksweisen des Judeseins, aber vielleicht ist doch die
Bekundung des Judeseins bei den Sefardim häufig spontaner, lebendiger und
echter.

ANMERKUNGEN

1. Vgl. Szapiro, Elie, Le Sud-Ouest, in: Blumenkranz, B, Histoire des Juifs en France,
Toulouse, Privat, 1972, S. 221 ff.
Philippe, Béatrice, Etre juif dans la société française, Paris, Montalba, 1979, S. 90ff.

2. Bensimon, Doris, Socio-démographie des Juifs de France et d'Algérie: 1867 - 1907,
Paris, Presses Orientalistes de France, 1976, S.61.

3. Roblin, Michel, Les Juifs de Paris, A&J. Picard, 1952, S.42ff.
4. In der moslemischen Gesellschaft sind die «Dhimmis», das Volk des Buches, «Schüt-

linge». Ihre Rechte gegenüber den Muslim sind begrenzt, aber sie geniessen innere
Selbstverwaltung inbezug auf die Organisation der Religionsausübung und das
Gemeinschaftsleben.

5. Aschkenas: hebr. Wort für «deutsch». Die Aschkenasim sprachen jiddisch oder andere

judendeutsche Dialekte.
6. Während der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts errichteten die westlichen Mächte

Handelsniederlassungen in Marokko. Marokkanische Untertanen, unter ihnen auch
Juden, verlangten von diesen Mächten Schutz, um sich der Gerichtsbarkeit und vor
allem der hohen Steuerlast des Scherifiates zu entziehen. An der 1880 in Madrid abgehaltenen

Konferenz wurde der Grundsatz der «ewigen Treueverpflichtung» aller
marokkanischen Untertanen gegenüber dem Sultan festgelegt. Dieses Abkommen wurde im
Protektoratsvertrag von 1912 bestätigt und wurde während der Dauer der französischen

Kolonisation aufrechterhalten.
7. Vgl. Bensimon, Doris, L'intégration des juifs nord-africains en France, Paris - La

Haye, Mouton, 1971, S. 11 ff.
8. Bensimon, Doris, Deila Pergola, Sergio, La population juive en France: socio-

démographie et identité, Jerusalem, Hebr. Universität, Reihe «Jewish Population
Studies», (erscheint im Sommer 1984).

9- a.a.O.
10. Vgl. z.B. Juifs du Maroc, Identité et Dialogue. Actes du Colloque international sur la

communauté juive marocaine: vie culturelle, histoire et évolution, Décembre 1978,

Grenoble, La Pensée Sauvage, 1980.

93


	Die sefardischen Juden in Frankreich

