
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Das sefardische Universum und das Judentum in den islamischen
Ländern

Autor: Zafrani, Haïm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS SEFARDISCHE UNIVERSUM UND DAS
JUDENTUM IN DEN ISLAMISCHEN LÄNDERN *

von Haïm Zafrani

Für Gaby und Armando Elbaz

Wenn man von der orientalischen Diaspora spricht, muss man den geo-
politischen Rahmen definieren und sagen, dass es sich dabei um nichts weniger

als um die Gesamtheit der über die arabische Welt oder, besser, über die
dem islamischen und dem moslemischen Kulturbereich zugehörigen Länder
zerstreuten jüdischen Gemeinden handelt. Dieser Raum erstreckt sich vom
Maghreb al-Aqsa, dem «fernsten Westen» und dem alten Andalusien über
Nordafrika und die Mittelmeerländer im Osten, erreicht den heutigen Irak,
das alte Babylonien, und geht über den jetzigen Iran, wo sich einst das persische

Achemenidenreich ausbreitete, hinaus bis zu anderen fernen Ländern
des asiatischen Festlandes, die teilweise bis an den Indischen Ozean reichen.

Es ist das ein sehr ausgedehntes Gebiet und es wäre daher ein zu ehrgeiziges

Unterfangen, es mit einem raschen Blick überfliegen und zu gewagt, es in
einem kurzen Artikel behandeln zu wollen.

Daraus ergibt sich die unvermeidliche Notwendigkeit, die Analyse auf
ein kleineres Gebiet zu beschränken und in diesem Gesamtzusammenhang
von kolossalen Dimensionen eine lebendige Zelle auszuwählen und sie, im
Sinne einer Arbeitshypothese, als repräsentativ zu betrachten. Eine solche
Hypothese stützt sich im gegebenen Fall auf einen allen konstitutiven
Elementen der orientalischen Diaspora gemeinsamen Nenner und auf eine
bestimmte Anzahl von dominierenden Faktoren, die den jüdischen Gemeinden
in islamischen Ländern gemeinsam sind: Sie besitzen denselben politischen
und juristischen Status, den das islamische Recht der Dhimma den «Völkern
des Buches» zuerkennt, geniessen einen hohen Grad von gesetzlicher,
administrativer und kultureller Autonomie, bewegen sich im gleichen
gesellschaftlichen, wirtschaftlichen und religiösen Milieu, das über die örtlichen
Verschiedenheiten und Ähnlichkeiten hinausgeht; man könnte noch die enge
sprachliche Verbundenheit hinzufügen, die Ähnlichkeit der geistigen Strukturen,

eine beachtenswerte Dosis von Bereitschaft zum Zusammenleben, ja
sogar einen gewissen religiösen Synkretismus. In diesem Raum des Kompro-

* Übersetzt aus dem Französischen von K. Hruby.
Haïm Zafrani ist Professor an der Universität Paris VIII für hebräische Sprache und jüdische

Kultur. Adresse: 11, José Maria de Eredia, F-75017 Paris.

74



misses und der Übereinstimmung der Meinungen hat sich eine komplexe,
aber authentische Persönlichkeit herausgebildet, eine originelle gesellschaftliche

und kulturelle Identität, die manche mit dem Begriff dessen verbunden
haben, was man angesichts der schwierigen Bedingungen der Schaffung
eines jüdischen Staates das «Zweite Israel» nennt.

Es ist nicht meine Absicht, hier auf die Gesamtgeschichte des Judentums

— oder des sefardischen Judentums — in den islamischen Ländern
einzugehen. Ich werde mich damit begnügen, hier in einem losen Zusammenhang

einige Tatsachen und Erscheinungen einer jüdischen Gesellschaft
aufzuzeigen, der ich seit einem Vierteljahrundert den kostbarsten Teil meiner
Zeit und meiner Tätigkeit gewidmet habe. Ich habe den Eindruck, dass die
Wissenschaft und die Forschung auf Universitätsebene diesen Erscheinungen

noch wenig Aufmerksamkeit geschenkt haben. Ich möchte daher eine
Betrachtungsweise in Vorschlag bringen, eine Art gesellschaftliche,
wirtschaftliche und kulturelle Landschaft, deren Zusammenhang mit dem Thema,

das uns beschäftigt, für mich augenfällig ist. Alles innerhalb dieser
jüdisch-maghrebinischen Gesellschaft, die mir vertrauter ist als irgendeine
andere, stellt eine Einheit dar. Es handelt sich um eine Gesellschaft, die seit
undenklichen Zeiten Judentum und Zionismus vermengt hat und wo die
Begriffe Zion und heiliges Land ein wesentlicher Bestandteil des religiösen und
intellektuellen Lebens, des täglichen Lebens und der gesellschaftlichen
Vorstellungswelt gewesen sind. Diese Begriffe können direkt oder andeutungsweise

in der gesamten literarischen Produktion und auf allen Gebieten der
gedanklichen Ausdrucksweise wahrgenommen werden.

Die engen organischen Beziehungen des Judentums zum Eleiligen Land,
sowie seine ideologischen und messianischen Verbindungen mit Zion gründen

wesentlich auf den schriftlichen Texten und der mündlichen Übermittlung

des Wissens, auf einem wichtigen kulturellen Universum und einer
fruchtbaren Vorstellungswelt.

Ich möchte hier ein Thema anschneiden, das mir am Elerzen liegt und
das mich dauernd beschäftigt hat, d.h. das der Historizität dieses kulturellen
Universums, die Frage nach den Beziehungen des literarischen Schaffens mit
dem Leben und der Geschichte im allgemeinen, ganz besonders in jüdischen
Gesellschaftsformen.

Wenn die Geschichte der meisten Völker und Zivilisationen in ihren
nationalen und lokalen Archiven, in den offiziellen Chroniken und Annalen
aufgezeichnet ist, so konnten uns die unter die Völker zerstreuten und von
ihrem religiösen und physischen Überleben in Anspruch genommenen
jüdischen Gemeinden keine Zeugnisse dieser Art hinterlassen. Um die Geschichte

des Judentums im allgemeinen und die der sefardischen und orientalischen
Welt im besonderen zu schreiben, muss man methodisch dem Dokument in

75



der Gesamtheit des jüdischen Denkens nachspüren, alle Ausdrucksformen
wahrnehmen, die es darzustellen vermögen und so in der geeignetsten und
wirksamsten Weise einen bestimmten Existenzinhalt wiedergeben.

Das schriftliche und mündliche literarische Schaffen, sei seine
Ausdrucksform nun das Hebräische oder der Dialekt, darf dabei nicht als Selbstzweck

betrachtet und ausgewertet werden, also ausschliesslich von seinem
Eigenwert her und in Form einer isolierten Daseinsform oder einer ätherischen

Grösse, sondern als integrierender Bestandteil der gesellschaftlichen
Gesamtheit und engst verbunden mit der Gesamtgeschichte.

Das juristische Denken und seine gesellschaftliche, wirtschaftliche und
religiöse Umwelt, ganz besonders insofern es in der Responsenliteratur und
den Taqqanot' zum Ausdruck kommt, die religiöse und profane Dichtkunst,
die Schriften exegetischen, homiletischen und darüber hinaus mystischen
und kabbalistischen Inhalts, die in den Lokaldialekten (jüdisch-arabisch,
jüdisch-berberisch und kastillianisch) mündlich überlieferte volkstümliche
Literatur und alles, was man eher spöttisch als folkloristische Ausdrucksformen

bezeichnet — das alles sind die fundamentalen Grundlagen eines globalen

Zugangs zur jüdischen Existenz, auf allen Ebenen der Analyse.

Unsere Aufgabe ist es, davon ganz besonders im Blick auf die jüdische
Wirklichkeit der sefardischen und orientalischen Welt, des Judentums in
islamischen Ländern, Zeugnis zu geben.

Ich möchte hier hinsichtlich der Poesie eine kurze Bemerkung machen.
Wenn die juristische Literatur der Spiegel ist, in dem für uns das gesellschaftliche,

wirtschaftliche und religiöse Leben sichtbar wird, so beschränkt sich
die Poesie mehr auf die Intimsphäre des Lebens, auf die Welt des Gefühls des

einzelnen und der Gemeinde. In ihr entdeckt man die Freude und den
Schmerz als Gefühlsausdruck einer gesellschaftlichen Situation, deren
Beziehungen zur existentiellen Wirklichkeit auf der Hand liegen. Sie besingt
den Optimismus glücklicher Zeiten, beweint die Wundmale der Vergangenheit

und die Bitternis der Gegenwart.

Die Verbindung zwischen Gegenwart und Vergangenheit und zwischen
der Aktualität und der grossen Tragödie des jüdischen Volkes verleiht dieser
Poesie, ganz besonders der Qinah, dem «Klagelied», einen äusserst
eindrücklichen Charakter. Die Erinnerung an den Churban, die Zerstörung des

Tempels und des Staates, an die Galut, das Exil und ihre ergänzende Komponente,

die Geulah, die Erlösung, ist in ihr stets gegenwärtig. Dieses Gedenken
hat seinen Platz in der Einleitung, in der Erzählung als solcher und im Epilog
aller poetischen Produktionen.

Ich komme nun zum wesentlichen Element meines Themas. Es geht um
einen kurz gefassten geschichtlichen Überblick, um das Schema der jüdisch-

76



moslemischen Beziehungen im kulturellen Universum des Judentums, wie
sie aus den jüdischen Quellen hervorgehen und, ganz allgemein, um einige
der sefardisch-orientalischen Welt und dem Mittelmeerraum spezifisch eigene

gesellschaftlich-kulturelle Sondererscheinungen.

Wir werden ganz besonders die faszinierenden Gestalten des gebildeten
Geschäftsmannes und Reisenden einerseits und andererseits die der Schada-
rim, der als Almosensammler fungierenden rabbinischen Sendboten ins
Gedächtnis rufen.

Alle diese Erscheinungen führen uns, direkt oder indirekt, zum Pol und
zum Mittelpunkt unseres Anliegens zurück: das Judentum in den islamischen

Ländern und seine Beziehungen zum Heiligen Land.

Die orientalische Diaspora, so wie ich sie definierte, hat in ihrer
zweitausendjährigen Geschichte zwei ungleiche und deutlich voneinander geschiedene

Perioden gekannt. Die Trennungslinie zwischen ihnen ist das spanische
Exil, diese zweite grosse nationale Katastrophe, die mit schwarzen Lettern in
den Annalen des Judentums verzeichnet ist, nach der Tragödie, derer wir
noch immer am 9. Ab gedenken2, trotz der Wiedererrichtung des jüdischen
Staates und der Sammlung der Zerstreuten.

So merkwürdig es auch erscheinen mag: wir kennen ungleich besser die
jüdisch-orientalische Gesellschaft, ihre Zivilisation und ihre Kultur während
des Hoch- und Spätmittelalters als ihr Ideengut in den vier oder fünf letzten
Jahrhunderten.

Das Wirken der grossen Akademien (Jeschiwot) in Mesopotamien, dem
heutigen Irak (Sura und Pumbedita), im Lande Israel, in Ifriqijja (von
Kaiman über Tahert bis Fez und Sijilmassa), die Schulen von Cordoba und Lu-
cena in Spanien, das gesellschaftliche, wirtschaftliche und religiöse Leben —
individuell oder kollektiv gesehen — der jüdischen Gemeinden dieser Länder
mit ihrem lokalen Partikularismus und den regelmässigen und fruchtbaren
Beziehungen, die sie zueinander unterhielten, das alles ist uns vertraut dank
dem getreuen Bild, welches das Schrifttum dieser Zeit in seinen verschiedenen

Ausdrucksformen entwirft. Wir besitzen ebenfalls eine sehr wesentliche
Informationsquelle in Form von Privat- und Handelskorrespondenz,
Rechnungsbüchern und beglaubigten Dokumenten der Rabbinatsgerichte. Das
alles sind wertvolle Unterlagen aus verschiedenen Schichten dieser
mittelalterlichen jüdischen Gesellschaft, wie sie in der Genisa von Kairo3 aufbewahrt
wurden und die nun zu all dem hinzukommen, was wir an schriftlichem
Material besitzen, das zwischen den einzelnen Gemeinden ausgetauscht wurde
und das hauptsächlich gesetzliche und juristische Probleme aller Art behandelt.

77



Die Gesellschaft der Mittelmeerländer im allgemeinen und ganz besonders

die orientalische Diaspora zeichneten sich zu dieser Zeit durch eine
erstaunliche Einheit auf dem Gebiet der Ideen aus, sowie durch kaum vorstellbare

und ganz unvermutete Austauschmöglichkeiten, überhaupt wenn man
die damals gangbaren Verkehrsmittel in Betracht zieht, die den Reisenden
zur Verfügung standen. Eine einheitliche Kultur, die sich als Ausdrucksmittel

der arabischen Sprache bediente, erstreckte sich von Bagdad bis Kairuan
und Fez und erreichte in ihren Ausläufern Cordoba und Toledo. Dank ihrer
Beweglichkeit und ihrer Kenntnis der semitischen (Flebräisch, Arabisch) und
romanischen Sprachen (Latein, Spanisch, Provenzalisch und Französisch),
sowie aufgrund ihrer familiären Bindungen und ihrer JTandels- und
Finanzinteressen in der gesamten Diaspora, spielten die Juden eine beachtliche Rolle

als Vermittler auf dem Gebiete der Zivilisation. In ihrer Eigenschaft als

Träger mittelalterlicher Wissenschaft und Kultur, die damals in den islamischen

Ländern ihren Höhepunkt erreichte, konnte durch ihre Mittlerrolle
zugleich mit den Waren das intellektuelle Schaffen dieser Epoche in das christliche

Europa und ganz besonders nach Südfrankreich eindringen, wie auch sie

es waren, durch die sich der arabische und der jüdisch-arabische Einfluss
bemerkbar machte.

Man nimmt allgemein an, dass das goldene Zeitalter dieser orientalischen

Gedankenwelt, — die später Gemeinbesitz des aschkenasischen und
sefardischen Judentums geworden ist —, mit der Vertreibung der Juden aus
Spanien und Portugal zu Ende gegangen ist, wie einst die Prophetengabe
durch die Vertreibung der Israeliten aus Jerusalem und die Zerstörung des

(ersten) Tempels.

An diesem Zeitpunkt enden die gründlichen Forschungen der
bedeutendsten modernen Fachgelehrten des orientalischen und sefardischen
Judentums, der grossen deutschen oder europäischen Schulen des 19. und des

Beginns des 20. Jahrhunderts und ihrer Schüler aus den Kreisen der
englischen, der amerikanischen oder selbst der hebräischen Universität von
Jerusalem, also der Forscher unserer und der ihr vorausgehenden Generation.

Mit Ausnahme des Aufschwungs der Studien über die grossen Meister
der kabbalistischen Schulen von Safed und Tiberias dank der Vorträge und
Untersuchungen über die jüdische Mystik von Professor Gerschom Scho-
lem, dem bevorzugten aber gleichzeitig verhältnismässig bescheidenen Platz,
den man dem halachischen Werk von Joseph Karo4 einräumte und einiger
ethnologischer und philologischer Studien geringerer Tragweite, wurde
ziemlich wenig getan, um die im Dunkel gebliebenen Jahrunderte des

Gedankenguts der orientalischen Diaspora ihrem Schattendasein zu entreissen, diese

wenig bekannte Periode, die man oft zu vorschnell als dekadent bezeichnet
und welche die Zeitspanne umfasst, die uns vom spanischen Exil trennt.

78



Die jüdisch-moslemischen Beziehungen, wie sie uns in den juristischen
Dokumenten entgegentreten, die ich teilweise geprüft und analysiert habe,
— besonders in dem ersten Band meiner Etudes et Recherches sur la vie
intellectuelle juive au Maroc (Studien und Untersuchungen über das jüdische
intellektuelle Leben in Marokko) —, erstrecken sich über zahlreiche Gebiete.
Es sollen hier nur einige davon zur Sprache kommen: Ein kurzer Hinweis auf
die vergleichenden Studien der Rechtsquellen und auf die Ähnlichkeit einer

grossen Anzahl juristischer Begriffe in den jüdischen und moslemischen Texten;

die Organisation der die Rechtsprechung ausübenden Autorität und der
Justizpflege; die Anwendung der rabbinischen Verfügungen und der Rekurs
an die weltliche Autorität des Makhzen; das Familienrecht und der
Personenstand (Eheschliessung und Scheidung); das Wirtschaftsleben sowie das

Güter- und Obligationenrecht; das Steuerwesen, die Währungsprobleme,
die Streitfälle in Handels- und Familienfragen, das Handwerk, die Zünfte,
die Marktpolizei, die verzinslichen Anleihen und die verschiedenen
Genossenschaftskontrakte; die heikle Frage der Chasaqah5, die verschiedenen
Begriffe, die sie umfasst und ihre Parallelen im moslemischen Recht. Wir wollen

diese Liste abschliessen mit einem Hinweis auf den Status des Nagid oder
Schakh-al-Jahud, des «Fürsten» oder «Dekans» der Juden, Verbindungsorgan

zwischen der Gemeinde und den offiziellen Behörden des Landes oder
eines bestimmten Ortes (dem Sultan in Person, den Gouverneuren und hohen
Funktionären des Makhzen). Ein anderes nicht zu vernachlässigendes Thema

im Rahmen des Studiums der Geschichte der jüdisch-moslemischen
Beziehungen ist das der Sprache der verschiedenen Dokumente, d.h. des Arabischen,

dessen sich die rabbinischen Autoritäten in gewissen Fällen bei der
Abfassung ihrer Erlässe und Rechtskonsultationen bedienen.

Es ist nicht meine Absicht, bei jeder dieser Rubriken zu verweilen und
hier in allen Einzelheiten die darauf bezüglichen Texte einer Untersuchung
zu unterziehen. Wir wollen nur festhalten, dass sich der jüdische Untertan in
einer grossen Anzahl von Prozessen, Streitfällen und Konflikten sehr oft an
die vom Qadi, dem «Richter» und den Aduls, seinen Beisitzern und
Hilfskräften repräsentierte moslemische Gerichtsbarkeit gewandt hat, anstatt die
rabbinischen Autoritäten anzurufen, wie es die Regel ist in islamischen
Ländern, wo die Gemeinschaft des Dhimmis eine weitgehende Autonomie auf
dem Gebiete der Rechtssprechung geniesst.

Der gebildete Geschäftsmann und der gebildete Reisende

Es gab eine Zeit, wo in den Kreisen der Mittelmeergesellschaft die kulturellen

und wissenschaftlichen Interessen in bewunderungswürdiger Weise

79



Hand in Hand gingen mit den Sorgen, den Erfordernissen, den Notwendigkeiten

und den Ansprüchen des Wirtschaftslebens. Ja man konnte sogar
feststellen, dass der Aufschwung der Handelsbeziehungen oft ein wichtiger Faktor

für den kulturellen Austausch und die Verbreitung der Wissenschaft
gewesen ist.

Man bemerkt diese Erscheinung ganz besonders zur Zeit, wo der Islam
in Erscheinung tritt, zusammen mit dem, was S.D. Goitein die «bürgerliche
Revolution» nennt, ein äusserst wichtiges Ereignis für die Geschichte der
Mittelmeerwelt, die von da an für lange Jahrhunderte die Marke einer neuen
Zivilisation tragen wird.

Diese Erscheinung ist auch die Bestimmung des gebildeten jüdischen
Geschäftsmannes, Talmid chakham we-)isch (asaqim oder, besser gesagt,
des gebildeten Händlers, ha-Socher ha-maskil, der einem zweifachen Ziel
nachjagt, dem Wissen und dem Vermögen.

Dieser Menschentyp hat in der Tat eine wesentliche Funktion innegehabt

beim Austauch der Ideen und der Waren nach dem Auftreten des
Islams. Als Mittelsmann der Zivilisation und der Kultur, als Finanzmann und
reisender Kaufmann haben ihn seine Wanderungen von Ost nach West und,
in umgekehrter Richtung, vom Süden zum Norden des Mittelmeerraums in
Verbindung gebracht mit der intellektuellen und kommerziellen Elite der
Gesellschaftsschichten, die er aufsuchte und die dazu beitrugen, ihm Wissen
und Vermögen zu sichern. Der Islam kannte auch seinerseits diesen «weisen»
und «vollkommenen» Menschentypus. Er ist ein charakteristisches Beispiel
des goldenen Zeitalters der mittelalterlichen jüdisch-arabischen Zivilisation,
in welcher der freie Austausch auf dem Gebiete der Wissenschaft oft in der
Verbindung stand mit dem der Waren, der handwerklichen Erzeugnisse, der
Industrie und des Handels.

Die jüdisch-maghrebinische Gesellschaft der Neuzeit (16./19. Jhdt.)
kennt in vielen Auflagen diesen Karriere-Prototyp des gebildeten Handwerkers

und des gebildeten Geschäftsmannes.

Die gebildeten Reisenden

Der gebildete Reisende ist eine vertraute Gestalt für die Spezialisten des

Mittelalters und die Historiker des christlichen Europas dieser Zeitepoche.
Auch in den islamischen Ländern erforderte das Streben nach Wissen lange
Reisen in ferne Gegenden. Man findet die Erzählungen darüber in den
Lebensbeschreibungen und Fihrasas so gut wie der Gesamtheit der berühmten
Gelehrten und in den Rihlas der grossen Pilger. In den jüdischen Gesell-

80



Schaftsschichten unternahm man ebenfalls Reisen um sich zu bilden. Das
Studium war bereits das Ziel häufiger Wanderungen als Palästina im Altertum

noch der geistige Mittelpunkt einer im Mittelmeerraum und in Asien
(hauptsächlich in Persien) beheimateten Diaspora war. Als dann später
Babylonien (der Irak späterer Jahrhunderte) die hauptsächliche Heimstätte
jüdischer Studien geworden ist, war es gang und gäbe, von einem zum anderen
der beiden Zentren rabbinischer Gelehrsamkeit hin- und herzupendeln.
Während des ganzen Hochmittelalters und darüber hinaus war der
Austausch von Lehrern und Studenten zwischen den Akademien Jeschiwot) dieser

beiden Länder eine alltägliche Erscheinung. Dort strömten ebenfalls
periodisch auch die Gebildeten anderer Gemeinden aus Ost und West zusammen,

wie es eine reichlich vorhandene und glaubwürdige Dokumentation unter

Beweis stellt.

Unter den aus den grossen Jeschiwot hervorgegangenen Gelehrten und
Meistern gab es solche, die auswanderten, um anderswo neue «Lehrhäuser»
zu gründen. Die Dokumente aus der Genisa von Kairo liefern uns dafür
zahlreiche Beispiele. Aus ihnen lernen wir, wie Ende des lO.Jhts. die berühmte
Jeschiwah von Kairuan durch einen von Italien gekommenen Gelehrten
gegründet wurde, wie die Gemeinde von Alt-Kairo unter der Leitung eines
tunesischen Rabbiners eine Renaissance der hebräischen Studien erlebte. Wir
wissen, wie der berühmte, aus dem Fajjum (Ägypten) gebürtige Sa^adja

(Philosoph, Grammatiker, Exeget und Bibelübersetzer) Gaon6 von Bagdad
wurde (10. Jhdt.), eine Funktion, die auch der Spanier Issak b. Moses bekleidete.

Dieselben Urkunden (aus der Genisa von Kairo) unterrichten uns
darüber, dass das hervorragendste Schuloberhaupt der Akademie von Jerusalem,

der 1051 verstorbene Salomo b. Jehuda(al-Maghrebi) nicht aus Palästina

stammte, sondern in Fez (Marokko) das Licht der Welt erblickte. Abraham

b. Jakob al-Dar'i wurde seinerseits gegen Beginn des 12. Jhdts. aus der
Gegend von Draa in Südmarokko nach Alexandrien berufen, um die hohen
Funktionen eines Vorsitzenden des rabbinischen Gerichtshofes und geistlichen

Oberhauptes der dortigen Gemeinde zu bekleiden. Es bleibt noch zu
bemerken ,dass die weiten Reisen und die Wanderungen in ferne Gegenden, die

man zu bestimmten Zeitabständen oder einmal im Leben unternahm, auch
noch einer anderen Forderung gehorchten, die in den Augen der religiösen
Orthodoxie und eines von der Tradition beeinflussten Ritualismus zumindest

ebenso wichtig ist wie der Wunsch nach Wissen. Es handelt sich um den
Besuch der heiligen Stätten, der Wallfahrt zu den Gräbern der «Gerechten».
Es ist das eine absolute Pflicht für den Moslem und eine verdienstvolle Handlung

für den Juden.

81



Das maghrebinische Judentum der Neuzeit: die grossen Reisen
und die Beziehungen zur Aussenwelt

Das maghrebinische Judentum der Neuzeit, ganz besonders das im
äusserten Westen, das ich am eingehendsten untersucht habe, kennt ebenfalls
die grossen Reisen; das Kapitel über seine Verbindungen zur Aussenwelt
wird unsere Aufmerksamkeit etwas mehr beanspruchen.

Die Auswanderung scheint seit den Verfolgungen der Almohaden7
weiterzugehen. Für eine grosse Zahl von Megoraschim, von aus der iberischen
Halbinsel «Vertriebenen», stellte der moslemische Westen meist nur eine

vorübergehende Etappe dar auf dem langen Weg ins Heilige Land, wo man
sich niederlassen wird, um Jeschiwot, «Stätten talmudischer Lehre», zu
gründen und um dort seine Tage zu beschliessen. Während der letzten vier
Jahrhunderte kann man eine dauernde Bewegung in Richtung des moslemischen

Ostens und damit des im hohen Masse gastfreundlichen ottomanischen

Reiches beobachten. Die Unsicherheit bewegt Gelehrte und Gebildete,
nach Westeuropa zu fliehen, wo günstigere Lebensbedingungen herrschen,
besonders nach Italien und Holland. Manche lassen sich sogar jenseits des

Ozeans nieder, in Amerika.

Die Beziehungen zu den Gemeinden des Heiligen Landes:
die rabbinischen Sendboten und Almosensammler

Die Dauerverbindungen zwischen der maghrebinischen Diaspora und
dem Heiligen Land stehen in enger Beziehung zu der tausendjährigen Institution

der rabbinischen Sendboten und Almosensammler, dieser reisenden
Beauftragten der Gemeinden von Jerusalem, Tiberias, Safed und Hebron, welche

die jüdische Welt durchziehen, um die für ihre Auftraggeber bestimmten
Gaben zu sammeln. Gleichzeitig verbreiten sie jüdisches Wissen, besonders
das Gedankengut der palästinensischen Meister, durch Lehr- und Predigttätigkeit,

sowie durch das Ausleihen oder den Verkauf von gedruckten
Büchern aus anderen Ländern, die sie durchwandern.

Die maghrebinischen Gemeinden Palästinas

Die Auswanderungsbewegung in Richtung Palästina erlitt durch die

ganzen Jahrhunderte hindurch niemals eine Unterbrechung. Ihr Hinterland
waren im allgemeinen die Reisen der Studenten, die man in die Jeschiwot der

grossen Zentren jüdischer Kultur sandte (Jerusalem, Tiberias, Safed) und
der Zustrom der Pilger, die oft ihre Tage im Heiligen Land beschlossen.

82



Im 16. Jahrhundert bildete sich in Safed eine starke marokkanische
Gemeinde, an deren Spitze zahlreiche Gelehrte standen, die von der Lehrtätigkeit

der kabbalistischen Schulen, die damals in Galiläa zu hoher Blüte
gelangten, angezogen wurden. Drei von ihnen sind berühmt geblieben: Joseph
ibn Tabul, ein Schüler von Isaak Luria, dem Gründer der neuen kabbalistischen

Schule, die seinen Namen trägt, Massud Azulay, der Blinde (Saggi ne

hör) und S. Abuchanna Ma(arabi.

R. Abraham Azulay, gebürtig aus Fez (1570-1643), Verfasser einer
bedeutenden kabbalistischen Tetralogie, liess sich in Hebron nieder.

Im 18. Jahrhundert, um 1739, verliess Chajjim b. ^Attar Marokko, um
sich ins Heilige Land zu begeben, begleitet von einer Gruppe von Schülern,
deren Zahl an allen Etappen des Weges zunahm. Nach einem Aufenthalt in
Italien, wo er sein Werk Or ha-Chajjim, einen in der rabbinisch-exegetischen
Literatur klassisch gewordenen Kommentar zum Pentateuch, drucken liess,
gründete er dank der finanziellen Hilfe italienischer Gönner die Jeschiwa
Knässät Jisrael in Jerusalem, wo er 1743, kurz nach seiner Ankunft in der
Heiligen Stadt, starb.

Schlusswort

Die jüdisch-moslemischen maghrebinischen Gesellschaftskreise haben
für Algerien und Tunesien bis ins 19. und, für Marokko bis ins 20. Jahrhundert

hinein, eine Lebensform und eine Kultur bewahrt, die ihre Vorfahren
seit dem Ende des 15. Jahrhunderts kannten, seit dem Untergang des andalu-
sischen goldenen Zeitalters und des Sich-Abschliessen des Landes. Vier
Jahrhunderte verstreichen, die keine nennenswerte Änderung weder für die
Menschen und die Kulturlandschaft, noch auf dem Gebiete der gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen Verhältnisse mit sich bringen. Es ist stets das gleiche
Bild und auch die Gestalten sind sich ähnlich. So konnte man in Marokko,
mehr noch als in anderen islamischen Ländern, — vielleicht weil dort der
moslemische Traditionalismus durch die konservative Haltung der Berber
gestärkt wurde —, bis vor einigen Jahrzehnten den Eindruck einer gänzlichen

Stagnation gewinnen. Was die jüdische Gesellschaft angeht, so hat
auch sie im grossen und ganzen dasselbe Schicksal gekannt. Auf den Wohlstand

des spanisch-maghrebinischen goldenen Zeitalters folgten später
Perioden der Armut, besonders in einer uns näherliegenden Zeit, bevor die
westliche Welt auf den Plan tritt, mit dem Einbruch ihrer Zivilisation und
ihrer Kultur. Der verhältnismässig rasche Verfall des in den moslemischen
Ländern ansässigen Judentums im allgemeinen hat politische, wirtschaftliche

und gesellschaftliche Gründe, die zum guten Teil die Entwicklung der

83



Gesamtheit der moslemischen Welt angehen. Ich möchte hier ganz kurz auf
das zurückkommen, was ich, zu verallgemeinernd, die «Periode der
Veränderungen» genannt habe, die zeitlich zusammenfällt mit der Errichtung des

französischen Protektorats (1912-1956) und dem Einbruch der westlichen
Welt und seiner Zivilisation in eine noch fast mittelalterliche Gesellschaft.

Hinter einer sichtbaren, aber irreführenden, Scheinwelt, die ein unin-
formierter Beobachter für eine tiefgreifende Wirklichkeit halten konnte, ist
es dem maghrebinischen Juden gelungen, ein inneres Leben zu führen, in
dem weder die abgeklärte Freude und der Optimismus, noch die Spiritualität
fehlen, die ein Trost ist in den Enttäuschungen des Lebens und die mit den
Worten des Psalmisten sagen lässt (Ps 119,50): «Das ist mein Trost im
Elend». Was seine Bereitschaft, sich in das Land der Vorfahren zu begeben,
anbetrifft, so kann man aufgrund von authentischen Dokumenten und einer
reichen bodenständigen Literatur behaupten, dass dieses Judentum in
Erwartung des messianischen Zeitalters besser auf das Eindringen der zionistischen

Ideologie vorbereitet war als die jüdische Welt von West-, Mittel- und
Osteuropa.

Abschliessend sei bemerkt, dass wir es hier, mit diesem Judentum der
islamischen Länder und in diesem sefardischen Universum, mit einer bipolaren

Gesellschaft und ihrer sozialen und kulturellen Eigenart zu tun haben,
mit einer komplexen Persönlichkeit, innerhalb derer man eine doppelte
Treue feststellen kann: Die Treue zum universellen Judentum, mit dem diese
Gesellschaft enge und fruchtbare Beziehungen unterhält, ganz besonders auf
dem Gebiete des Denkens, seiner grossen Strömungen und der «jüdischen
Humanität» in allgemeinen; Treue aber auch zur örtlichen geschichtlichen
und geographischen Umgebung, von der sie einen integrierenden Teil
darstellt bzw. darstellte, Treue zur kulturellen und sprachlichen Landschaft des

islamischen Westens und Ostens einerseits und, andererseits, zum andalu-
sisch-spanischen Universum.

Die wichtigsten Veröffentlichungen des Autors

1) Pédagogie juive en Terre d'Islam, Paris 1969.

2) Les Juifs du Maroc. Vie sociale, économique et religieuse. Etude des Taq-
qanot et Responsa, Paris 1972.

3) Poésie juive en Occident Musulman, Paris 1977.

4) Littératures dialectales et populaires juives en Occident Musulman, Paris
1980.

5) Judaïsme en Terre d'Islam. Mille ans de vie juive au Maroc. Histoire et
culture, religion et magie, Paris 1983.

84



ANMERKUNGEN

1. Taqqanot — Massnahmen, die zu verschiedenen Zeiten im öffentlichen Interesse
getroffen wurden. Als älteste Taqqanah gilt die Thoravorlesung im synagogalen Gottesdienst,

die der Talmud auf Moses zurückführt (B.Q. 82a). Besonders bekannt sind die
«Zehn Taqqanot des Esra» (ebd.).
In nachtalmudischer Zeit häufen sich die Taqqanot, bedingt durch die Zeitverhältnisse.
Sie beziehen sich auf praktisch alle Gebiete jüdischen Lebens. Diese Taqqanot hatten
unbestrittene Geltungskraft innerhalb ihres Wirkungsgebietes. Sie wurden entweder
von anerkannten rabbinischen Autoritäten oder von den Gemeindevorstehern, meist
unter Beiziehung von sieben angesehenen Gemeindemitgliedern, erlassen.

2. Gedenktag der Tempelzerstörung, im Juli/August.
3. Genisa — Das Wort bedeutet «Versteck», «Aufbewahrungsort» und bezeichnet einen

Raum, in dem unbrauchbar gewordene Schriften, Bücher und Ritualien abgelegt werden.

Ein solcher Raum befand sich neben der im 7.Jahrhundert erbauten alten Esra-
Synagoge in Kairo. Er wurde 1890 anlässlich von Renovierungsarbeiten wiederentdeckt
und die dort deponierten Dokumente, teilweise von hohem Alter, wurden nach allen
Windrichtungen hin verkauft. Eine grosse Menge von Handschriften wurden durch den
jüdischen Gelehrten Dr. Salomon Schechter in die Universitätsbibliothek von
Cambridge verbracht.

4. R. Joseph Karo, geboren 1488 in Spanien, gestorben 1575 in Safed, ist der Verfasser des

religionsgesetzlichen Kodex Schulchan 'Arukh («Gedeckter Tisch»), eines grundlegenden

Werkes rabbinischer Jurisprudenz.
5. Chasaqah — Rechtsvermutung aufgrund von Besitz. Sie bewirkt eine Bestärkung der

Wahrscheinlichkeit, dass der Besitzzustand den zugrundeliegenden Eigentumsverhältnissen

entspricht. Sie gilt in beschränktem Mass bei Immobilien, uneingeschränkt bei
Mobilien.

6. Wörtlich «Eminenz» (hervorragender Gelehrter); Titel der Oberhäupter der beiden
berühmtesten babylonischen Akademien, Sura und Pumbedita. Sa'adja war Gaon von
Sura.

7. Maurische Dynastie in Nord- und Westafrika und dann in Spanien während des 12. und
13. Jahrhunderts. Der Name leitet sich vom arabischen al-Muwahiddün her, «Bekenner
der absoluten Einig-Einzigkeit Gottes». Sie huldigten einem strengen, unduldsamen
Islam und zwangen Juden und Christen, sich entweder zu bekehren oder auszuwandern.

85


	Das sefardische Universum und das Judentum in den islamischen Ländern

