Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Das sefardische Universum und das Judentum in den islamischen
Landern

Autor: Zafrani, Haim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961110

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS SEFARDISCHE UNIVERSUM UND DAS
JUDENTUM IN DEN ISLAMISCHEN LANDERN *

von Haim Zafrani

Fiir Gaby und Armando Elbaz

Wenn man von der orientalischen Diaspora spricht, muss man den geo-
politischen Rahmen definieren und sagen, dass es sich dabei um nichts weni-
ger als um die Gesamtheit der liber die arabische Welt oder, besser, iiber die
dem islamischen und dem moslemischen Kulturbereich zugehorigen Lander
zerstreuten judischen Gemeinden handelt. Dieser Raum erstreckt sich vom
Maghreb al-Agsa, dem «fernsten Westen» und dem alten Andalusien tiber
Nordafrika und die Mittelmeerldnder im Osten, erreicht den heutigen Irak,
das alte Babylonien, und geht iiber den jetzigen Iran, wo sich einst das persi-
sche Achemenidenreich ausbreitete, hinaus bis zu anderen fernen Landern
des asiatischen Festlandes, die teilweise bis an den Indischen Ozean reichen.

Esist das ein sehr ausgedehntes Gebiet und es ware daher ein zu ehrgeizi-
ges Unterfangen, es mit einem raschen Blick iiberfliegen und zu gewagt, es in
einem kurzen Artikel behandeln zu wollen.

Daraus ergibt sich die unvermeidliche Notwendigkeit, die Analyse auf
ein kleineres Gebiet zu beschranken und in diesem Gesamtzusammenhang
von kolossalen Dimensionen eine lebendige Zelle auszuwdahlen und sie, im
Sinne einer Arbeitshypothese, als reprasentativ zu betrachten. Eine solche
Hypothese stiitzt sich im gegebenen Fall auf einen allen konstitutiven Ele-
menten der orientalischen Diaspora gemeinsamen Nenner und auf eine be-
stimmte Anzahl von dominierenden Faktoren, die den jiidischen Gemeinden
in islamischen Landern gemeinsam sind: Sie besitzen denselben politischen
und juristischen Status, den das islamische Recht der Dhimma den «Volkern
des Buches» zuerkennt, geniessen einen hohen Grad von gesetzlicher, admi-
nistrativer und kultureller Autonomie, bewegen sich im gleichen gesell-
schaftlichen, wirtschaftlichen und religiosen Milieu, das tiber die ortlichen
Verschiedenheiten und Ahnlichkeiten hinausgeht; man kénnte noch die enge
sprachliche Verbundenheit hinzufiigen, die Ahnlichkeit der geistigen Struk-
turen, eine beachtenswerte Dosis von Bereitschaft zum Zusammenleben, ja
sogar einen gewissen religiosen Synkretismus. In diesem Raum des Kompro-

* Ubersetzt aus dem Franzosischen von K. Hruby. B
Haim Zafraniist Professor an der Universitdt Paris VIII fiir hebraische Sprache und jiidi-
sche Kultur. Adresse: 11, José Maria de Eredia, F-75017 Paris.

74



misses und der Ubereinstimmung der Meinungen hat sich eine komplexe,
aber authentische Personlichkeit herausgebildet, eine originelle gesellschaft-
liche und kulturelle Identitat, die manche mit dem Begriff dessen verbunden
haben, was man angesichts der schwierigen Bedingungen der Schaffung ei-
nes judischen Staates das «Zweite Israel» nennt.

Es ist nicht meine Absicht, hier auf die Gesamtgeschichte des Juden-
tums — oder des sefardischen Judentums — in den islamischen Lidndern ein-
zugehen. Ich werde mich damit begniigen, hier in einem losen Zusammen-
hang einige Tatsachen und Erscheinungen einer jiidischen Gesellschaft auf-
zuzeigen, der ich seit einem Vierteljahrundert den kostbarsten Teil meiner
Zeit und meiner Tatigkeit gewidmet habe. Ich habe den Eindruck, dass die
Wissenschaft und die Forschung auf Universititsebene diesen Erscheinun-
gen noch wenig Aufmerksamkeit geschenkt haben. Ich mochte daher eine
Betrachtungsweise in Vorschlag bringen, eine Art gesellschaftliche, wirt-
schaftliche und kulturelle Landschaft, deren Zusammenhang mit dem The-
ma, das uns beschiftigt, fiir mich augenfillig ist. Alles innerhalb dieser
judisch-maghrebinischen Gesellschaft, die mir vertrauter ist als irgendeine
andere, stellt eine Einheit dar. Es handelt sich um eine Gesellschaft, die seit
undenklichen Zeiten Judentum und Zionismus vermengt hat und wo die Be-
griffe Zion und heiliges Land ein wesentlicher Bestandteil des religiosen und
intellektuellen Lebens, des taglichen Lebens und der gesellschaftlichen Vor-
stellungswelt gewesen sind. Diese Begriffe konnen direkt oder andeutungs-
weise in der gesamten literarischen Produktion und auf allen Gebieten der ge-
danklichen Ausdrucksweise wahrgenommen werden.

Die engen organischen Beziehungen des Judentums zum Heiligen Land,
sowie seine ideologischen und messianischen Verbindungen mit Zion griin-
den wesentlich auf den schriftlichen Texten und der miindlichen Ubermitt-
lung des Wissens, auf einem wichtigen kulturellen Universum und einer
fruchtbaren Vorstellungswelt.

Ich mochte hier ein Thema anschneiden, das mir am Herzen liegt und
das mich dauernd beschiftigt hat, d.h. das der Historizitat dieses kulturellen
Universums, die Frage nach den Beziehungen des literarischen Schaffens mit
dem Leben und der Geschichte im allgemeinen, ganz besonders in jiidischen
Gesellschaftsformen.

Wenn die Geschichte der meisten Volker und Zivilisationen in ihren na-
tionalen und lokalen Archiven, in den offiziellen Chroniken und Annalen
aufgezeichnet ist, so konnten uns die unter die Volker zerstreuten und von ih-
rem religidsen und physischen Uberleben in Anspruch genommenen jiidi-
schen Gemeinden keine Zeugnisse dieser Art hinterlassen. Um die Geschich-
te des Judentums im allgemeinen und die der sefardischen und orientalischen
Welt im besonderen zu schreiben, muss man methodisch dem Dokument in

75



der Gesamtheit des jlidischen Denkens nachsptiren, alle Ausdrucksformen
wahrnehmen, die es darzustellen vermogen und so in der geeignetsten und
wirksamsten Weise einen bestimmten Existenzinhalt wiedergeben.

Das schriftliche und miindliche literarische Schaffen, sei seine Aus-
drucksform nun das Hebréische oder der Dialekt, darf dabei nicht als Selbst-
zweck betrachtet und ausgewertet werden, also ausschliesslich von seinem
Eigenwert her und in Form einer isolierten Daseinsform oder einer atheri-
schen Grosse, sondern als integrierender Bestandteil der gesellschaftlichen
Gesamtheit und engst verbunden mit der Gesamtgeschichte.

Das juristische Denken und seine gesellschaftliche, wirtschaftliche und
religiose Umwelt, ganz besonders insofern es in der Responsenliteratur und
den Tagganot' zum Ausdruck kommt, die religiose und profane Dichtkunst,
die Schriften exegetischen, homiletischen und dariiber hinaus mystischen
und kabbalistischen Inhalts, die in den Lokaldialekten (jiidisch-arabisch,
judisch-berberisch und kastillianisch) miindlich tiberlieferte volkstiimliche
Literatur und alles, was man eher spottisch als folkloristische Ausdrucksfor-
men bezeichnet — das alles sind die fundamentalen Grundlagen eines globa-
len Zugangs zur jiidischen Existenz, auf allen Ebenen der Analyse.

Unsere Aufgabe ist es, davon ganz besonders im Blick auf die jiidische
Wirklichkeit der sefardischen und orientalischen Welt, des Judentums in is-
lamischen Landern, Zeugnis zu geben.

Ich mochte hier hinsichtlich der Poesie eine kurze Bemerkung machen.
Wenn die juristische Literatur der Spiegel ist, in dem fiir uns das gesellschaft-
liche, wirtschaftliche und religiose Leben sichtbar wird, so beschriankt sich
die Poesie mehr auf die Intimsphére des Lebens, auf die Welt des Gefiihls des
einzelnen und der Gemeinde. In ihr entdeckt man die Freude und den
Schmerz als Gefiihlsausdruck einer gesellschaftlichen Situation, deren Be-
ziehungen zur existentiellen Wirklichkeit auf der Hand liegen. Sie besingt
den Optimismus gliicklicher Zeiten, beweint die Wundmale der Vergangen-
heit und die Bitternis der Gegenwart.

Die Verbindung zwischen Gegenwart und Vergangenheit und zwischen
der Aktualitdat und der grossen Tragodie des jiidischen Volkes verleiht dieser
Poesie, ganz besonders der Qinah, dem «Klagelied», einen dusserst ein-
driicklichen Charakter. Die Erinnerung an den Churban, die Zerstorung des
Tempels und des Staates, an die Galut, das Exil und ihre ergidnzende Kompo-
nente, die Gulah, die Erlosung, ist in ihr stets gegenwartig. Dieses Gedenken
hat seinen Platz in der Einleitung, in der Erzdhlung als solcher und im Epilog
aller poetischen Produktionen.

Ich komme nun zum wesentlichen Element meines Themas. Es geht um
einen kurz gefassten geschichtlichen Uberblick, um das Schema der jiidisch-

76



moslemischen Beziehungen im kulturellen Universum des Judentums, wie
sie aus den jidischen Quellen hervorgehen und, ganz allgemein, um einige
der sefardisch-orientalischen Welt und dem Mittelmeerraum spezifisch eige-
ne gesellschaftlich-kulturelle Sondererscheinungen.

Wir werden ganz besonders die faszinierenden Gestalten des gebildeten
Geschaftsmannes und Reisenden einerseits und andererseits die der Schada-
rim, der als Almosensammler fungierenden rabbinischen Sendboten ins Ge-
dachtnis rufen.

Alle diese Erscheinungen fiihren uns, direkt oder indirekt, zum Pol und
zum Mittelpunkt unseres Anliegens zuriick: das Judentum in den islami-
schen Landern und seine Beziehungen zum Heiligen Land.

Die orientalische Diaspora, so wie ich sie definierte, hat in ithrer zweitau-
sendjahrigen Geschichte zwei ungleiche und deutlich voneinander geschiede-
ne Perioden gekannt. Die Trennungslinie zwischen ihnen ist das spanische
Exil, diese zweite grosse nationale Katastrophe, die mit schwarzen Lettern in
den Annalen des Judentums verzeichnet ist, nach der Tragodie, derer wir
noch immer am 9. Ab gedenken?, trotz der Wiedererrichtung des jlidischen
Staates und der Sammlung der Zerstreuten.

So merkwiirdig es auch erscheinen mag: wir kennen ungleich besser die
judisch-orientalische Gesellschaft, ihre Zivilisation und ihre Kultur wahrend
des Hoch- und Spatmittelalters als ihr Ideengut in den vier oder fiinf letzten
Jahrhunderten.

Das Wirken der grossen Akademien (Jeschiwot) in Mesopotamien, dem
heutigen Irak (Sura und Pumbedita), im Lande Israel, in Ifrigijja (von Kai-
ruan tiber Tahert bis Fez und Sijilmassa), die Schulen von Cordoba und Lu-
cena in Spanien, das gesellschaftliche, wirtschaftliche und religiose Leben —
individuell oder kollektiv gesehen — der jiidischen Gemeinden dieser Lander
mit ithrem lokalen Partikularismus und den regelméssigen und fruchtbaren
Beziehungen, die sie zueinander unterhielten, das alles ist uns vertraut dank
dem getreuen Bild, welches das Schrifttum dieser Zeit in seinen verschiede-
nen Ausdrucksformen entwirft. Wir besitzen ebenfalls eine sehr wesentliche
Informationsquelle in Form von Privat- und Handelskorrespondenz, Rech-
nungsbiichern und beglaubigten Dokumenten der Rabbinatsgerichte. Das
alles sind wertvolle Unterlagen aus verschiedenen Schichten dieser mittelal-
terlichen jidischen Gesellschaft, wie sie in der Genisa von Kairo® aufbewahrt
wurden und die nun zu all dem hinzukommen, was wir an schriftlichem Ma-
terial besitzen, das zwischen den einzelnen Gemeinden ausgetauscht wurde
und das hauptséachlich gesetzliche und juristische Probleme aller Art behan-
delt.

77



Die Gesellschaft der Mittelmeerldnder im allgemeinen und ganz beson-
ders die orientalische Diaspora zeichneten sich zu dieser Zeit durch eine er-
staunliche Einheit auf dem Gebiet der Ideen aus, sowie durch kaum vorstell-
bare und ganz unvermutete Austauschmoglichkeiten, iiberhaupt wenn man
die damals gangbaren Verkehrsmittel in Betracht zieht, die den Reisenden
zur Verfligung standen. Eine einheitliche Kultur, die sich als Ausdrucksmit-
tel der arabischen Sprache bediente, erstreckte sich von Bagdad bis Kairuan
und Fez und erreichte in ihren Ausldufern Cordoba und Toledo. Dank ihrer
Beweglichkeit und ihrer Kenntnis der semitischen (Hebraisch, Arabisch) und
romanischen Sprachen (Latein, Spanisch, Provenzalisch und Franzo6sisch),
sowie aufgrund ihrer familidren Bindungen und ihrer Handels- und Finanz-
interessen in der gesamten Diaspora, spielten die Juden eine beachtliche Rol-
le als Vermittler auf dem Gebiete der Zivilisation. In ihrer Eigenschaft als
Tréager mittelalterlicher Wissenschaft und Kultur, die damals in den islami-
schen Landernihren Hohepunkt erreichte, konnte durch ihre Mittlerrolle zu-
gleich mit den Waren das intellektuelle Schaffen dieser Epoche in das christli-
che Europa und ganz besonders nach Stidfrankreich eindringen, wie auch sie
es waren, durch die sich der arabische und der juidisch-arabische Einfluss be-
merkbar machte.

Man nimmt allgemein an, dass das goldene Zeitalter dieser orientali-
schen Gedankenwelt, — die spater Gemeinbesitz des aschkenasischen und
sefardischen Judentums geworden ist —, mit der Vertreibung der Juden aus
Spanien und Portugal zu Ende gegangen ist, wie einst die Prophetengabe
durch die Vertreibung der Israecliten aus Jerusalem und die Zerstorung des
(ersten) Tempels.

An diesem Zeitpunkt enden die griindlichen Forschungen der bedeu-
tendsten modernen Fachgelehrten des orientalischen und sefardischen Ju-
dentums, der grossen deutschen oder européischen Schulen des 19. und des
Beginns des 20. Jahrhunderts und ihrer Schiiler aus den Kreisen der engli-
schen, der amerikanischen oder selbst der hebrédischen Universitidt von Jeru-
salem, also der Forscher unserer und der ihr vorausgehenden Generation.

Mit Ausnahme des Aufschwungs der Studien tiber die grossen Meister
der kabbalistischen Schulen von Safed und Tiberias dank der Vortrage und
Untersuchungen tber die jiidische Mystik von Professor Gerschom Scho-
lem, dem bevorzugten aber gleichzeitig verhaltnismassig bescheidenen Platz,
den man dem halachischen Werk von Joseph Karo* einrdumte und einiger
ethnologischer und philologischer Studien geringerer Tragweite, wurde
ziemlich wenig getan, um die im Dunkel gebliebenen Jahrunderte des Gedan-
kenguts der orientalischen Diasporaihrem Schattendasein zu entreissen, die-
se wenig bekannte Periode, die man oft zu vorschnell als dekadent bezeichnet
und welche die Zeitspanne umfasst, die uns vom spanischen Exil trennt.

78



Die jiidisch-moslemischen Beziehungen, wie sie uns in den juristischen
Dokumenten entgegentreten, die ich teilweise gepriift und analysiert habe,
— besonders in dem ersten Band meiner Etudes et Recherches sur la vie intel-
lectuelle juive au Maroc (Studien und Untersuchungen iiber das jiidische in-
tellektuelle Leben in Marokko) —, erstrecken sich tiber zahlreiche Gebiete.
Essollen hier nur einige davon zur Sprache kommen: Ein kurzer Hinweis auf
die vergleichenden Studien der Rechtsquellen und auf die Ahnlichkeit einer
grossen Anzahl juristischer Begriffe in den jiidischen und moslemischen Tex-
ten; die Organisation der die Rechtsprechung ausiibenden Autoritdt und der
Justizpflege; die Anwendung der rabbinischen Verfiigungen und der Rekurs
an die weltliche Autoritiat des Makhzen; das Familienrecht und der Perso-
nenstand (Eheschliessung und Scheidung); das Wirtschaftsleben sowie das
Giiter- und Obligationenrecht; das Steuerwesen, die Wihrungsprobleme,
die Streitfdlle in Handels- und Familienfragen, das Handwerk, die Ziinfte,
die Marktpolizei, die verzinslichen Anleihen und die verschiedenen Genos-
senschaftskontrakte; die heikle Frage der Chasagah®, die verschiedenen Be-
griffe, die sie umfasst und ihre Parallelen im moslemischen Recht. Wir wol-
len diese Liste abschliessen mit einem Hinweis auf den Status des Nagid oder
Schakh-al-Jahud, des «Firsten» oder «Dekans» der Juden, Verbindungsor-
gan zwischen der Gemeinde und den offiziellen Behorden des Landes oder ei-
nes bestimmten Ortes (dem Sultan in Person, den Gouverneuren und hohen
Funktiondren des Makhzen). Ein anderes nicht zu vernachldssigendes The-
ma im Rahmen des Studiums der Geschichte der jiidisch-moslemischen Be-
ziehungen ist das der Sprache der verschiedenen Dokumente, d.h. des Arabi-
schen, dessen sich die rabbinischen Autoritdten in gewissen Fallen bei der
Abfassung ihrer Erlasse und Rechtskonsultationen bedienen.

Es ist nicht meine Absicht, bei jeder dieser Rubriken zu verweilen und
hier in allen Einzelheiten die darauf beziiglichen Texte einer Untersuchung
zu unterziehen. Wir wollen nur festhalten, dass sich der jiidische Untertan in
einer grossen Anzahl von Prozessen, Streitfidllen und Konflikten sehr oft an
die vom Quadi, dem «Richter» und den Aduls, seinen Beisitzern und Hilfs-
kriften repriasentierte moslemische Gerichtsbarkeit gewandt hat, anstatt die
rabbinischen Autoritaten anzurufen, wie es die Regel ist in islamischen Lan-
dern, wo die Gemeinschaft des Dhimmis eine weitgehende Autonomie auf
dem Gebiete der Rechtssprechung geniesst.

Der gebildete Geschdftsmann und der gebildete Reisende

Es gab eine Zeit, wo in den Kreisen der Mittelmeergesellschaft die kultu-
rellen und wissenschaftlichen Interessen in bewunderungswiirdiger Weise

79



Hand in Hand gingen mit den Sorgen, den Erfordernissen, den Notwendig-
keiten und den Anspriichen des Wirtschaftslebens. Ja man konnte sogar fest-
stellen, dass der Aufschwung der Handelsbeziehungen oft ein wichtiger Fak-
tor fiir den kulturellen Austausch und die Verbreitung der Wissenschaft ge-
wesen ist.

Man bemerkt diese Erscheinung ganz besonders zur Zeit, wo der Islam
in Erscheinung tritt, zusammen mit dem, was S.D. Goitein die «biirgerliche
Revolution» nennt, ein dusserst wichtiges Ereignis flir die Geschichte der
Mittelmeerwelt, die von da an fiir lange Jahrhunderte die Marke einer neuen
Zivilisation tragen wird.

Diese Erscheinung ist auch die Bestimmung des gebildeten jiidischen
Geschéftsmannes, Talmid chakham w€-isch (as%gim oder, besser gesagt,
des gebildeten Héandlers, ha-Socher ha-maskil, der einem zweifachen Ziel
nachjagt, dem Wissen und dem Vermogen.

Dieser Menschentyp hat in der Tat eine wesentliche Funktion innege-
habt beim Austauch der Ideen und der Waren nach dem Auftreten des Is-
lams. Als Mittelsmann der Zivilisation und der Kultur, als Finanzmann und
reisender Kaufmann haben ihn seine Wanderungen von Ost nach West und,
in umgekehrter Richtung, vom Siiden zum Norden des Mittelmeerraums in
Verbindung gebracht mit der intellektuellen und kommerziellen Elite der Ge-
sellschaftsschichten, die er aufsuchte und die dazu beitrugen, ihm Wissen
und Vermogen zu sichern. Der Islam kannte auch seinerseits diesen «weisen»
und «vollkommenen» Menschentypus. Er ist ein charakteristisches Beispiel
des goldenen Zeitalters der mittelalterlichen jiidisch-arabischen Zivilisation,
in welcher der freie Austausch auf dem Gebiete der Wissenschaft oft in der
Verbindung stand mit dem der Waren, der handwerklichen Erzeugnisse, der
Industrie und des Handels.

Die judisch-maghrebinische Gesellschaft der Neuzeit (16./19. Jhdt.)
kennt in vielen Auflagen diesen Karriere-Prototyp des gebildeten Handwer-
kers und des gebildeten Geschaftsmannes.

Die gebildeten Reisenden

Der gebildete Reisende ist eine vertraute Gestalt fiir die Spezialisten des
Mittelalters und die Historiker des christlichen Europas dieser Zeitepoche.
Auch in den islamischen Landern erforderte das Streben nach Wissen lange
Reisen in ferne Gegenden. Man findet die Erzahlungen dartiber in den Le-
bensbeschreibungen und Fikrasas so gut wie der Gesamtheit der berithmten
Gelehrten und in den Rihlas der grossen Pilger. In den jilidischen Gesell-

80



schaftsschichten unternahm man ebenfalls Reisen um sich zu bilden. Das
Studium war bereits das Ziel hdufiger Wanderungen als Paldstina im Alter-
tum noch der geistige Mittelpunkt einer im Mittelmeerraum und in Asien
(hauptsachlich in Persien) beheimateten Diaspora war. Als dann spéter Ba-
bylonien (der Irak spaterer Jahrhunderte) die hauptsidchliche Heimstétte ji-
discher Studien geworden ist, war es gang und gabe, von einem zum anderen
der beiden Zentren rabbinischer Gelehrsamkeit hin- und herzupendeln.
Wahrend des ganzen Hochmittelalters und dariiber hinaus war der Aus-
tausch von Lehrern und Studenten zwischen den Akademien (Jeschiwot) die-
ser beiden Lander eine alltagliche Erscheinung. Dort stromten ebenfalls pe-
riodisch auch die Gebildeten anderer Gemeinden aus Ost und West zusam-
men, wie es eine reichlich vorhandene und glaubwiirdige Dokumentation un-
ter Beweis stellt.

Unter den aus den grossen Jeschiwot hervorgegangenen Gelehrten und
Meistern gab es solche, die auswanderten, um anderswo neue «Lehrhduser»
zu griinden. Die Dokumente aus der Genisa von Kairo liefern uns dafiir zahl-
reiche Beispiele. Aus ihnen lernen wir, wie Ende des 10.Jhts. die beriihmte
Jeschiwah von Kairuan durch einen von Italien gekommenen Gelehrten ge-
griindet wurde, wie die Gemeinde von Alt-Kairo unter der Leitung eines tu-
nesischen Rabbiners eine Renaissance der hebréischen Studien erlebte. Wir
wissen, wie der berithmte, aus dem Fajjum (Agypten) gebiirtige Saladja
(Philosoph, Grammatiker, Exeget und Bibeliibersetzer) Gaon® von Bagdad
wurde (10. Jhdt.), eine Funktion, die auch der Spanier Issak b. Moses beklei-
dete. Dieselben Urkunden (aus der Genisa von Kairo) unterrichten uns dar-
uber, dass das hervorragendste Schuloberhaupt der Akademie von Jerusa-
lem, der 1051 verstorbene Salomo b. Jehuda (al-Maghrebi) nicht aus Palésti-
na stammte, sondern in Fez (Marokko) das Licht der Welt erblickte. Abra-
ham b. Jakob al-Dar)i wurde seinerseits gegen Beginn des 12.Jhdts. aus der
Gegend von Draa in Sidmarokko nach Alexandrien berufen, um die hohen
Funktionen eines Vorsitzenden des rabbinischen Gerichtshofes und geistli-
chen Oberhauptes der dortigen Gemeinde zu bekleiden. Es bleibt noch zu be-
merken ,dass die weiten Reisen und die Wanderungen in ferne Gegenden, die
man zu bestimmten Zeitabstanden oder einmal im Leben unternahm, auch
noch einer anderen Forderung gehorchten, die in den Augen der religiosen
Orthodoxie und eines von der Tradition beeinflussten Ritualismus zumin-
dest ebenso wichtig ist wie der Wunsch nach Wissen. Es handelt sich um den
Besuch der heiligen Stétten, der Wallfahrt zu den Grabern der «Gerechten».
Esist das eine absolute Pflicht fiir den Moslem und eine verdienstvolle Hand-
lung fiir den Juden.

81



Das maghrebinische Judentum der Neuzeit: die grossen Reisen
und die Beziehungen zur Aussenwelt

Das maghrebinische Judentum der Neuzeit, ganz besonders das im dus-
sersten Westen, das ich am eingehendsten untersucht habe, kennt ebenfalls
die grossen Reisen; das Kapitel liber seine Verbindungen zur Aussenwelt
wird unsere Aufmerksamkeit etwas mehr beanspruchen.

Die Auswanderung scheint seit den Verfolgungen der Almohaden’ wei-
terzugehen. Fir eine grosse Zahl von M¢€goraschim, von aus der iberischen
Halbinsel «Vertriebenen», stellte der moslemische Westen meist nur eine
voriibergehende Etappe dar auf dem langen Weg ins Heilige Land, wo man
sich niederlassen wird, um Jeschiwot, «Stitten talmudischer Lehre», zu
griinden und um dort seine Tage zu beschliessen. Wahrend der letzten vier
Jahrhunderte kann man eine dauernde Bewegung in Richtung des moslemi-
schen Ostens und damit des im hohen Masse gastfreundlichen ottomani-
schen Reiches beobachten. Die Unsicherheit bewegt Gelehrte und Gebildete,
nach Westeuropa zu fliehen, wo glinstigere Lebensbedingungen herrschen,
besonders nach Italien und Holland. Manche lassen sich sogar jenseits des
Ozeans nieder, in Amerika.

Die Beziehungen zu den Gemeinden des Heiligen Landes:
die rabbinischen Sendboten und Almosensammler

Die Dauerverbindungen zwischen der maghrebinischen Diaspora und
dem Heiligen Land stehen in enger Beziehung zu der tausendjahrigen Institu-
tion der rabbinischen Sendboten und Almosensammler, dieser reisenden Be-
auftragten der Gemeinden von Jerusalem, Tiberias, Safed und Hebron, wel-
che die jiidische Welt durchziehen, um die fiir ihre Auftraggeber bestimmten
Gaben zu sammeln. Gleichzeitig verbreiten sie jidisches Wissen, besonders
das Gedankengut der palastinensischen Meister, durch Lehr- und Predigtta-
tigkeit, sowie durch das Ausleihen oder den Verkauf von gedruckten Bii-
chern aus anderen Landern, die sie durchwandern.

Die maghrebinischen Gemeinden Paldstinas

Die Auswanderungsbewegung in Richtung Paléastina erlitt durch die
ganzen Jahrhunderte hindurch niemals eine Unterbrechung. Ihr Hinterland
waren im allgemeinen die Reisen der Studenten, die man in die Jeschiwot der
grossen Zentren judischer Kultur sandte (Jerusalem, Tiberias, Safed) und
der Zustrom der Pilger, die oft ihre Tage im Heiligen Land beschlossen.

82



Im 16. Jahrhundert bildete sich in Safed eine starke marokkanische Ge-
meinde, an deren Spitze zahlreiche Gelehrte standen, die von der Lehrtétig-
keit der kabbalistischen Schulen, die damals in Galilda zu hoher Bliite ge-
langten, angezogen wurden. Drei von ihnen sind beriihmt geblieben: Joseph
ibn Tabul, ein Schiiler von Isaak Luria, dem Griinder der neuen kabbalisti-
schen Schule, die seinen Namen trigt, Mastud Azulay, der Blinde (Saggi n®
hor) und S. Abuchanna Ma'arabi.

R. Abraham Azulay, gebiirtig aus Fez (1570-1643), Verfasser einer be-
deutenden kabbalistischen Tetralogie, liess sich in Hebron nieder.

Im 18.Jahrhundert, um 1739, verliess Chajjim b. (Attar Marokko, um
sich ins Heilige Land zu begeben, begleitet von einer Gruppe von Schiilern,
deren Zahl an allen Etappen des Weges zunahm. Nach einem Aufenthalt in
Italien, wo er sein Werk Or ha-Chajjim, einen in der rabbinisch-exegetischen
Literatur klassisch gewordenen Kommentar zum Pentateuch, drucken liess,
griindete er dank der finanziellen Hilfe italienischer Gonner die Jeschiwa
Kndssdat Jisrael in Jerusalem, wo er 1743, kurz nach seiner Ankunft in der
Heiligen Stadt, starb.

Schlusswort

Die jidisch-moslemischen maghrebinischen Gesellschaftskreise haben
fiir Algerien und Tunesien bis ins 19. und, fiir Marokko bis ins 20. Jahrhun-
dert hinein, eine Lebensform und eine Kultur bewahrt, die ihre Vorfahren
seit dem Ende des 15.Jahrhunderts kannten, seit dem Untergang des andalu-
sischen goldenen Zeitalters und des Sich-Abschliessen des Landes. Vier Jahr-
hunderte verstreichen, die keine nennenswerte Anderung weder fiir die Men-
schen und die Kulturlandschaft, noch auf dem Gebiete der gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen Verhaltnisse mit sich bringen. Es ist stets das gleiche
Bild und auch die Gestalten sind sich dhnlich. So konnte man in Marokko,
mehr noch als in anderen islamischen Landern, — vielleicht weil dort der
moslemische Traditionalismus durch die konservative Haltung der Berber
gestdarkt wurde —, bis vor einigen Jahrzehnten den Eindruck einer ganzli-
chen Stagnation gewinnen. Was die jidische Gesellschaft angeht, so hat
auch sie im grossen und ganzen dasselbe Schicksal gekannt. Auf den Wohl-
stand des spanisch-maghrebinischen goldenen Zeitalters folgten spater Pe-
rioden der Armut, besonders in einer uns ndherliegenden Zeit, bevor die
westliche Welt auf den Plan tritt, mit dem Einbruch ihrer Zivilisation und ih-
rer Kultur. Der verhéaltnismassig rasche Verfall des in den moslemischen
Landern ansissigen Judentums im allgemeinen hat politische, wirtschaftli-
che und gesellschaftliche Griinde, die zum guten Teil die Entwicklung der

83



Gesamtheit der moslemischen Welt angehen. Ich mochte hier ganz kurz auf
das zurtickkommen, was ich, zu verallgemeinernd, die «Periode der Verin-
derungen» genannt habe, die zeitlich zusammenfallt mit der Errichtung des
franzosischen Protektorats (1912-1956) und dem Einbruch der westlichen
Welt und seiner Zivilisation in eine noch fast mittelalterliche Gesellschaft.

Hinter einer sichtbaren, aber irrefihrenden, Scheinwelt, die ein unin-
formierter Beobachter fiir eine tiefgreifende Wirklichkeit halten konnte, ist
es dem maghrebinischen Juden gelungen, ein inneres Leben zu fiihren, in
dem weder die abgeklarte Freude und der Optimismus, noch die Spiritualitat
fehlen, die ein Trost ist in den Enttduschungen des Lebens und die mit den
Worten des Psalmisten sagen ldsst (Ps 119,50): «Das ist mein Trost im
Elend». Was seine Bereitschaft, sich in das Land der Vorfahren zu begeben,
anbetrifft, so kann man aufgrund von authentischen Dokumenten und einer
reichen bodenstandigen Literatur behaupten, dass dieses Judentum in Er-
wartung des messianischen Zeitalters besser auf das Eindringen der zionisti-
schen Ideologie vorbereitet war als die jidische Welt von West-, Mittel- und
Osteuropa.

Abschliessend sei bemerkt, dass wir es hier, mit diesem Judentum der is-
lamischen Lander und in diesem sefardischen Universum, mit einer bipola-
ren Gesellschaft und ihrer sozialen und kulturellen Eigenart zu tun haben,
mit einer komplexen Personlichkeit, innerhalb derer man eine doppelte
Treue feststellen kann: Die Treue zum universellen Judentum, mit dem diese
Gesellschaft enge und fruchtbare Beziehungen unterhélt, ganz besonders auf
dem Gebiete des Denkens, seiner grossen Stromungen und der «jiidischen
Humanitit» in allgemeinen; Treue aber auch zur ortlichen geschichtlichen
und geographischen Umgebung, von der sie einen integrierenden Teil dar-
stellt bzw. darstellte, Treue zur kulturellen und sprachlichen Landschaft des
islamischen Westens und Ostens einerseits und, andererseits, zum andalu-
sisch-spanischen Universum.

Die wichtigsten Veroffentlichungen des Autors

1) Pédagogie juive en Terre d’Islam, Paris 1969.

2) Les Juifs du Maroc. Vie sociale, économique et religieuse. Etude des Tagq-
qganot et Responsa, Paris 1972.

3) Poésie juive en Occident Musulman, Paris 1977.

4) Littératures dialectales et populaires juives en Occident Musulman, Paris
1980.

5) Judaisme en Terre d’Islam. Mille ans de vie juive au Maroc. Histoire et
culture, religion et magie, Paris 1983.

84



ANMERKUNGEN

1. Tagganot — Massnahmen, die zu verschiedenen Zeiten im Offentlichen Interesse ge-

troffen wurden. Als ilteste Tagganah gilt die Thoravorlesung im synagogalen Gottes-
dienst, die der Talmud auf Moses zuriickfiihrt (B.Q. 82a). Besonders bekannt sind die
«Zehn Tagganot des Esra» (ebd.).
In nachtalmudischer Zeit hdufen sich die Tagganot, bedingt durch die Zeitverhéltnisse.
Sie beziehen sich auf praktisch alle Gebiete jiidischen Lebens. Diese Tagqganot hatten
unbestrittene Geltungskraft innerhalb ihres Wirkungsgebietes. Sie wurden entweder
von anerkannten rabbinischen Autoritidten oder von den Gemeindevorstehern, meist
unter Beiziechung von sieben angesehenen Gemeindemitgliedern, erlassen.

2. Gedenktag der Tempelzerstorung, im Juli/August.

3. Genisa — Das Wort bedeutet «Versteck», « Aufbewahrungsort» und bezeichnet einen

Raum, in dem unbrauchbar gewordene Schriften, Bilicher und Ritualien abgelegt wer-
den.
Ein solcher Raum befand sich neben der im 7.Jahrhundert erbauten alten Esra-
Synagogein Kairo. Er wurde 1890 anlédsslich von Renovierungsarbeiten wiederentdeckt
und die dort deponierten Dokumente, teilweise von hohem Alter, wurden nach allen
Windrichtungen hin verkauft. Eine grosse Menge von Handschriften wurden durch den
jidischen Gelehrten Dr. Salomon Schechter in die Universitdtsbibliothek von Cam-
bridge verbracht.

4. R. Joseph Karo, geboren 1488 in Spanien, gestorben 1575 in Safed, ist der Verfasser des
religionsgesetzlichen Kodex Schulchan ‘Arukh («Gedeckter Tisch»), eines grundlegen-
den Werkes rabbinischer Jurisprudenz.

5. Chasagah — Rechtsvermutung aufgrund von Besitz. Sie bewirkt eine Bestarkung der
Wahrscheinlichkeit, dass der Besitzzustand den zugrundeliegenden Eigentumsverhélt-
nissen entspricht. Sie gilt in beschranktem Mass bei Immobilien, uneingeschrinkt bei
Mobilien.

6. Wortlich «kEminenz» (hervorragender Gelehrter); Titel der Oberhdupter der beiden be-
rithmtesten babylonischen Akademien, Sura und Pumbedita. Sa‘adja war Gaon von
Sura.

7. Maurische Dynastie in Nord- und Westafrika und dannin Spanien wiahrend des 12. und
13.Jahrhunderts. Der Name leitet sich vom arabischen a/-Muwahiddiin her, «Bekenner

der absoluten Einig-Einzigkeit Gottes». Sie huldigten einem strengen, unduldsamen Is-
lam und zwangen Juden und Christen, sich entweder zu bekehren oder auszuwandern.

85



	Das sefardische Universum und das Judentum in den islamischen Ländern

