Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Die Sefardim

Autor: Hruby, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SEFARDIM

von Kurt Hruby

In einer Terminologie, die sich immer mehr durchsetzt, bezeichnet man
mit «Sefardim» alle Nicht-Aschkenasim, also alle nicht aus dem west-, ost-
oder mitteleuropaischen Raum stammenden Juden. Es handelt sich dabei
um eine sehr vereinfachende und oft unrichtige, ja sogar irrefithrende Be-
zeichnung.

Die eigentlichen Sefardim sind die Nachkommen der 1492 aus Spanien
und 1497 aus Portugal vertriebenen Juden. Der Name stammt von dem in
Obadja 1,20 genannten Sefarad, das die mittelalterlichen Autoren mit der
iberischen Halbinsel identifizierten, wie sie in dem im gleichen Vers genann-
ten Zarfat Frankreich sahen.

Wenn auch die Legenden, welche die Anfiange der jiidischen Besiedlung
in Spanien mit denin 1. Kén 9 und 2. Chron 8 erwdhnten Seereisen in Zusam-
menhang bringen, die Konig Salomo unternehmen liess, der historischen
Grundlage entbehren, so geht doch die jiidische Niederlassung auf der iberi-
schen Halbinsel hochstwahrscheinlich auf die vorchristlichen Jahrhunderte
zurlck, als sich in praktisch allen Landern rund um das Mittelmeer jlidische
Diasporagemeinden bildeten.

Wir horen dann wieder von den Juden Spaniens in den ersten christli-
chen Jahrhunderten zur Zeit des westgotischen Konigreichs, wo sie zum er-
stenmal in der Geschichte vonseiten einer christlichen Regierung Verfolgun-
gen ausgesetzt waren und wo, ebenfalls zum erstenmal, Kirchensynoden
Ausnahmegesetze gegen sie einfiihrten.

Die grosse Wende in der Geschichte der Juden Spaniens trat im Jahre
711 ein, als die Araber einen grossen Teil des Landes eroberten. Unter arabi-
scher Herrschaft traten die spanischen Juden kulturell und sprachlich in Ver-
bindung mit anderen bedeutenden Zentren jlidischen Lebens und jiidischer
Geistigkeit, vor allem mit den grossen Akademien im Kalifat von Bagdad, al-
soin der traditionsreichen babylonischen Diaspora. Man bezeichnet die erste
moslemische Periode in Spanien gerne als das «goldene Zeitalter» der dorti-
gern Judengemeinden,die sich grosser Freiheit und weitgehender innerer Au-
tonomie erfreuten und die Staatsmanner wie Chasdai ibn Schaprut, reli-
gionsgesetzliche Autoritdten wie Samuel ha-Nagid, Dichter wie Moses ibn

Adresse: 68, rue Notre Dame des Champs, F-75006 Paris.
69



Esra, Philosophen wie Salomo ibn Gabirol und Juda ha-Levi und Universal-
genies wie Maimonides hervorbrachten.

Die von den Almohaden, einer intoleranten islamischen Tendenz, gegen
Juden und Christen in Szene gesetzte Verfolgungswelle (ab 1148) setzte die-
ser Periode ein Ende. Das jilidische Leben in Spanien konzentrierte sich von
da ab hauptsichlich in den christlichen Gebieten des Landes, die durch die
fortschreitende Reconquista stindig an Bedeutung gewannen. Die Situation
der Juden verschlechterte sich unter christlicher Herrschaft zusehends. 1391
setzte eine grosse Verfolgunswelle ein, die das fiir Spanien spater so bedeut-
same Problem der «Neuchristen» (Conversos) hervorbrachte, die ausserlich
die katholische Taufe annahmen aber im privaten Bereich weiterhin nach
den jiidischen Gebrduchen lebten. Es kam zur Einfiihrung der Inquisition,
deren Zugriff jedoch nicht bekehrte Juden entzogen waren.

Das Jahr 1492 brachte dann mit dem Austreibungsdekret der «katholi-
schen Konige» Ferdinand und Isabella das Ende des spanischen Judentums:
wer nicht die Taufe annahm, musste innerhalb von drei Monaten das Land
verlassen. Die judischen Autoren dieser Zeit vergleichen dieses Ereignis mit
einer dritten Tempelzerstorung.

Seitdem sich die Verhaltnisse in Spanien andauernd verschlechterten,
hatten immer wieder Juden im benachbarten Nordafrika Zuflucht gesucht
und auch gefunden. Dorthin wandten sich nun auch viele der 1492 aus Spa-
nien und 1497 aus Portugal Vertriebenen. Gleichzeitig setzte eine Auswande-
rungswelle ein, durch die spanische Juden in alle Teile des ottomanischen
Reiches, das ihnen Asyl gewahrte, verschlagen wurden, wahrend andere in
der Provence und in Italien Aufnahme fanden. Auf diese erste grosse Aus-
wanderungsbewegung folgten dann mehrere andere von Marranen (Zwangs-
bekehrten), die sich in Stidfrankreich, Holland und England und dann spéter
auch in Nord- und Stidamerika niederliessen. Auf diese Zeit gehen auch die
sefardischen Gemeinden — man spricht meist von «Portugiesen», weil die
meisten Auswanderer aus Portugal kamen — in Bordeaux, Bayonne und
Hamburg zuriick. Zentren sefardischen Lebens entstanden in Konstantino-
pel, Adrianopel und Saloniki, im Lande Israel (besonders in Jerusalem und
Safed), in Kairo, aber auch in Venedig, Ancona, Amsterdam und London.

Bedingt durch diese weit gefdcherte Diaspora bildeten sich grosse Unter-
schiede in der kulturellen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Struktur
der sefardischen Gemeinden heraus. Doch blieb tiber alle Verschiedenheit
hinweg der Zusammenhalt gewahrt durch die gemeinsame Sprache und die
Treue zu den eigenen religiosen Gebrduchen. Wohin sie auch verschlagen
wurden, hielten die Sefardim an ihrem spanischen — bzw. portugiesischen
— Idiom fest, aus dem sich das Ladino entwickelte, eine Sprache, die dem

70



Kastilianischen weitaus ndher geblieben ist als zum Beispiel das Jiddische der
Aschkenasim dem Deutschen. Die «spaniolischen» Juden bewahrten dar-
lber hinaus iiberall das Bewusstsein, eine geistige und intellektuelle Elite dar-
zustellen.

Schwierigkeiten entstanden dadurch, dass die Sefardim iiberall, wo sie
sich niederliessen, eigene Gemeinden mit eigenen Organisationen bildeten
und dadurch oft mit den schon bestehenden Gemeinden in Konflikt gerieten.
Sie lehnten es auch lange Zeit hindurch ab, Ehen mit Mitgliedern anderer ji-
discher Gemeinschaften einzugehen.

Die Sefardim zeichneten sich vor allem auf dem Gebiet der jiidischen
Gelehrsamkeit aus. Unter der Leitung von Madnnern wie David ibn Abi Sim-
ra, Samuel de Medina, Jakob Berab, Levi ibn Habib und Joseph Karo ent-
standen Talmudakademien in Kairo, Saloniki, Jerusalem und Safed. Unter
den Juden spanischer Herkunft gab es auch bedeutende Geschaftsleute und
solche, die auf anderen Gebieten die grosse Tradition ihrer Vorfahren hoch-
hielten, und zwar als Staatsminner, Finanzleute, Arzte, Wissenschaftler,
hohe Verwaltungsbeamte und Industrielle. Sie spielten eine nicht zu unter-
schitzende Rolle in der wirtschaftlichen Entwicklung der Tiirkei. Durch sie
wurde dort die Buchdruckerkunst eingefiihrt und sie waren es auch, die eine
bedeutende Riistungsindustrie schufen. Grosse Gestalten dieser Zeit sind
Don Joseph Nassi, Herzog von Naxos und seine Tante Gracia Mendesia, ge-
nannt «das Herz ihres Volkes».

Der allgemeine politische Niedergang des ottomanischen Reiches im 16.
Jahrhundert blieb nicht ohne Folgen auf die Situation der Sefardim. Beson-
ders fatale Auswirkungen hatte dann im 17. Jahrhundert die pseudo-
messianische Bewegung um Sabbatai Zewi.

Dieser negative Aspekt wurde ausgeglichen durch den Aufschwung der
sefardischen Gemeinden in den européischen Lédndern, die stindig Zuzug
von Marranen erhielten. Diese Gemeinden wurden meist von Familien gelei-
tet, die internationale Bedeutung im Handels- und Bankwesen gewannen.
Doch noch bedeutender war ihr intellektuelles Schaffen. Die sefardischen
Gemeinden Europas trugen auch zur Forderung der spanischen Literatur
bei. So wurden z.B. in Amsterdam zwei literarische Akademien gegriindet.
Uberall, wo sie sich niederliessen, pflegten die Sefardim die Folklore und den
Liederschatz des mittelalterlichen Spanien.

Auf religioser Ebene unterscheiden sich die Sefardim in keiner Weise
von den Aschkenasim im Blick auf die wesentlichen Glaubenslehren des Ju-
dentums. Die Unterschiede betreffen rein sekundéare Belange. Im Gegensatz
zu den Aschkenasim liessen sich die Sefardim nach der Vertreibung aus Spa-
nien oft in Gegenden nieder, wo sie sich weitgehender Freiziigigkeit erfreu-

71



ten. So waren sie auch im allgemeinen aufgeschlossener gegeniiber der sie
umgebenden Kultur. Sie folgten den religionsgesetzlichen Vorschriften des
Schulchan *Arukh, des grossen halachischen Kodex von R. Joseph b. Eph-
raim Karo aus Safed (16. Jhdt.), der selbst spanischer Herkunft war, ohne
die fiir die Aschkenasim verbindlichen restriktiven Bestimmungen von R.
Moses Isserles aus Krakau.

Die Unterschiede sind besonders fiihlbar auf dem Gebiete des synagoga-
len Gottesdienstes. Das sefardische Gebetbuch unterscheidet sich in mancher
Hinsicht vom aschkenasischen, die in die Feiertagsgebete eingeschalteten re-
ligiosen Poesien sind nicht dieselben, die Ausprache des Hebrdischen ist an-
ders und dasselbe gilt auch vom Synagogengesang.

Das 19. Jahrhundert brachte auch fiir die sefardischen Gemeinden be-
deutende Umwalzungen mit sich. Die westeuropdischen sefardischen Zen-
tren wie Amsterdam und London gerieten zahlenmassig im Verhaltnis zu den
Aschkenasim immer mehr ins Hintertreffen. Im ottomanischen Reich be-
wahrten sie ihre Positionen und Saloniki blieb das grosse Zentrum sefardi-
schen Judentums in der Welt. In Nordafrika machte unter englischem
(Agypten) und franzosischem Einfluss (Algerien) die Europdisierung der
dortigen Juden grosse Fortschritte, ebenso in Tunesien und teilweise (in den
Oberschichten) in Marokko unter franzosischem Protektorat.

Nach dem ersten Weltkrieg und der Zerschlagung des ottomanischen
Reiches dnderten sich auch die Lebensbedingungen der Sefardim in den Bal-
kanldndern, was zu einer bedeutenden Auswanderungsbereitschaft fiihrte.

Infolge der nationalsozialistischen Verfolgungswelle wurden auch die
sefardischen Gemeinden in den davon bertihrten Landern fast zur Gianze de-
zimiert, wie die sogenannte «portugiesische» Gemeinde in Holland und vor
allem das kulturelle Zentrum Saloniki. In Bulgarien konnte die Regierung
die Anwendung der deutschen Anordnungen grossteils abwenden, wahrend
in Jugoslawien beide Gemeinschaften, die sefardische und die aschkenasi-
sche, schwerste zahlenmaéssige Einbussen erlitten.

Durch die Nachkriegsentwicklung und die Griindung des Staates Israel
setzte eine Auswanderungsbewegung unter den in arabischen Landern leben-
den Juden ein. Alle davon, wie z.B. die Juden des Irak und des Jemen waren
nicht Sefardim im strengen Sinn des Wortes, doch wird diese Bezeichnung,
wie wir eingangs erwdahnten, mehr und mehr indifferenziert auf alle nicht-
aschkenasischen Juden angewendet. Durch die Algerienkrise und die Unab-
hingigkeitserklarung im Jahre 1962 verliessen fast alle Juden bis auf einen
kleinen Rest dieses Land. Der Grossteil davon wandte sich nach Frankreich,
dessen Staatsangehodrigkeit die algerischen Juden seit 1870 besassen.

72



Durch diese Bevolkerungsbewegungen wurden auch alte sefardische
Zentren zahlenmassig verstarkt und neue sefardische Niederlassungen ge-
grindet. In Landern wie Frankreich, wo bis dahin das aschkenasische Juden-
tum pradominierte, trat dadurch eine Veranderung des Mehrheitsverhaltnis-
ses ein. Auch in Israel hat sich infolge dieser Bevolkerungsbewegung die
Mehrheit zugunsten der Sefardim verschoben.

73



	Die Sefardim

