
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Die Sefardim

Autor: Hruby, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIESEFARDIM

von Kurt Hruby

In einer Terminologie, die sich immer mehr durchsetzt, bezeichnet man
mit «Sefardim» alle Nicht-Aschkenasim, also alle nicht aus dem west-, ost-
oder mitteleuropäischen Raum stammenden Juden. Es handelt sich dabei
um eine sehr vereinfachende und oft unrichtige, ja sogar irreführende
Bezeichnung.

Die eigentlichen Sefardim sind die Nachkommen der 1492 aus Spanien
und 1497 aus Portugal vertriebenen Juden. Der Name stammt von dem in
Obadja 1,20 genannten Sefarad, das die mittelalterlichen Autoren mit der
iberischen Halbinsel identifizierten, wie sie in dem im gleichen Vers genannten

Zarfat Frankreich sahen.

Wenn auch die Legenden, welche die Anfänge der jüdischen Besiedlung
in Spanien mit den in 1. Kön 9 und 2. Chron 8 erwähnten Seereisen in
Zusammenhang bringen, die König Salomo unternehmen liess, der historischen
Grundlage entbehren, so geht doch die jüdische Niederlassung auf der
iberischen Halbinsel höchstwahrscheinlich auf die vorchristlichen Jahrhunderte
zurück, als sich in praktisch allen Ländern rund um das Mittelmeer jüdische
Diasporagemeinden bildeten.

Wir hören dann wieder von den Juden Spaniens in den ersten christlichen

Jahrhunderten zur Zeit des westgotischen Königreichs, wo sie zum
erstenmal in der Geschichte vonseiten einer christlichen Regierung Verfolgungen

ausgesetzt waren und wo, ebenfalls zum erstenmal, Kirchensynoden
Ausnahmegesetze gegen sie einführten.

Die grosse Wende in der Geschichte der Juden Spaniens trat im Jahre
711 ein, als die Araber einen grossen Teil des Landes eroberten. Unter arabischer

Herrschaft traten die spanischen Juden kulturell und sprachlich in
Verbindung mit anderen bedeutenden Zentren jüdischen Lebens und jüdischer
Geistigkeit, vor allem mit den grossen Akademien im Kalifat von Bagdad, also

in der traditionsreichen babylonischen Diaspora. Man bezeichnet die erste
moslemische Periode in Spanien gerne als das «goldene Zeitalter» der dortigem

Judengemeinden,die sich grosser Freiheit und weitgehender innerer
Autonomie erfreuten und die Staatsmänner wie Chasdai ibn Schaprut,
religionsgesetzliche Autoritäten wie Samuel ha-Nagid, Dichter wie Moses ibn

Adresse: 68, rue Notre Dame des Champs, F-75006 Paris.

69



Esra, Philosophen wie Salomo ibn Gabirol und Juda ha-Levi und Universalgenies

wie Maimonides hervorbrachten.

Die von den Almohaden, einer intoleranten islamischen Tendenz, gegen
Juden und Christen in Szene gesetzte Verfolgungswelle (ab 1148) setzte dieser

Periode ein Ende. Das jüdische Leben in Spanien konzentrierte sich von
da ab hauptsächlich in den christlichen Gebieten des Landes, die durch die
fortschreitende Reconquista ständig an Bedeutung gewannen. Die Situation
der Juden verschlechterte sich unter christlicher Herrschaft zusehends. 1391

setzte eine grosse Verfolgunswelle ein, die das für Spanien später so bedeutsame

Problem der «Neuchristen» (Conversos) hervorbrachte, die äusserlich
die katholische Taufe annahmen aber im privaten Bereich weiterhin nach
den jüdischen Gebräuchen lebten. Es kam zur Einführung der Inquisition,
deren Zugriff jedoch nicht bekehrte Juden entzogen waren.

Das Jahr 1492 brachte dann mit dem Austreibungsdekret der «katholischen

Könige» Ferdinand und Isabella das Ende des spanischen Judentums:
wer nicht die Taufe annahm, musste innerhalb von drei Monaten das Land
verlassen. Die jüdischen Autoren dieser Zeit vergleichen dieses Ereignis mit
einer dritten Tempelzerstörung.

Seitdem sich die Verhältnisse in Spanien andauernd verschlechterten,
hatten immer wieder Juden im benachbarten Nordafrika Zuflucht gesucht
und auch gefunden. Dorthin wandten sich nun auch viele der 1492 aus Spanien

und 1497 aus Portugal Vertriebenen. Gleichzeitig setzte eine Auswande-
rungswelle ein, durch die spanische Juden in alle Teile des ottomanischen
Reiches, das ihnen Asyl gewährte, verschlagen wurden, während andere in
der Provence und in Italien Aufnahme fanden. Auf diese erste grosse
Auswanderungsbewegung folgten dann mehrere andere von Marranen
(Zwangsbekehrten), die sich in Südfrankreich, Holland und England und dann später
auch in Nord- und Südamerika niederliessen. Auf diese Zeit gehen auch die
sefardischen Gemeinden — man spricht meist von «Portugiesen», weil die
meisten Auswanderer aus Portugal kamen — in Bordeaux, Bayonne und
Hamburg zurück. Zentren sefardischen Lebens entstanden in Konstantinopel,

Adrianopel und Saloniki, im Lande Israel (besonders in Jerusalem und
Safed), in Kairo, aber auch in Venedig, Ancona, Amsterdam und London.

Bedingt durch diese weit gefächerte Diaspora bildeten sich grosse
Unterschiede in der kulturellen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Struktur
der sefardischen Gemeinden heraus. Doch blieb über alle Verschiedenheit
hinweg der Zusammenhalt gewahrt durch die gemeinsame Sprache und die
Treue zu den eigenen religiösen Gebräuchen. Wohin sie auch verschlagen
wurden, hielten die Sefardim an ihrem spanischen — bzw. portugiesischen
— Idiom fest, aus dem sich das Ladino entwickelte, eine Sprache, die dem

70



Kastilianischen weitaus näher geblieben ist als zum Beispiel das Jiddische der
Aschkenasim dem Deutschen. Die «spaniolischen» Juden bewahrten
darüber hinaus überall das Bewusstsein, eine geistige und intellektuelle Elite
darzustellen.

Schwierigkeiten entstanden dadurch, dass die Sefardim überall, wo sie

sich niederliessen, eigene Gemeinden mit eigenen Organisationen bildeten
und dadurch oft mit den schon bestehenden Gemeinden in Konflikt gerieten.
Sie lehnten es auch lange Zeit hindurch ab, Ehen mit Mitgliedern anderer
jüdischer Gemeinschaften einzugehen.

Die Sefardim zeichneten sich vor allem auf dem Gebiet der jüdischen
Gelehrsamkeit aus. Unter der Leitung von Männern wie David ibn Abi Sim-

ra, Samuel de Medina, Jakob Berab, Levi ibn Habib und Joseph Karo
entstanden Talmudakademien in Kairo, Saloniki, Jerusalem und Safed. Unter
den Juden spanischer Herkunft gab es auch bedeutende Geschäftsleute und
solche, die auf anderen Gebieten die grosse Tradition ihrer Vorfahren
hochhielten, und zwar als Staatsmänner, Finanzleute, Ärzte, Wissenschaftler,
hohe Verwaltungsbeamte und Industrielle. Sie spielten eine nicht zu
unterschätzende Rolle in der wirtschaftlichen Entwicklung der Türkei. Durch sie

wurde dort die Buchdruckerkunst eingeführt und sie waren es auch, die eine
bedeutende Rüstungsindustrie schufen. Grosse Gestalten dieser Zeit sind
Don Joseph Nassi, Herzog von Naxos und seine Tante Gracia Mendesia,
genannt «das Herz ihres Volkes».

Der allgemeine politische Niedergang des ottomanischen Reiches im 16.

Jahrhundert blieb nicht ohne Folgen auf die Situation der Sefardim. Besonders

fatale Auswirkungen hatte dann im 17. Jahrhundert die pseudo-
messianische Bewegung um Sabbatai Zewi.

Dieser negative Aspekt wurde ausgeglichen durch den Aufschwung der
sefardischen Gemeinden in den europäischen Ländern, die ständig Zuzug
von Marranen erhielten. Diese Gemeinden wurden meist von Familien geleitet,

die internationale Bedeutung im Handels- und Bankwesen gewannen.
Doch noch bedeutender war ihr intellektuelles Schaffen. Die sefardischen
Gemeinden Europas trugen auch zur Förderung der spanischen Literatur
bei. So wurden z.B. in Amsterdam zwei literarische Akademien gegründet.
Überall, wo sie sich niederliessen, pflegten die Sefardim die Folklore und den
Liederschatz des mittelalterlichen Spanien.

Auf religiöser Ebene unterscheiden sich die Sefardim in keiner Weise

von den Aschkenasim im Blick auf die wesentlichen Glaubenslehren des

Judentums. Die Unterschiede betreffen rein sekundäre Belange. Im Gegensatz
zu den Aschkenasim liessen sich die Sefardim nach der Vertreibung aus Spanien

oft in Gegenden nieder, wo sie sich weitgehender Freizügigkeit erfreu-

71



ten. So waren sie auch im allgemeinen aufgeschlossener gegenüber der sie

umgebenden Kultur. Sie folgten den religionsgesetzlichen Vorschriften des

Schulchan 'Arukh, des grossen halachischen Kodex von R. Joseph b. Ephraim

Karo aus Safed (16. Jhdt.), der selbst spanischer Herkunft war, ohne
die für die Aschkenasim verbindlichen restriktiven Bestimmungen von R.
Moses Isseries aus Krakau.

Die Unterschiede sind besonders fühlbar auf dem Gebiete des synagoga-
len Gottesdienstes. Das sefardische Gebetbuch unterscheidet sich in mancher
Hinsicht vom aschkenasischen, die in die Feiertagsgebete eingeschalteten
religiösen Poesien sind nicht dieselben, die Ausprache des Hebräischen ist
anders und dasselbe gilt auch vom Synagogengesang.

Das 19. Jahrhundert brachte auch für die sefardischen Gemeinden
bedeutende Umwälzungen mit sich. Die westeuropäischen sefardischen Zentren

wie Amsterdam und London gerieten zahlenmässig im Verhältnis zu den
Aschkenasim immer mehr ins Hintertreffen. Im ottomanischen Reich
bewahrten sie ihre Positionen und Saloniki blieb das grosse Zentrum sefardischen

Judentums in der Welt. In Nordafrika machte unter englischem
(Ägypten) und französischem Einfluss (Algerien) die Europäisierung der
dortigen Juden grosse Fortschritte, ebenso in Tunesien und teilweise (in den
Oberschichten) in Marokko unter französischem Protektorat.

Nach dem ersten Weltkrieg und der Zerschlagung des ottomanischen
Reiches änderten sich auch die Lebensbedingungen der Sefardim in den
Balkanländern, was zu einer bedeutenden Auswanderungsbereitschaft führte.

Infolge der nationalsozialistischen Verfolgungswelle wurden auch die
sefardischen Gemeinden in den davon berührten Ländern fast zur Gänze
dezimiert, wie die sogenannte «portugiesische» Gemeinde in Holland und vor
allem das kulturelle Zentrum Saloniki. In Bulgarien konnte die Regierung
die Anwendung der deutschen Anordnungen grossteils abwenden, während
in Jugoslawien beide Gemeinschaften, die sefardische und die aschkenasi-
sche, schwerste zahlenmässige Einbussen erlitten.

Durch die Nachkriegsentwicklung und die Gründung des Staates Israel
setzte eine Auswanderungsbewegung unter den in arabischen Ländern lebenden

Juden ein. Alle davon, wie z.B. die Juden des Irak und des Jemen waren
nicht Sefardim im strengen Sinn des Wortes, doch wird diese Bezeichnung,
wie wir eingangs erwähnten, mehr und mehr indifferenziert auf alle nicht-
aschkenasischen Juden angewendet. Durch die Algerienkrise und die
Unabhängigkeitserklärung im Jahre 1962 verliessen fast alle Juden bis auf einen
kleinen Rest dieses Land. Der Grossteil davon wandte sich nach Frankreich,
dessen Staatsangehörigkeit die algerischen Juden seit 1870 besassen.

72



Durch diese Bevölkerungsbewegungen wurden auch alte sefardische
Zentren zahlenmässig verstärkt und neue sefardische Niederlassungen
gegründet. In Ländern wie Frankreich, wo bis dahin das aschkenasische Judentum

prädominierte, trat dadurch eine Veränderung des Mehrheitsverhältnisses
ein. Auch in Israel hat sich infolge dieser Bevölkerungsbewegung die

Mehrheit zugunsten der Sefardim verschoben.

73


	Die Sefardim

