
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Julius Höxter (Hg.), QUELLENBUCH ZUR JÜDISCHEN GESCHICHTE UND
LITERATUR, 5 Teile in 2 Bänden, Reprint Zürich: Verlag Morascha 1983, 138, 132, 130, u, 169 S.

«Der kürzeste Weg in die Zukunft geht über die Vertiefung der Vergangenheit», hat
der martiniquische Dichter Aimé Césaire gesagt; und zu eben dieser «Vertiefung der
Vergangenheit» will das nunmehr in zweibändiger Reprintausgabe wieder zugänglich gemachte

Quellenbuch ein Hilfsmittel sein. Ursprünglich in 5 Teilen in den Jahren 1927-1930
erschienen, kam Höxter mit diesem Quellenbuch, wie er im Vorwort zum III. Teil schrieb,
einem «langgehegten Wunsch der jüdischen Lehrerschaft» nach. Sein Anliegen war es, «für
einen erspriesslichen Unterricht in der jüdischen Geschichte und Literatur eine systematische

Quellensammlung, welche sowohl Proben des geistigen Schaffens unserer Denker und
Dichter gibt als auch das innere Leben und die äussere Geschichte unserer Ahnen
veranschaulicht», vorzulegen. Und das ist ihm auch bestens gelungen, wie dem Herausgeber all
jene in Rezensionen und Repliken bescheinigt haben, die seinerzeit als Lehrende oder
Lernende mit diesem Quellenbuch in Schule und Unterricht gearbeitet haben. Aber auch über
die Jahre hinweg ist das Quellenbuch ein vorzügliches Hilfsbuch zum Studium der
jüdischen Geschichte und Literatur geblieben, und dies nicht zuletzt dank seiner enorm breit
angelegten Dokumentation, wie schon aus einem flüchtigen Blick auf die Inhaltsverzeichnisse

der einzelnen Teile zu erkennen ist.

Teil I dokumentiert die Periode «Altertum und frühes Mittelalter. Von der Zerstörung
des I. Tempels bis zum Untergang des Gaonats, 586 v. — 1040 n., besonders breiten Raum
nehmen darin Zeugnisse des rabbinischen Judentums ein. Dem spanischen Judentum ist
der Teil II gewidmet. Er enthält Texte von Chasdai ibn Schapruts Chasarenbriefwechsel
über Auszüge aus den Werken der grossen Religionsphilosophen, Bibelkommentatoren
und Dichter des Mittelalters bis zur Vertreibung der Juden aus Spanien und Portugal (1492
bzw. 1497). Unter dem Titel «Deutschland, Frankreich und Italien im Mittelalter» beinhaltet

Teil III Texte zunächst aus nichtjüdischen Quellen (von Konstantin d.Gr. bis zum Ende
des ll.Jhd.) und sodann aus jüdischen Quellen (von Gerschom «Meor ha-Golah» bis zu
Obadja da Bertinoro). Teil IV umfasst Quellen zu «Europäische Länder in der Neuzeit»:
zur Türkei (darin vor allem Auszüge aus dem Schulchan Aruch), Holland (darin wichtige
Texte von Menasseh b. Israel), Italien, Polen (von Kazimierzs IV. Privileg für die Juden bis
zum Chasisidismus) und Deutschland (von der Reformation — von Luther nur ein kurzer
Auszug aus seiner Schrift «Dass Jesus Christus ein geborener Jude sei» — bis zu Moses
Mendelssohn und dessen Schülern). Teil V dokumentiert die «Neueste Zeit: von 1789 bis
zur Gegenwart» (d.i. 1930), und zwar zunächst «Die Emanzipation der Juden» in Amerika,
Frankreich, in der Schweiz, in Deutschland, England, der Türkei, Russland und Rumänien
und sodann das «Innere Leben der Juden, besonders in Deutschland»; dabei zuerst das
Familien- und Gemeindeleben, dann die Wissenschaft und Dichtung sowie einzelne ihrer
Vertreter (von L. Zunz und H. Graetz über H. Cohen, L. Baeck und M. Buber bis zu H. Heine,

St. Zweig, Schalom Asch und Ch. N. Bialik), ferner die religiösen Bewegungen (von der
Reform bis zur Orthodoxie einschliesslich ihrer Vereinigungen) und schliesslich die
Kulturbestrebungen und Vereinigungen (von der Alliance Israélite Universelle bis zum Hilfsverein
der deutschen Juden) sowie die Politischen Strömungen (darunter die antisemitischen
Gruppierungen und Parteien und die zionistische Bewegung in ihren verschiedenen
Richtungen).

47



Höxter selbst wollte seinem Quellenbuch, wie er in seinem o.e. Vorwort schrieb, den
«wissenschaftlichen Charakter» absprechen, da «philologische Textuntersuchungen und
historische Quellenkritik im allgemeinen unberücksichtigt» geblieben sind. Doch auch ohne

derlei wissenschaftlichen Apparat ist dieses Quellenbuch gerade dank seiner breiten
Dokumentation, wie oben schon bemerkt, ein nach wie vor ideales, ja unentbehrliches Hilfsbuch

für jeden, der an der «Vertiefung der Vergangenheit» der Juden interessiert ist. Höxters

Quellenauswahl ist weder von Apologetik noch von Polemik diktiert; ihn leitete einzig
das Bemühen, wie er schrieb, «den Schüler jüdische Geschichte und Literatur in Geist und
Gemüt erleben, jede Erscheinung aus ihrer Zeit verstehen und aus der unerschöpflichen
Fundgrube der jüdischen Vergangenheit Wissen und Willen, Liebe und Kraft gewinnen zu
lassen für das Judentum und für eine bewusste und tatkräftige Anteilnahme am jüdischen
Leben der Gegenwart».

Bleibt am Ende, dem Verlag Morascha aufrichtig Dank zu sagen, dass er dieses
Quellenbuch in einer handlichen und zugleich erschwinglichen Ausgabe wieder zugänglich
gemacht hat, und zu wünschen, dass es die verdiente Leserschar finden möchte.

S. Schreiner

Martin Klumpp (Hg.), WER IST DER HERR? EVANGELISCHE CHRISTEN UND
DAS DRITTE REICH — Erfahrungen aus Stuttgart. Stuttgart: Quell Verlag 1982, 167 S.,

DM 19,80.

Das Buch verdankt seine Entstehung einem Vortragszyklus, der im Früjahr 1981 auf
dem Programm des «Stuttgarter Hospitalhofes» stand. Neben einer Einführung des
Herausgebers «Zum Thema: Evangelische Christen und das Dritte Reich» (S. 5-11) enthält es

die fünf gehaltenen Vorträge dieses Zyklus, die sich mit je einem besonderen Aspekt des

Gesamtthemas befassen: Gerhard Schäfer «Der Streit um das Kirchenregiment 1934» (S.

12-38), Friedrich Epting «Gottes Führung in politischen Ereignissen? Die Deutschen Christen

zwischen völkischer Weltanschauung und Evangelium» (S. 39-77), Rudolf Weber
«Volkskirche — Landeskirche — Bekenntniskirche. Der Schwierige Weg der Kirchenleitung»

(S. 78-100), Werner Jetter «Dem Führer treu und gehorsam. Staatlicher Gehorsamseid

1937/38. Pfarrer im Widerstreit zwischen staatlichen Forderungen und evangelischer
Verpflichtung» (S. 101-137) und Hans Stroh «Das tödliche Nebeneinander — Evangelische
Christen und die Stuttgarter Juden» (S. 138-161). Angefügt sind: «Denkschrift der (2.)
Vorläufigen Kirchenleitung an den Führer und Reichskanzler im Frühjahr 1936» (S. 163-166)
sowie «Die Stuttgarter Erklärung vom 19. Oktober 1945» (S. 167).

Das Buch will keine Geschichte des Kirchenkampfes in Stuttgart sein, wenngleich es

auch sehr viel Faktographisches enthält, das in den Gesamtzusammenhang dieser
Geschichte eingebettet ist. Es will, wie der Untertitel anzeigt, Erfahrungen vermitteln; und
eben dies macht den besonderen Wert des Buches aus. Die Autoren der einzelnen Beiträge
sind Augen- und Ohrenzeugen dessen gewesen, was sie hier aus der Distanz von vierzig und
mehr Jahren vortragen. Geschichte wird hier nicht in Form einer nüchternen historischkritischen

Quellenanalyse, einer sachlichen Abhandlung, sondern im Gewände einer
persönlichen Rechenschaft engagierter betroffener Zeitgenossen dargeboten. Im Mittelpunkt
steht allenthalben das persönlich Erlebte, die eigene Erfahrung, gelegentlich freilich durch
Quellenstudien erweitert und bereichert. Jeder Beitrag ist gleichsam das Echo der Begegnung

seines Autors mit der eigenen Vergangenheit; besonders beeindruckend in dieser
Hinsicht der Beitrag von Hans Stroh. Doch indem die Autoren aus ihrer je eigenen, ganz
individuellen Erfahrung heraus berichten ohne dabei etwas zu beschönigen, aber auch ohne in
übertriebene Selbstanklage zu verfallen, leisten sie eine wichtige hermeneutische

48



Aufgabe, sie lassen Situationen und Verhaltensweisen verstehbar, Entscheidungen
nachvollziehbar werden. Alles verstehen heisst dabei aber nicht: alles verzeihen. Solches Verstehen

dient indessen auch keineswegs nur rein historischem Interesse, sondern hat unmittelbaren

Bezug zur Gegenwart; denn, so schreibt der Herausgeber in seiner Einleitung: «Die
Beschäftigung mit dem Dritten Reich dient nicht nur der «Vergangenheitsbewältigung»,

sondern sie ist für die Bewältigung der Gegenwart und der Zukunft erforderlich».
Und eben darum geht es letzten Endes.

S. Schreiner

Günter Stemberger, DIE RÖMISCHE HERRSCHAFT IM URTEIL DER JUDEN.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1983 Erträge der Forschung, Bd. 195),

XI, 193 S. 8°.
Ob das erste Eingreifen der Römer in palästinische Verhältnisse und damit zugleich in

jüdische Belange im Zuge der makkabäischen Erhebung auf römische Initiative zurückgeht

(2.Makk 11,34-38) oder durch jene Gesandtschaft des Judas Makkabäus veranlasst
worden ist, von der in l.Makk 1,8-16 erzählt wird, oder sich hier gleiche Interessen begegneten,

mag hier dahingestellt bleiben; feststeht jedenfalls, dass mit diesem Eingreifen eine
Epoche begann, die — von den einen ebenso gewollt, wie von den anderen schon bald nicht
mehr duldend hingenommen — als die römische Herrschaft über Syrien-Palästina an die
achthundert Jahre bis zur arabischen Eroberung des Vorderen Orients dauern sollte. Diese
römische Herrschaft, die über so viele Jahrhunderte den Gang nicht nur der politischen
Ereignisse in jenem Teil der Welt massgeblich bestimmte, hat begreiflicherweise vielfältige
Spuren auch in der Literatur hinterlassen, die in jener Epoche entstanden ist. In besonderer
Weise gilt das von der jüdischen Literatur; immerhin waren gerade die Juden das Untertanenvolk

der Römer, das am entschiedensten gegen die Römerherrschaft Protest erhob; ja,
ihr Widerspruch gegen die römische Herrschaft, der in den bekannten Kriegen gegen Rom
gipfelte, sollte weithin sogar zum Movens der Geschichte werden. Von daher ist es nicht nur
eine interessante, sondern für die Formulierung des historischen Urteils zugleich auch
wichtige Aufgabe zu untersuchen, wie denn in eben jener Literatur die Römerherrschaft
und die Jahrhunderte ihrer Dauer beurteilt werden. Und genau dies ist der Gegenstand der
vorliegenden Arbeit. Mit Recht bemerkt der Autor freilich gleich am Beginn, dass von ihr
kein «Beitrag zur römischen Faktengeschichte» zu erwarten ist; ein solches Bemühen würde

den Quellen mehr abverlangen, als sie hergeben. In ihrer je unterschiedlichen Charakterisierung

der Römerherrschaft dokumentieren die Quellen gleichwohl, wie die Fakten auf
die Formulierung des historischen Urteils der jeweiligen Autoren bestimmend gewirkt
haben. Und dies hat der Autor in seiner differenzierenden Darstellung vorzüglich herausgearbeitet.

Untersucht werden sämtliche einschlägigen Quellen: Im ersten Teil «Von den Anfängen

bis 100 n.Chr.» (S.3-58) zunächst die palästinischen Zeugnisse (Dan, Makk I/II, PsSal,
Qumrantexte, Esra IV, Baruchapok, Johannesapok, Josephus) dann diejenigen der —
ägyptischen — Diaspora (Philon, Makk III, Sibyll III/IV/V).

Der zweite Teil «Die talmudische Zeit» (S.59-123 stark gekürzte und überarbeitete
Fassung aus ANRW II 19/2, Berlin 1979, S.338-396) ist nun, «da die Traditionen von
Talmud und Midrasch zu sehr miteinander verflochten sind», nicht mehr nach Einzelschriften,

sondern «nach thematischen Gesichtspunkten — nach den genannten Herrschern und
der Perioden der Geschichte —», gegliedert. Der Bogen reicht dabei von Nero über Titus,
Trajan, Adrian, Antoninus bis zu Julian bzw. über die entsprechenden Geschichtsperioden
bis ins 4. Jhd. Im dritten Teil «Das Ende der römischen Herrschaft» (S.124-146) werden
behandelt: der Pijut, die Eliaapok, der Sepher Serubbabel und der Midr zu den zehn Märtyrern,

während der vierte Teil «Nachleben im Mittelalter» (S.147-164) anhand von Josip-

49



pon, Jerachmeel und Abraham ibn Daud deutlich macht, wie — dem Beispiel der Rabbi-
nen folgend — antike Traditionen zur Gegenwartsbewältigung aufgenommen werden. Dabei

ist es dem Verfasser gelungen, auf der Grundlage eingehender Textanalyse aller relevanten

Quellen, die sich dennoch nicht in Einzelheiten verliert, und unter weitestgehender
Berücksichtigung der Sekundärliteratur ein sorgfältig differenzierendes Resultat vorzulegen,
das als Fazit der vor über einem Jahrhundert von W. Bacher, H. Graetz begonnenen und
von S. Krauss und vielen anderen fortgeführten Arbeit am Thema mit allem Recht seinen
Platz in den «Erträgen der Forschung» gefunden hat.

S. Schreiner

Hans Liebeschütz, SYNAGOGE UND ECCLESIA. Religionsgeschichtliche Studien über
die Auseinandersetzung der Kirche mit dem Judentum im Hochmittelalter. Aus dem
Nachlass hrsg., mit einem Nachwort und einer «Bibliographie Hans Liebeschütz» versehen

von Alexander Patschovsky. Mit einem Geleitwort von Fritz Martini und Peter de Mendelssohn,

Heidelberg: Verlag Lambert Schneider 1983 Veröffentlichungen der Deutschen
Akademie für Sprache und Dichtung, 55. Veröffentlichung), 264 S. 8°.

Das Manuskript dieses Buches hatte der angesehene Mediävist H. Liebeschütz bereits
im Jahre 1938 abgeschlossen und im Herbst desselben Jahres dem Schocken-Verlag Berlin
zum Druck übergeben. Die auf die sog. Kristallnacht folgenden Ereignisse (mit der Schliessung

des Schocken-Verlages) machten sein Erscheinen jedoch unmöglich. Unterdessen ist
Liebeschütz am 25.10. 1978 in Liverpool gestorben. Sein Buch erscheint nun als opus post-
humum.

Als Aufgabe hatte es Liebeschütz für sein Buch angesehen, «von der mittelalterlichen
Religionsgeschichte her die Bedeutung des Judentums, der fortdauernden Existenz des
biblischen Volkes, für die Menschen der abendländischen Kirche zu betrachten». (S. 13).
Entstanden ist freilich ein Werk, das weit umfassender ist, als Titel und Aufgabenstellung auf
den ersten Blick vermuten lassen, wenn auch das zentrale Thema selbstverständlich die
Auseinandersetzung zwischen Kirche und Judentum zur angegebenen Zeit bildet.

Ausgehend von des Paulus und der auf ihm fussenden Kirchenväter Lehre vom alten
und neuen Gottesvolk (S. 17-41) unterzieht Liebeschütz entsprechend die Beziehungen und
die Wandlungen in diesen Beziehungen zwischen Kirche und Judentum zunächst im
Karolingerreich (Kap. I und II), sodann während der Kreuzzugsbewegung und der Nachkreuz-
zugszeit (Kap. III-V) und schliesslich in der Epoche der Hochscholastik des 13.Jhd. (Kap.
VI) einer eingehenden Analyse, die Vertrautheit und souveränen Umgang des Autors mit
den Quellen gleichermassen, dokumentiert. Es ist dem Autor dabei keineswegs allein um
die Herausarbeitung der theologie- und geistesgeschichtlichen und/oder rechtsgeschichtlichen

Aspekte der Auseinandersetzung zwischen Kirche und Judentum zu tun; breiten
Raum widmet er vielmehr den sozialökonomischen Bedingungen der jeweiligen Epoche,
um daran zu zeigen, wie gerade von ihnen her jene Auseinandersetzung ihre oft entscheidende

Ausprägung erfahren hat. Und es ist eben diese «Einbettung des zentralen Themas in
das Gesamtgeflecht der geistes- und religionsgeschichtlichen Entwicklung des Abendlandes

von der Spätantike bis zum Hochmittelalter», die die «Stärke dieser Arbeit» ausmacht,
wie der Herausgeber mit Recht meint (S. 241), und dem Leser tiefe Einblicke in die
Wandlungen der christlich-jüdischen Beziehungen und deren Ursachen eröffnet. In dieser Hinsicht

ist Liebeschütz'Buch durchaus bis heute nicht überholt, auch wenn seit Abschluss des

Manuskriptes fast ein halbes Jahrhundert ins Land gegangen ist, und die Forschung seither
in manchen Einzelheiten neue Erkenntnisse ans Tageslicht gefördert hat. Jedem am Thema
Interessierten, vor allem aber jedem Kirchenhistoriker sei es als tiefschürfende Abhandlung

nur nachdrücklich empfohlen.

50



Liebeschütz hat das Erscheinen seines Buches nicht mehr erleben können. Oder wollte
er es gar nicht, dass seine Arbeit nach all den Jahren noch gedruckt wird? Schien ihm die
historische Einsicht, die er hierin gewonnen hatte, aufgrund der geschichtlichen Erfahrungen
nach 1938 nicht mehr durchzuhalten? Wie ein vorgehaltener Spiegel lesen sich auf diesem

Hintergrund Liebeschütz' Sätze, in denen er, im Anschluss an den Brief der Mainzer Juden
an die französischen Gemeinden am Vorabend des ersten Kreuzzuges («Alle Gemeinden
haben ein Fasten angeordnet; wir tun das Unsrige, Gott möge uns und Euch befreien aus
jeder Not und Bedrängnis, denn wir sind Euretwegen in grosser Furcht. Was uns selbst
betrifft, so brauchen wir uns nicht zu ängstigen; wir haben derartiges nicht einmal gerüchtsweise

vernommen, von einer Gefahr, dass das Schwert über unserem Leben schwebt, haben
wir nichts gehört».), feststellt: «Es hegt sehr nahe, den Ausdruck des Sicherheitsgefühls am
Vorabend der Katastrophe als ein geschichtliches Symbol stärkster Verblendung zu nehmen

.Lind doch ist die Feststellung, dass sich damals in der Umwelt der rheinischen
Gemeinden keinerlei religiöse Bewegung gefahrdrohend bemerkbar gemacht habe, im Augenblick

des Schreibens wahrscheinlinch richtig gewesen» (S. 122).

Wie dem auch sei: zu danken ist dem Verlag für die Edition dieser wertvollen Arbeit.
Zu danken ist aber insbesondere dem Herausgeber, der das nachgelassene Manuskript
vorbildlich für die Drucklegung vorbereitet hat. Ohne in die Arbeit selbst einzugreifen, hat er
ganz unaufdringlich in den Anmerkungen die bibliographischen Angaben der herangezogenen

Quellen auf den neuesten Stand gebracht und seit Abschluss des Manuskripts
erschienene wichtige Literatur nachgetragen.

In ihrem Geleitwort schreiben F. Martini und P. de Mendelssohon: «Wie auch immer
im christlichen Abendland sich das Verhältnis zwischen Synagoge und Ecclesia entwickelte
und veränderte — es sind in ihm Folgen angelegt, die eine Gemeinschaftlichkeit verhinderten

und an deren grauenhafter Katastrophe unser deutsches Volk schuldig ist. Daran soll
dies Buch erinnern, indem es den Blick historisch weit zurücklenkt. Dass dies mit nobler
Sachlichkeit aus der Sicht eines Historikers geschieht, der selbst nur im letzten Augenblick
dem Schlimmsten entkommen konnte, gibt ihm den besonderen Rang. Wir holen mit
dieser Publikation nach, was längst hätte schon geschehen sollen». (S. 9). Dem ist schwerlich

etwas hinzuzufügen.
S. Schreiner

Alex Carinel, PALÄSTINA-CHRONIK 1883 BIS 1914. Deutsche Zeitungsberichte von
der jüdischen Einwanderungswelle bis zum Ersten Weltkrieg. Armin Vaas Verlag,
Langenau-Ulm (1983) 376 Seiten und zahlreiche Abbildungen.

Der vorliegende Band setzt die «Palästina-Chronik 1853 bis 1882» fort. Dieses
Quellenwerk, dem eine Reihe von zum Teil erstmals veröffentlichten Fotos aus dem Privatbesitz
des Verfassers beigegeben sind, fusst auf den fortlaufenden Berichten der «Warte des
Tempels», des Organs der süddeutschen Palästinasiedler. Als einzige regelmässig erscheinende
Zeitschrift berichtete sie ohne türkische Zensur und nahm auch einen recht objektiven
Standpunkt innerhalb des von den Kolonialmächten und ihren Konfessionen betriebenen
«Kampfes um Jerusalem» (S. 59) ein. So ergibt sich ein klares Bild von den inneren
Auseinandersetzungen zwischen der hohen griechischen Geistlichkeit und dem niederen arabischen

Klerus und Kirchenvolk in der orthodoxen Kirche des Landes, vom staatlich, vor
allem durch Russland und Frankreich, geförderten und protegierten orthodoxen und
katholischen Pilgerwesen und von den Anfängen der Kolonisation und wissenschaftlichen
Erschliessung Palästinas. Das Interesse der deutschen Berichterstatter gilt nicht nur der eigenen

christlich-protestantischen Entwicklung des Landes und Jerusalems in den Templerkolonien

und den von St. Chrischona bei Basel ausgehenden Industrie- und Handels-

51



Unternehmungen, sondern ebenso dem moslemischen Bevölkerungsteil und in zunehmendem

Masse der alten und der neuen jüdischen (und judenchristlichen) Besiedlung des Landes,

wertvoll schon deshalb, weil der Gesichtspunkt nichtjüdisch ist. Daher wird man in
diesen Berichten, selbst im Höhepunkt des Buches, den «Kaisertagen» des Besuchs
Wilhelms II. 1898, den Namen Theodor Herzls vergeblich suchen. Aber diese Quellen liefern
eine ganze Reihe wertvoller Informationen zu den historischen Voraussetzungen des heutigen

Israel. So sei auf die Statistiken der Bevölkerung Jerusalems hingewiesen, das 1886
20'000 Juden umfasst hat (S. 81, 126, 276); oder auf die Darstellung jüdischen Landbesitzes
im Jahr 1912: insgesamt 40'000 ha, davon besiedelt 30'000, nämlich in Judäa und Samaria
14'600, in Galiläa 16'200, im Ostjordanland 300. Dabei hatte sich diese neue jüdische
Besiedlung — nicht vergessen bleibt der alte Jischuw, der noch 1912 etwa die Hälfte ausmachte

— im Gegensatz zu allen übrigen Bemühungen um Palästina ohne den Rückhalt einer
eigenen Schutzmacht («Immer noch kein deutsches Kriegsschiff» seufzen die deutschen
Kolonisten 1910, S. 311), unter Progromen (Petach Tikwa 1886, S. 79; Jaffa 1908, S. 273),
behindert durch Einwanderungsrestriktionen (S. 11, 125, 152ff.), ja einer eigentlichen
«Judenverfolgung von Seiten des (türkischen) Staates» (S. 153) vollziehen müssen. Mit umso
grösserem Recht vermerkt schon der erste wiedergegebene Bericht vom 28.2.1882: «Das
Wichtigste, was von Palästina berichtet werden kann, ist die Einwanderung der Juden...».

Alex Carmel, 1939 mit 8 Jahren in schwerster Zeit aus Deutschland in Palästina
eingewandert, ist Professor für die Geschichte des Landes Israel an der Universität Haifa. Der
Leser von «Judaica» würde sich darum von ihm unbedingt eine parallele WürdigungyV«#-
scher zeitgenössischer Quellen aus zionisischen, religiösen u.a. Kreisen wünschen. Denn eine

verantwortungsbewusste christliche Wertung des heiligen Landes schliesst die jüdische
Auffassung ein. Ansatzweise ist das auch in den vorgelegten Berichten zu spüren. Das Buch
ist denn auch sympathischerweise Nelly Marcin (nicht -m-) kowski — Schumacher in Haifa
gewidmet, der Tochter und Enkelin der beiden hervorragenden Leiter der deutschen Templer

in Haifa, die zu den Wegbereitern des Aufbaus Palästinas gehören.
T. Willi

Barbara Just-Dahlmann: AUS ALLEN LÄNDERN DER ERDE. Israel - Verheissung,
Schicksal und Zukunft. 120 Seiten mit 91 Fotos von Otto Pfaff. Radius Verlag, Stuttgart,
1982. DM 29.80.

Dr. Just-Dahlmann ist verdienstlich im Bereich christlich-jüdischer Verständigung
tätig; in Anerkennung ihres Wirkens wurde ihr vom West-Berliner Senat der Moses-
Mendelssohn-Preis zur Förderung der Toleranz verliehen. Im vorliegenden Band sind
biblische Prophetenworte, knappe Lebensbeschreibungen aus Deutschland stammender
Israeli und meisterliche Photographien von israelischen Menschen, Landschaften und
Denkmälern vereint, um die Tragödie des Holocaust, die «Heimführung» von Juden aus aller
Welt nach Palästina, die Neugründung des jüdischen Staates und dessen Aufbau darzustellen

— durchwegs in der Sicht einer sich mit Israel und seinen Menschen zutiefst identifizierenden

deutschen Christin. Dabei wird freilich die so schwierige Problematik des Gegeneinander

jüdischer und arabischer Ansprüche nur am Rande und ohne Abwägung von Für
und Wider gestreift.

Einen ergreifenden Einblick in jüdische Religiosität gewährt die Wiedergabe des

«Gespräches» mit Gott, geführt vom strenggläubigen Jossei Rackower angesichts des bevorstehenden

Endes im brennenden Warschauer Ghetto. — Das Werk ist ein Beispiel einer auch
ästhetisch eindrucksvollen Werbung, im positiven Sinn des Wortes, für eine gute Sache.

F. L. Brassloff

52



CHRISTIANS AND JEWS IN BRITAIN. An exploration by a group of Christians and
Jews under the auspices of the Mission and Other Faiths Committee of the World Church
and Mission Department. The United Reformed Church, London 1983 (96 Seiten; zu beziehen

für BL 1,35 von United Reformed Church, 86 Tavistock Place, London WC1H9RT).
Eine Kommission aus Christen, auch jüdischer Herkunft und Juden, die erfreulicherweise

nicht nur aus Theologen und nicht nur aus Männern besteht, hat dieses «Study
Handbook» erarbeitet, das leicht zu lesen und doch sachlich fundiert ist. Praktische Erfahrung

im Dialog, auch im «Trialog» mit Muslimen (S. 20ff.) spiegeln sich wider. Das Büchlein

geht nach der Einleitung problemorientiert auf die jüdische Geschichte seit der Zeit Jesu

und schliesslich auf «Issues in Jewish/Christian Understanding» ein, wobei zum
Schluss die «Mission» («Witness») nicht ausgeklammert wird. Bei einer Neuauflage sollten

einige Druck- und sonstige Fehler korrigiert werden; u.a. J/Yamnia (statt « Jamina», wo
übrigens nicht der Gesamt-«Canon of Bible selected» wurde; S. 59); die «Guidelines» heis-

sen nun «Ecumenical Considérations...» (S. 54); nicht Konstantin erklärte das Christentum
zur Staatsreligion, sondern Theodosius I. (S. 42 und 59). Dieses Handbuch dürfte auch
deswegen so ansprechend sein, weil es nicht in einem «lehramtsmassigen» Ton verfasst ist.
Lässt sich diese offene Art der Darstellung bei kirchlichen Verlautbarungen im
deutschsprachigen Bereich nachvollziehen?

H. Schmid

RolfRendtorff DAS ALTE TESTAMENT. EINE EINFÜHRUNG, Neukirchener Verlag
1983, XII und 323 Seiten, DM 34^-

Der Heidelberger Alttestamentler, der im christlich-jüdischen Gespräch engagiert ist
und in den Literaturhinweisen stärker als üblich jüdische Forscher anführt, hat mit diesem
Buch eine umfassende «Einführung», die zugleich eine «Weiterführung» ist, vorgelegt. Im
ersten Hauptteil «Das Alte Testament als Quelle der Geschichte Israels» handelt er die Epochen

der israelitisch-jüdischen Geschichte ab, wobei «Juda seit dem Babylonischen Exil»
(S. 58ff.) nicht zu kurz kommt. Im zweiten Teil «Die alttestamentliche Literatur im Leben
des Alten Israel» (S. 80ff.) werden die «Sitze im Leben» entfaltet, wie Formgeschichte und
Gesellschaftsstruktur, das Rechtsleben, der Kult, politische Institutionen, auch «Der Weg
zur Literatur» (S. 131ff.). Im letzten Teil werden «Die Bücher des Alten Testaments» (S.

137ff.) analysiert und — das ist das Besondere — nach der Absicht der kanonischen Endgestalt

befragt. «Damit zeichnet sich eine Aufgabe ab, die als nächste in Angriff genommen
werden muss. Die Frage nach Absicht und Bedeutung des Kanons muss über die Betrachtung

der einzelnen Bücher hinausführen und die Sammlung als ganze sowie die Beziehungen

ihrer einzelnen Bestandteile zueinander ins Auge fassen... Dabei bedarf dann auch die
Frage nach dem Verhältnis zwischen dem jüdischen und dem christlichen Verständnis des
Alten Testaments einer grundlegend neuen Bearbeitung...» (S. 304f.).

Abgesehen von den Registern (S. 310ff.) erleichtern Stichwörter und Seitenverweise
am Rand die Arbeit mit dem Buch. Einige kritische Anmerkungen: Inbezug auf die Mose-
«Biographie» ware bei Schmid eher auf «Mose. Überlieferung und Geschichte» (BZAW
110,1968) als auf Judaica21, 1965, S. 194ff. zu verweisen (S. 15). Bei der Literaturangabe E.
Zenger, «Tradition...» muss es «Exodus XV 1-21» (statt XI) heissen (S. 71). Mindestens mit
dem «Gesetz (dat) deines Gottes), das in V. 25 mit der «Weisheit deines Gottes in deiner
Hand» gleichgesetzt wird, ist doch die «Tora» (in welcher Form auch immer) gemeint. Oder
sollten «das Gesetz deines Gottes» — sekundär? und «das Gesetz des Königs» zwei
verschiedene Grössen sein (V. 26)? Staatsrechtlich war die Tora auch «dat» «nomos». Das
ein- und weiterführende Arbeitsbuch ist nicht nur «Anfängern», sondern auch
«Fortgeschrittenen» sehr zu empfehlen. „H. Schmid

53



Hübner, Wolfgang: ZODIACUS CHRISTIANUS. JÜDISCH-CHRISTLICHE
ADAPTIONEN DES TIERKREISES VON DER ANTIKE BIS ZUR GEGENWART.

Königstein, Ts., Verlag A. Hain 1983. 240 S., kart., DM 98— Beiträge zur Klassischen

Philologie 144).

Der Autor ist Akademischer Oberrat für Klassische Philologie an der Universität
Trier.

Die Arbeit widmet sich in erster Linie der Geschichte der antiken Astrologie und ihrer
jüdisch/christlichen Adaption.

Im ersten Abschnitt ist sie thematisch gegliedert (Tierkreiszeichen und: Patriarchen,
Apostel, Evangelisten, Propheten, verschiedene biblische Gestalten, Heilige im griechischen

Osten, Christus, Schriftworte), der zweite besteht aus Editionen, die elf, z.T.

komplette Zoodiologien umfassen (griech., lat., ein deutscher Text). Die Texte sind sorgfältig
ediert, aber nicht eigens literaturgeschichtlich eingeordnet oder kommentiert; inhaltlich
beziehen sie sich auf die systematische Darstellung im ersten Teil, in dem der Judaist vor
allem den Patirarchenabschnitt (17ff), den kurzen Teil «Tierkreiszeichen u. Propheten»,
61/62, und «verschiedene bibl. Gestalten, jüd. Schrifttum», 63-68, zur Kenntnis nehmen
wird.

Schon Philo hat die elf Sterne vor Joseph (Gen 37,9) zusammen mit Joseph selbst als
die zwölf Tierkreiszeichen gedeutet. In Est R 7:11 begegnen astrologische Parallelisierun-
gen, bei Eleasar Kali und im Yalq. (Eintrag 665, Druck S. 418, ausgehend von Num 2). Mit
diesen Stellen befasst sich Verf. vorrangig. Der ausführlichste Beleg für eine Christianisierung

des Tierkreises aus der Antike bietet die zodiakale Taufpredigt des Zeno von Verona
(gest. 380), die deutliche Anklänge an EstR 7:11 und PesR 27/28:1 (nach der Braude-
Ausgabe) aufweist. Auf die Bedeutung der mazalot in der übrigen Midrasch - Literatur, im
Talmud (bBer 32b!) oder im Sefer yezira geht Verf. nicht ein, ebensowenig wie auf die
archäologischen Funde (Bet Alpha!). Auch Kalenderfragen bleiben unberücksichtigt. So
erfährt der Leser gerade über das jüdische Fundament als ein wichtiges Kettenglied in der
antiken Astrologie nichts Neues; vor allen Dingen nichts an (wünschenswerter) Materialaufbereitung,

die über die einschlägigen Lexikonartikel oder über D. Feuchtwang in MGWJ 59
(1915) hinausgeht. Hier fehlen dem Autor, wie er selbst zugesteht, sachliche und fachliche
Voraussetzungen.

Vor allem für das christliche Mittelalter ist es ihm aber gelungen, das sehr disparate
Material in überzeugender Klarheit zu ordnen: Darin und in den elf Editionen liegt der
Hauptverdienst dieser Studie.

Druckfehler: S. 10,2. Zeile v.u.: füge «an» ein; S. 235,7. Zeile v.u.: «Thargumin», nicht
«Thangumin». Die Bibelstellen sollten nach heute üblichen Abkürzungen zitiert werden.
Wichtiger Literaturnachtrag: Lexikon d. Mittelalters, Bd. 1, München u. Zürich 1980, Sp.
1135-1145, zum Judentum 1143/44 (H. Greive).

B. Feininger

Hans Walter Wolff, PROPHETISCHE ALTERNATIVEN. ENTDECKUNGEN DES
NEUEN IM ALTEN TESTAMENT. Kaiser Traktate 70, Chr. Kaiser Verlag München 1982.
86 Seiten.

In den folgenden fünf Abschnitten bringt der Verfasser wissenschaftlich fundiert und
doch in einer allgemein verständlichen, ja eindringlichen Sprache die Boschaft alttesta-
mentlicher Prophétie zu Gehör: Das unwiderstehliche Wort. Arnos und das verschuldete
Ende (S. 9ff.); Das wirksame Wort. Hosea und die Heilung des Unverbesserlichen (S.

24ff.); Das demaskierende Wort. Micha und die frommen Führungskreise (S. 40ff.); Was

54



ist das Neue im neuen Bund? zum jüdisch-christlichen Dialog nach Jeremia 31 (S. 55ff.);
Wie wird der falsche Prophet erkannt? zu den Schwierigkeiten, die Geister zu unterscheiden

(S. 70-83). Besondere Beachtung verdienen die Ausführungen zu Jer 31,31-34 (S. 55ff.),
in denen nicht (mehr) die Kirche das Judentum ersetzt, sondern deutlich gemacht wird,
dass der Text Juden — die Samaritaner wären hinzuzunehmen — und Christen auf dem
Weg zum Eschaton anspricht. In Anbetracht der S. 81ff. dargestellten Möglichkeit der
Selbstvernichtung der Menschheit wäre m.E. zu bedenken, dass Gott selbst den Jüngsten
Tag festsetzt. Diese Gerichtserwartung rechtfertigt keineswegs die Produktion der
Massenvernichtungswaffen, könnte aber im Glauben eine hysterische Angst vor der Zukunft bannen,

die nicht zum Frieden beiträgt. Die Anschaffung und Lektüre des Büchleins ist sehr zu
empfehlen.

H. Schmid

Flavius Josephe, GUERRE DES JUIFS, livres IV et V (tome III). Paris, Les Belles Lettres,
1982. Texte établi, traduction et notes par André Pelletier.

Ce troisième tome de la Guerre des Juifs de Flavius Josèphe couvre la période allant de

septembre 67 à juillet 70 (livres IV et V). Nous retrouvons la traduction soignée et élégante
des deux premiers tomes (parus en 1975 et 1980), l'apparat critique savant et précis, les notes
précieuses. Toutefois celles- ci semblent moins abondantes que dans les tomes précédents
(impératifs de l'éditeur?), ce que nous regrettons — vu leur qualité.

On appréciera particulièrement les appendices dans lesquels le P. Pelletier ne se
contente pas de donner des éclaircissements sur tel ou tel point du texte mais présente souvent
des hypothèses nouvelles (voir par exemple l'appendice III sur les lignes de remparts de
Jerusalem). Deux remarques seulement. La première concerne le passage (B.J. IV, 335-343)
relatant les circonstances de la mort d'un certain Zacharie, fils de Baris. J'aurais aimé que
fut indiquée l'utilisation du schéma de la mort de Zacharie le prophète (II Chron. 24,
20-22): reproches à ceux qui bafouent la loi, mise à mort dans le Temple. Toujours à propos
de ce passage la note 4 du P. Pelletier signale la difficulté d'expliquer le nom de Baris et indique

des variantes en Barouchos et Bariskaios. Le fait est à rapprocher, me semble-t-il, de la
confusion de personne — toujours à partir d'une homonymie — entre Zacharie fils de
Jehoyada (IIChron.) et le petit prophète Zacharie fils de Berekhya (Zach. 1,7) qu'on trouve
dans Matt.23,35 «Zacharie, fils de Barachie» dans le contexte de la mort dans le Temple
(comme ici)-.

La seconde remarque concerne le texte de Flavius Josèphe et non celui du P. Pelletier.
Au livre IV § 201 Josèphe écrit: «un blessé du côté des Zélotes, au contraire, revenait au
Temple, ensanglantait le dallage sacré et l'on pourrait dire qu'il n'y eut jamais que le sang de
ces gens-là qui ait souillé le Sanctuaire». Josèphe considérerait donc que seul le sang des

non-justes souillerait le Sanctuaire et non point le sang des justes. Dans cette optique
s'expliquerait que nulle part, à ma connaissance, il n'est fait mention d'une purification du
Temple après le meurtre de Zacharie: l'éxécution de Joas, responsable du meurtre, est considérée

comme une punition. Les textes bien plus tardifs enchérissent sur cette punition: dans
T.B. Sanhédrin 96b et Gittin 57b Nebuzaradan, capitaine des gardes de Nabuchodonosor,
venge le meurtre de Zacharie par le massacre de 94.000 juifs. Faut-il aussi considérer que
lorsque Jehoyada ordonne d'éxécuter Athalie hors de l'enceinte du Temple (IIChron. 23,14)
c'est non point pour éviter que du sang humain souille le sanctuaire mais pour éviter que ce
ne soit le sang d'un impie? Il y aurait une bien intéressante recherche à faire sur les meurtres
Perpétrés dans l'enceinte du Temple car, à part ceux que nous venons de mentionner, Josèphe

cite encore dans les deux présents livres deux cas (V, 16-19. 102-103) dont le premier est
décrit dans des termes montrant quel sacrilège cela pouvait représenter pour une conscien-

55



ce juive: «Les projectiles, portés trop loin par la force des machines jusqu'à l'autel et à l'édifice

du Temple, tombaient parmi les prêtres et ceux qui offraient des sacrifices. Beaucoup
de ceux que le zèle avait fait venir du bout du monde autour de ce lieu sacré, de célébrité
universelle, tombèrent eux-mêmes devant les victimes qu'ils offraient et firent, en versant leur
propre sang, une libation à cet autel vénéré de tous les Grecs et de tous les Barbares».

Ce dernier exemple, en même temps qu'il illustre notre propos, permet d'apprécier
l'élégante traduction du P. Pelletier, élégance que nous avons déjà signalé dans les deux
premiers volumes parus de la Guerre des Juifs et que l'on trouvait déjà dans sa traduction de

La lettre d'Aristée à Philocrate.
M. Petit

Basile de Césarée, CONTRE EUNOME I. Introduction, traduction et notes de Bernard
Sesboiié, avec la collaboration pour le texte et l'introduction critique de Georges-Matthieu
de Durand et Louis Doutreleau. Paris, Les Editions du Cerf, 1982 Sources Chrétiennes
n° 299).

Le Père Sesboiié, dans une introduction qui couvre la moitié du volume, présente un
remarquable dossier sur Eunome, sur l'Apologie d'Eunome et sur la polémique trinitaire
(le Père Doutreleau et le Père de Durand ont contribué à la collation des manuscrits de

l'Apologie d'Eunome et à ceux du Contre Eunome de Basile). Rappelons que le Contre
Eunome de Basile de Césarée est le deuxième temps d'une controverse dont l'Apologie
d'Eunome de Cyzique est le premier, et dont l'Apologie pour l'Apologie est le troisième
(c'est la réponse d'Eunome à Basile) tandis que le Contre Eunome de Grégoire de Nysse en
est le quatrième et dernier temps. Cette controverse porte sur la doctrine trinitaire —
Eunome est un anoméen — centre des débats aux IVe et Ve siècles.

En ce qui concerne l'Apologie l'auteur analyse les témoignages contradictoires sur les

circonstances de sa rédaction et réussit une bonne synthèse à partir d'éléments historiques
extérieurs et des arguments contenus dans les ouvrages précédemment cités d'Eunome et de
Basile. Cela lui permet de dater l'Apologie de 360/361; même méthode pour dater le Contre

Eunome de Basile qui aurait été terminé en 366.

Un chapitre est consacré aux questions d'authenticité: celle de l'Apologie — un des

rares ouvrages hérétiques parvenu jusqu'à nous — et celle du présent Contre Eunome.
Dans l'un et l'autre cas l'auteur présente sa démonstration avec acribie et conclue à

l'authenticité basiléenne globale du Contre Eunome: les trois premiers livres faisant partie
du Contre Eunome et les deux derniers livres étant probablement un autre ouvrage ou partie

d'un autre ouvrage.

Le très intéressant troisième chapitre est consacré aux influences subies par l'auteur du
Contre Eunome, c'est-à-dire d'une part celle d'Origène dans le domaine théologique et
d'autre part le syncrétisme philosophique ambiant pour la formation de Basile. L'auteur
montre avec quelle précaution ce dernier utilise Origène pour lequel il a cependant la plus
grande considération. L'analyse des composantes stoïciennes, aristotéliciennes et platoniciennes

et d'un parallélisme limité avec Plotin montre surtout l'effort chrétien individuel de
dépassement d'une koinè philosophique.

Le quatrième chapitre de l'Introduction «Etat de la tradition du Contre Eunome» est
de la plume du Père de Durand. On y trouve la description minutieuse des manuscrits utilisés

et de leurs particularités, des tableaux bien présentés, mentionnant le début et la fin
d'extraits du Contre Eunome chez différents auteurs. Un témoin syriaque, antérieur aux

56



codices grecs conservés, paraît être une version littérale du texte; il a été utilisé comme
élément de contrôle pour la présente édition. Enfin le classement des manuscrits et l'énuméra-
tion commentée des éditions termine ce chapitre et l'Introduction elle-même.

Le Livre I du Contre Eunome offre un faisceau d'attaques contre Eunome et en tant
que personne et en tant qu'hérésiarque. Le procédé de Basile consiste à reprendre paragraphe

par paragraphe le texte d'Eunome, de le démonter, l'attaquer, l'anéantir. Le début du
C.E. veut démontrer qu 'Eunome est un menteur et un vaniteux, un hypocrite dans l'exposé
de ses doctrines: Eunome renierait apparemment son anomisme pour se concilier un
public-juge; il se cache derrière lesformules simples des Pères ou des démonstrations
inutiles de vérités premièrespour distillerpeu à peu ses «opinions mensongères».

Quant à la réfutation elle-même — qui est un ensemble de réfutations — Basile
procède par un mélange de citations de l'A.T. et du N.T. et de raisonnements quelquefois
spécieux pour mettre Eunome en contradiction avec lui-même et avec l'enseignement biblique.

L'analyse de «l'appellation» inengendré utilisé par Eunome pour Dieu conduit par
exemple Basile à dire que la signification chez Eunome est qu'il n'y a plus ni Père ni Fils:
c'est le blasphème suprême. Il conclut donc ce premier livre en déclarant que les propositions

d'Eunome contre la divinité sont pires que celles que Juifs ou Gentils pourraient faire.

Le Texte de Basile de Césarée est un texte théologique et philosophique présentant
certaines difficultés que le traducteur a su résoudre avec beaucoup de maîtrise. Il lui a fallu
plusieurs fois choisir entre la clarté de l'exposition et un mot à mot abstrus car souvent elliptique.

Il a opté pour la clarté et nous ne nous en plaindrons pas, mais le recours au texte grec
est toujours conseillé. Tel quel cet ouvrage est un excellent instrument de travail, riche de

notes, de rapprochements et d'explications nécessaires.
M. Petit

57




	Rezensionen

