Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 39 (1983)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hain eingeladen, in deren Rahmen ein Sprachtest in Ivrit und intensive Gesprache mit den
Bewerbern stattfinden, aufgrund deren die Auswahl getroffen wird. Der Arbeitskreis be-
miiht sich darum, die Kosten des Studiums einschliesslich Begleitprogramm und die Reise-
kosten zu finanzieren. Interessenten sollen sich beim Vorsitzenden des Arbeitskreises, Pfar-
rer Martin Stohr, Evang. Akademie Arnoldshain, 6384 Schmitten 1, melden.

Arnulf H. Baumann.
Aus : Friede iiber Israel, Nr. 2/1983.

REZENSIONEN

Ira Chernus, MYSTICISM IN RABBINIC JUDAISM. Studies in the History of Mi-
drash. XII, 145 S., Berlin-N. Y. : W. De Gruyter 1982 (= Studia JUDAICA XI). DM
62.—.

Verf. istProfessor fiir Religionswissenschaft an der Univ. Colorado in Boulder, USA.
Er dissertierte an der Temple-Univ. mit einer Arbeit iiber « The Symbolism of the Rabbinic
Aggada» (1975). Vorliegender Bd. umfasst acht urspriinglich separat veroffentlichte Auf-
siitze, die alle den Beziehungen zwischen MERKA VA-Mystik und rabbinischem Judentum
nachgehen. Die Aufsitze 1-4 befassen sich dabei mit Aspekten von matan tora und Mystik,
5-8 eher mit der Beziehung von Mystik und Eschatologie.

(1) Revelation and Merkabah Mysticism in Tannaitic Midrasch (1-16) : Chernus ver-
sucht mittels knapper Motiv-Analyse einschldgiger Midraschim zum Sinai-Geschehen im
Anschluss an G. SCHOLEM die These zu unterstiitzen, dass von R. Aqiba an bis zur letz-
ten Generation der Tannaim literarisch mit der Merkava-Mystik vergleichbar ausgedriickte
mystische Erfahrung zu finden ist (vgl. S. LIEBERMANN und R. J. Zwi WERBLOWS-
KY). — Wihrend sich Merkava-Mystiker nach den Sinai-Midraschim orientierten, bemiih-
ten sich andererseits Tannaiten, ihre Midraschim fiir diese Erfahrung inhaltlich und formal
offenzuhalten.

(2) Revelation and Merkabah Mysticism in Third-Century Midrash (17-32): R. Yo-
‘hanan hat als erster Amorier des 3. Jh. die verschiedenen Ausdrucksformen der Merkava-
Mystik zusammengebracht (Pes R 21.7 u. Parr). Das Motiv der direkten Gottesschau
durch jeden Israeliten am Sinai, verbunden mit Unsterblichkeit und die Zahl der Thronwa-
gen und Engel kommen jetzt zu den Themen des 2. Jh. hinzu.

(3/4) Revelation and Initiatory Death in third Century Midrash (33-57) // after the
third Century (58-73: : Es wird die Verbindung von matan tora und Tod in Ex 20,19 u. Dtn
5,21-24 nach bShab 88b und Parr untersucht (2. Jh., verstiarkt im 3. Jh.) Das Midrash-
Thema spiegelt Gefahren mystischen Judentums wieder, vor denen es zu warnen gilt, ohne
die Erfahrung an sich leugnen zu konnen. Neben der moglichen Dichotomie von esoteri-
schem Wissen um die gefahrliche Macht der Tora und ihrer lebensspendenden Kraft in der
exoterischen Predigt ist der «initiatory death» nach Mircea ELIADE ein interpretativer

Zugang (50ff).

194



(5) Nourished by the Splendour of the Shekinah- a mystical motif in Rabbinic Mi-
drash (74-87): Verf. fragt nach der Belohnung, wie sie dem Gerechten im rabbinischen Ju-
dentum versprochen ist und den méglichen Parallelen in der Merkava (Auseinandersetzung
mit K. Schubert, J. Maier, 1. Gruenwald, P. S. Alexander). Ausgehend von j Ber 17a, ein
Dictum von Rav zu Ex 24,11, untersucht er das Motiv des «Glanzes der Shekhina», mit
dem der Gerechte belohnt («cgendhrt») wird, in der Hekhalot-Literatur. Wahrscheinlich ist,
dass die Mehrzahl der Rabbinen noch gewissenhaft zwischen der Erfahrung der Merkava
und dem Erleben nach dem Tode unterscheidet. Dem geht Verf. in Kap. (6) nach : Merka-
bah Mysticism and Eschatology in Midrash (88-107): Chernus greift auf Jenseitsvorstel-
lungen zuriick, wie er sie bereits in seiner Dissertation beschrieben hatte. Die Tendenz, my-
stische Erfahrung von endgiiltiger Erlosung zu trennen, bleibt in den urspriinglichen Texten
klar erkennbar. Der Mystiker empfand sein Erleben nicht als « Vorgeschmack» auf die
endgiiltige Erlésung ; ein soteriologisches Interesse stand fiir ihn (im Gegensatz zur Gno-
sis !) nicht im Vordergrund.

(7) A Wall of Fire round about, on the history of an Eschatological Motif in Midrash
(108-125) : Ausgehend von Sach 2,9 findet der Autor folgende Motivthemen des Motivbil-
des « Feuerwall », unabhiingig voneinander entwickelt und im 3. Jh. verwurzelt : a) as a sign
of high esteem ; b) as a means of protection ; c) as a consolation and recompense. Sie sind
eher auf den Aspekt nationalerErlésung bezogen als auf individuelle eschatologische Beloh-
nung (122/123). Im Nebeneinander von Todes- und Schutzmotiven am Sinai sicht Chernus
dieses Sprechen in Gegensidtzen, das ein Gottesbild als « coincidence of opposites» evo-
ziert: «An independent theme in rabbinic religious thought and religious experiénce»
(125).

Kap. 8), History and Paradox in Rabbinic Midrash (126-137) untersucht das parado-
xe Ineinander von Tod und Leben am Geschichtshandeln Gottes (Tan Vayesheb 9/ MekhY
Bshalah 5). Das gleiche historische Ereignis, das Israel verletzt, wird es langfristig auch wie-
der heilen (ShemR 23.3 : auf Einzelne angewendet).

Obwohl es fiir diese Studien von zentraler Bedeutung wire, ist das Problem der Da-
tierbarkeit und der Tradenten einzelner Midraschim nicht eigentlich neu angegangen ; dem
korrespondiert die Schwierigkeit der (pseudepigraphischen?) Traditionsketten der
Hekhalot-Literatur, die eine eigene Diskussion verdient héitte. Eine hidufig wiederkehrende
Argumentationsstruktur des Verf. findet sich S. 75 : « There is a great deal of evidence con-
necting Rav with esoteric concerns, and therefore we might justly hypothesize that Rav’s
«chabitual saying » aboat redemption might have some connection with esotericism. In fact,
this hypothesis can be substantiated from the literature of the Merkabah mystics. » Die Ver-
bindung von diachroner Untersuchung, die dariiberhinaus an zeitlichen Fixierungen und
traditionsgeschichtlichen Abldufen sehr interessiert ist, mit synchroner Motivkritik erweist
sich als methodisches Handicap : wihrend die eigentliche Motiv-Vergleichung und die Ana-
lyse der Traditionen fiir sich sehr kenntnisreich und scharfsinnig durchgefiihrt wurden und
einen fundamentalen Beitrag darstellen, bleiben die daraus entwickelten geschichtlichen
Konsequenzen eher vage (was Verf. aber weiss). Eine methodenstringente motivkritische
Untersuchung allein, die neuere semantische Zugénge benutzt, wire vielleicht lohnender
gewesen ; — so bleibt die inhaltliche und funktionale Deutung einzelner Midraschim ofter
unsicher, zumal auch kaum formkritische Anmerkungen gemacht werden (vgl. etwa S. 81
und 99, Anmkg. 59 in Auseinandersetzung mit A. Goldberg, Untersuchungen iiber die Vor-
stellung von der Schekhinah ... Berlin 1969). Abgesehen von der eben erwdhnten Studie
kennt Verf. leider die iibrigen Arbeiten Goldbergs zu seinem Thema noch nicht ; sie hétten

195



sein Anliegen in einigen Punkten weiterfiihren konnen und seien deshalb hier verzeichnet :
a) Rabban Yohanans Traum- der Sinai in der friihen Merkavamystik (Frankfurter Judaisti-
sche Beitrage (FJB) 3 (1975) 1-27; b) Der Vortrag des Ma’ase Merkava. Eine Untersu-
chung zur friithen Merkawamystik (Judaica 29 (1973) 4-23); ¢) Der verkannte Gott. Prii-
fung u. Scheidung des Adepten in der Merkawamystik (ZRGG 26 (1974) 17-29); Einzige
Bemerkungen zu den Quellen und den redaktionellen Einheiten der Grossen Hekahlot (FJB
1 (1973) 1-49). Goldberg hatte 1975 noch geschrieben : «Das Gebot der Rabbinen ... die
Lehre vom Thronwagenwerk, Ma’ase Merkava, auch einem Einzelnen nicht mitzuteilen, es
sei denn, er sei ein Weiser und sehe aus eigener Einsicht ein, ist, wenigstens in den rabbini-
schen Schriften, ziemlich rigoros eingehalten worden. Nur in Spuren finden sich da und dort
Hinweise auf die Inhalte des Ma’ase Merkava» (Aufsatz a, S. 1). Es ist anzuerkennen, dass
hier CHERNUS mutig zusitzliche Perspektiven ertffnete, die fiir die weitere Forschung
Impulse setzen werden, besonders, seit jetzt auch die Hekhalot-Synopse von P. Schéfer
(Hrsg.) vorliegt (vgl. Judaica 38 (1982) 124f).

Der sehr sorgfaltig (auch in den Zitaten) redigierte und gedruckte Band wird durch ein
Nachwort, eine Bibliographie und verschiedene Indices abgerundet.

B. Feininger.

EGERIE, Journal de Voyage (Itinéraire). Introduction, texte critique, traduction, notes,
index et cartes par Pierre MARAVAL. Suivi de VALERIUS du BIERZO, Lettre
sur la Bienheureuse Egérie. Introduction, texte et traduction par ManuelC. DIAZ
Y DIAZ. Paris, Editions du Cerf, 1982 (= Sources Chrétiennes N° 296).

L’excellente introduction de Pierre MARAVAL — qui a la fois fait le point sur I’état
des recherches concernant Egérie (son nom « Eiheria, Echeria, Heteria, Etheria ou... Ege-
ria», sa personne — moniale ou dame fortunée, — originaire de Gaule ou de Galice — et
son ceuvre) et reconstitue la partie perdue de son récit — est complétée, il faudrait plutot
dire doublée ou triplée, par des notes textuelles d’une richesse remarquable.

Il ne reste, on le sait, que la partie du voyage allant du 16 décembre 383 a juin 384,
alors que le voyage a commencé a Paques de I’an 381. P. Maraval s’appuie principalement
sur le De Loctis sanctis de Pierre Dacre, dans les passages reconnus dépendre directement
du témoignage perdu d’Egérie, pour donner un apercu des grandes étapes de l’itinéraire
d’Egérie non conservées dans le seul mss subsistant (XIe s.). Il présente ainsi une reconstitu-
tion possible du départ d’Occident jusqu’a I’arrivée a Jérusalem, et, avec plus de certitudes,
les descriptions de Jérusalem et de ses environs immédiats, du voyage en Egypte, de celui en
Samarie et en Galilée, des excursions en Judée et du voyage au Sinai.

Les notes du texte couvrent un large éventail. Littéraires elles indiquent chaque in-
fluence du style de la Vetus Latina sur le style de ’auteur ; dans I'Introduction P. Maraval
avait déja indiqué cette influence. Historiques, les notes indiquent les témoignages des Péres
et des voyageurs qui confirment les récits d’Egérie quant a la présence ou I’absence aux épo-
ques précédant, ou suivant, son voyage des monuments, monastéres et reliques qu’elle dé-
crit. L’A. utilise largement aussi les résultats de fouilles archéologiques des endroits indi-
qués par Egérie dans son Journal. Cela ajoute la touche nécessaire d’authenticité a un récit
agréable et sincére. Enfin des notes d’ordre géographique précisent les localisations données
par Egérie ou rectifient une erreur courante a I’époque de son voyage. Ainsi en est-il par

196



exemple pour la localisation du Sinai biblique, situé dans la tradition chrétienne antique au
Djebel Mousa (note 4 sur 1,1).

Le ton du récit est celui d’un pélerin qui — pour la partie conservée — a fréquenté as-
sidiment ’Ancien Testament et qui revit en chaque lieu les événements célébres. Ainsi
(5,2) : «« Al'une des extrémités de cette vallée, 1a ou nous avions passé la nuit et vu le buisson
d’ou Dieu parla a saint Moise dans le feu, nous avions vu aussi I’endroit ou saint Moise s’é-
tait tenu devant le buisson lorsque Dieu lui dit : « Délie 1a bride de ta chaussure, car ’endroit
ou tu te tiens est une terre sainte»». Dans tout le Journal, Moise est ainsi appelé saint Moi-
se ; on trouve aussi saint Job (13,1), saint Jephté (16,1), saint prophéte Elie (16,1), saint Ja-
cob (20,10; 21,1.2), sainte Rebecca (20,4.10), sainte Rachel (21,1) et saint Abraham
(20,1.3.4.5.8.9.10). On peut voir la une vénération affectueuse pour les grandes figures de
’A. T. considérées a I’égales de celles du N. T. Cette vénération n’apparait pas dans la Let-
tre de Valerius qui use d’une terminologie moins dévote a leur égard. La méme différence se
voit dans la maniére de présenter le rappel d’événements bibliques tels la fabrication du veau
d’or et sa destruction ou le refus de la manne pour lesquels le récit d’Egérie (5,3-6.8) esquive
les fautes du peuple d’Israél tandis que Valerius insiste sur celles-ci (ch. 2). A trois siécles de
distance (680) la lettre de Valerius montre un discret anti-judaisme totalement absent chez
Egeérie. Le caractére de pélerinage du voyage d’Egeérie, enfin, est souligné par sa conduite
lorsqu’elle arrive en un saint lieu : elle prie, fait une lecture biblique, récite un psaume et ter-
mine par une priere.

Un seul léger regret a la lecture de cette excellente édition — il faut signaler aussi les
notes érudites concernant la liturgie de Jérusalem (24,1 a la fin du mss) qui enrichissent no-
tablement la lecture d’un texte important : on aurait aimé une note précise sur I'usage du
nom d’Hélia a la place de Jérusalem au temps d’Egérie (9,7) et quelques références rabbini-
ques sur 'impureté causée par I’'approche ou le contact d’un mort (19,17). Mais ce regret est
peu de chose au regard des louanges que mérite 'ouvrage.

M. Petit.

Othmar Keel | Max Kiichler, ORTE UND LANDSCHAFTEN DER BIBEL, ein Hand-
buch und Studienreisefiihrer zum Heiligen Land ; Band 2: Der Siiden. VerlagBen-
ziger/Vandenhoek und Ruprecht.

Unzihlige reisen nach Israel. Ihre Motive sind recht verschieden. Fiir manche von ih-
nen ist Israel Reiseziel, weil es das Land der Bibel ist. Ihnen bescheren die beiden Autoren
einen dusserst wertvollen und hilfreichen Reisebegleiter mit diesem dreibidndigen Werk. Der
2. Band liegt jetzt vor mit 997 Seiten. Er befasst sich mit dem Siiden des Landes. Keel
schreibt als Alttestamentler, Kiichler als Neutestamentler.Band 1 (Allgemeines und Jerusa-
lem) und Band 3 (Norden) werden demnéchst erscheinen.

Es gibt vielerlei Reisebticher iiber Israel. Das hier besprochene fiigt nicht einfach noch
ein weiteéres hinzu. Es fiillt eine Liicke aus. Die einzelnen Landesteile werden knapp und klar
geographisch und biblisch-geschichtlich beschrieben. 172 Orte werden vorgestellt mit einer
Schilderung der Lage; mit einer Erklirung des Namens, mit einem Abriss der Geschichte
und mit einer Anleitung zur Besichtigung. Instruktive Illustrationen und Kartenskizzen er-
hellen und belegen den Text. Dass dabei die einschldgige Literatur — von der Antike bis zur
Gegenwart — in wissenschaftlicher Griindlichkeit und Ausgewogenheit benutzt wird, ver-
wundert bei diesen beiden Autoren nicht.

197



Bei der Lektiire trifft man reizvolle Uberraschungen. Bethlehem sei z.B. urspriinglich
durchaus nicht das allgemein bekannte «« Brothausen », sondern das Haus eines vorisraeliti-
schen Gottes Lachem bezw. einer Gottin Lachamu (vgl. Richter 5,8). Erst nachtriglich
wurde der Ortsname mit dem hebréischen «lechem» (= Brot) in Verbindung gebracht und
entsprechend gedeutet.

Das Werk ist frei von sentimentaler Pilgerfrommigkeit, frei auch von romantischem
Israel-Enthusiasmus. Es ist ebenso frei von irgendwelcher politischer Parteinahme. Das
zeigt sich schon darin, dass die Ortsnamen jeweils in ihrer hebraischen und in ihrer arabi-
schen Form wiedergegeben sind. Absicht und Wesen des Werkes ist im Vorwort bekenntnis-
haft ausgedriickt : « Landschaften und Orte sollen in ihren vielfachen geographischen, ar-
chéologischen, geschichtlichen, exegetischen und theologischen Beziigen deutlich und die
Bibel so als Buch begriffen werden, dessen Botschaft konsequent inkarnatorischen und d.h.
ja immer auch raumzeitlichen Charakter hat. Die Botschaft von der Menschwerdung Got-
tes kann auf die Einzelheiten der Geographie und der durch Archiologie und schriftliche
Quellen bezeugten Geschichte nicht verzichten, ohne ein blutleeres Prinzip zu werden. » (S.
XI1V).

Wer kiinftig nach Israel reist — vor allem wer eine Gruppe in jenes Land fiihrt —,
wird gut tun, sich an Hand dieses Werkes auf die Reise vorzubereiten und es auch als Reise-
begleiter in den Koffer zu packen. Und allen, denen eine Reise nach Israel versagt bleibt,
wird manches bei ihrer Bibel-Lektiire plastischer, lebendiger werden, wenn sie dieses Buch
zu Rate ziehen. 5
H. O.Kiihner.

Jakob J. Petuchowski /| Walter Strolz (Hrsg.), OFFENBARUNG IM JUDISCHEN
UND CHRISTLICHEN GLAUBENSVERSTANDNIS (= Quaestiones Dispu-
tatae 92), Freiburg-Basel-Wien (Verlag Herder) 1981, 263 Seiten, ISBN 3-451-
02092-0, DM 48,—. : '

« Offenbarung» ist zutreffend als Prinzip neuzeitlicher Theologie bestimmt worden.
So erscheint die Behandlung dieses grundlegenden Topos’ durch das theologische Gespréch
zwischen jiidischen und christlichen Gelehrten als zwingend. Dem Desiderat stellt sich dan-
kenswerterweise der vorliegende Sammelband. Er geht auf ein Expertengespréich der Stif-
tung Oratio Dominica des Herder-Verlags vom Oktober 1980 zuriick.

Der Band beginnt mit biblischer Fundierung. Sh. Talmon (Grundziige des Offenba-
rungsverstdndnisses in biblischer Zeit: 12-36) hélt in Kritik des « Ordnungsdrangs» mo-
derner Bibelwissenschaft an der traditionell-jiidischen Ansicht fest : die verschiedenen Got-
tesnamen und Formen der Gottesoffenbarung sind «Manifestationen des einzigen und al-
leinigen Gottes, der variabel auf menschliches Tun reagiert». Das gottliche Reagieren of-
fenbart nicht Gottes Identitéit und sollte «calso nicht im Sinne einer « Selbstvorstellung» oder
«Selbstkundgabe > verstanden werden» (31). Es geschieht um des Menschen willen : die Si-
naioffenbarung weist Israel den Weg durch die Geschichte ; Offenbarung wie Bund und Ge-
setz sind « Unterkategorien von Geschichte» (36). R. Rendtorff (37-49) nimmt das vor 20
Jahren auf den Plan getretene und von ihm mitverfochtene Programm « Offenbarung als
Geschichte» noch einmal auf. Damals galt der volle Sinn allen Geschehens, Gottes Offen-
barung erst vom Ende der Geschichte her als erkennbar. Heute kritisiert Rendtorff den Ent-
wurf seiner inneren Voraussetzung, nimlich der Substitutionstheorie (39), wegen und auf-

198



grund exegetischer Einzelbeobachtungen zur innerbiblischen Rezeption des Exodus : «Der
Selbsterweis des Gottes Israels findet nicht erst am Ende, sondern am Anfang der Ge-
schichte Israels statt». Solche Umkehrung erfahrt indirekte Kritik durch den Beitrag des
Luzerner Fundamentaltheologen D. Wiederkehr (Biblische Offenbarung in der Grund-
spannung von Ursprung, Uberlieferung und Gegenwart: 52-71): Offenbarung ldsst sich
auf keine einzelne Zeitdimension einschrianken.

Es folgen aus jiidischer wie christlicher Feder fiinf Beitrdge, welche bestimmte Typen
des jiidischen Offenbarungsverstandnisses in der nachbiblischen Zeit analysieren und inter-
pretieren : J. J. Petuchowski, Zur rabbinischen Interpretation des Offenbarungsglaubens
(72-86); B. S. Kogan, Verkiindigung und Entdeckung — Maimonides’ Theorie der Offen-
barung und Prophetie (87-122, mit eindrucksvoller Aufnahme des Gesprichs mit Augusti-
nus und Thomas); P. Eicher, Expression und Offenbarung — Spinozas radikale Frage
(123-161 : die scharfsichtige Analyse der radikalen Offenbarungskritik Spinozas stdsst auf
einen « Widerstand» des «alten» wie «neuen» Evangeliums vom Gott Israels als Herr
iber alle Geschichte gegen die gnadenlose Selbstrechtfertigung des Biirgertums); M. A.
Meyer, Ob Schrift ? Ob Geist ? Die Offenbarungsfrage im deutschen Judentum des neun-
zehnten Jahrhunderts (162-179) und W. Strolz, Offenbarungsglaube im Denken von Franz
Rosenzweig (180-212). In diesen Beitrdgen kommt der philosophische Strang jiidischer
Tradition, der «« Offenbarung» besonders in der Vermitteltheit und Indirektheit denkt, kraf-
tig zu Wort. Ausgeklammert bleibt dagegen die innerjiidische Gegenstromung exegetischer
bzw. mystisch-esoterischer Pragung, die im intellektualistischen Offenbarungsverstindnis
die biblischen Offenbarungszeugnisse ausgehohlt sah.

Eine dieser Tendenz des Buches gegenldufige Akzentsetzung bietet der den Band ab-
schliessende Beitrag « Perspektiven eines messianischen Christusglaubens» von H.-J.
Kraus (237-261). Seine exegetisch erarbeitete Christologie entfaltet Offenbarung dyna-
misch als das Kommen Gottes (in Israel und Jesus Christus) zur Welt der Volker, zur gan-
zen Schopfung (242fF). So gewinnend und iiberzeugend die dabei entwickelten Positionen
einer pneumatologischen Christologie und Hoffnungsperspektive sind, so fraglich ist mir
Kraus, ins Grundsitzliche gehende Bestreitung des Rechts metaphysischer Tradition
(239,250ff). Gerade von der jiidischen, vorher so breit dargestellten philosophisch-
metaphysischen Explikation von «Offenbarung» ist die These von Kraus, wonach es an
der philosophischen Denkweise lag, dass ««die Verstindigungsmoglichkeit mit dem Juden-
tum ab(brach)»(250), herausgefordert. Die Ausgrenzung der metaphysischen Tradition
christlicher Theologie ist einschlussweise auch Ausblendung des philosophischen Strangs
judischer Tradition. Die Riickgewinnung des Gespréchs liber die « Offenbarung » hat aber
von beiden Dimensionen der Tradition her anzusetzen — in einer Annéherung von biblisch-
exegetischer und philosophisch-systematischer. Dass solche Annéherung moglich ist, zeigt
sich in der systematischen Reflexion und gleichzeitigen Bibelgeméssheit der Studie Max
Secklers : «Dei verbum religiose audiens : Wandlungen im christlichen Offenbarungsver-
stindnis» (214-236), der Analyse der Offenbarungskonstitution des Zweiten Vatikani-
schen Konzils. Dass solche Anndherung fiir den Fortgang im Verstindnis von Offenbarung
und im christlich-jiidischen Gespriach notwendig ist, hat der Band — und darin liegt sein
wesentliches Verdienst— aufgewiesen.

H.H. Henrix.

199



Wilhelm Breuning, Na{_han Peter Levinson, gEUGNIS UND RECHENSCHAFT. EIN
CHRISTLICH-JUDISCHES GESPRACH (= Kleine Reihe zur Bibel 24), Stutt-
gart 1982, 78 Seiten, ISBN 3-460-10241-1 ; DM 5,90.

Die Bedeutung des anzuzeigenden Titels steht im umgekehrten Verhéltnis zu seinem
Umfang. Das broschiirendhnliche Biichlein, das aus einer Klausurtagung des Gesprachs-
kreises «Juden und Christen»> beim Zentralkomitee der deutschen Katholiken hervorge-
gangen ist, handelt von der Grundfrage «Zeugnis und Rechenschaft» zwischen Christen
und Juden und bietet eine auf hohem Niveau stehende, behutsame und zugleich offene Re-
flexion des Missionsthemas. Der Austausch war durch die Frage der jiidischen Mitglieder
des Kreises angestossen : « Habt Ihr (Christen) nicht einen «Joker> in der Hinterhand, den
Ihr doch eines guten oder bosen Tages gegen uns ausspielen miisst : die Heilsbedeutung Jesu
auch fiir uns ? Deckt die Karten einmal ganz auf!» (8).

Die Offenlegung der christlichen Karten versucht Wilhelm Breuning, Dogmatiker der
Bonner katholisch-theologischen Fakultét, mit seinem Beitrag «Schulden Christen den Ju-
den ein «missionarisches» Zeugnis ?» und zusammenfassenden Leitsdtzen (9-43). Bei aller
Anerkennung der Belastung des Begriffs der Judenmission erachtet Breuning es als «zu we-
nig, im gegenseitigen Verhaltnis einfach nur das Wort «Mission» zu streichen» (12). Es blei-
be die Tiefendimension von « Mission», die Breuning als « Teilhabe an der Sendungdes
Sohnes» und als « Zeugnis» bestimmt (36fT) : « Wenn der Sohn der Gesandte des Vaters
ist, schliesst die Glaubensantwort auf ihn hin und durch ihn auch Hineinnahme in seine Sen-
dung mit ein. Die Sendung des Geistes von Vater und Sohn bewirkt diesen Einschluss der
Glaubenden in die Sendung Jesu» (36). Das sind Hauptsétze einer Christologie, die an der
universalen Heilsmittlerschaft Christi festhélt und gleichzeitig lernen will. Sind doch Eckda-
ten der Breuningschen Christologie zwei Ergebnisse eines neuen Lernens kirchlicher Doku-
mente und Theologie (vgl. 14-32) : die Anerkennung der Ungekiindetheit des Bundes Gottes
mit Israel, zu dem das heutige Judentum in unleugbarer Kontinuitét steht, und eine 6kume-
nische Qualifizierung des christlich-jiidischen Verhiltnisses, insofern «cauch Juden mit in
den Innenraum seiner (der Christen) Glaubensgestalt gehoren» (11)! Von diesen Eckdaten
her erhilt Breunings Meinung, die skizzierte Tiefendimension des Missionsbegriffs mache
diesen Begriff «cnicht in jedem Fall verdéchtig fiir das jiidisch-christliche Verhaltnis» (36),
eine gewisse Konsistenz. Die relative Unverdachtigkeit eines solchen Missionsbegriffs hat
eine doppelte Gegenprobe : er gilt zum einen «cauch fiir Umkehrpredigt innerhalb der eige-
nen christlichen Gemeinschaft»» und zum anderen «auch fiir den Auftrag der Juden»
gegeniiber den Christen (37).

Von diesem handelt Landesrabbiner Nathan Peter Levinson in seiner « Rechenschaft,
die wir als Christen und Juden einander schuldig sind» (45-62). « Zeugnis ablegen fiir die
Tora, fiir das Wort Gottes, ist eine gewichtige Verantwortung, fiir die Israel stets zur Re-
chenschaft gezogen wird » (47). Gibt es nun ausserhalb Israels Gemeinschaften, in die hi-
nein die Tora wirkt ? Grosse Autoritédten des jiidischen Mittelalters haben die Frage bejaht.
Daraus folgert Levinson fiir die Frage der Rechenschaft : « Wenn das Judentum das Chri-
stentum und auch den Islam als teilweise verwirklichtes Judentum ansah, und wenn nach jii-
discher Auffassung die Beobachtung der Gebote Noachs zum Heil fiihrt, dann entfallt der
grosste Teil der Rechenschaft, die Juden den Christen schulden» (50). Offenbar ist hier
nicht an eine Quantifizierung der jlidischen Rechenschaft gedacht, sondern an jene Dimen-
sion der Rechenschaft, die man vielleicht mit « Wortzeugnis» umschreiben kénnte. Denn
das « Tatzeugnis» bleibt als Auftrag : «Rechenschaft, die Juden schulden, ist vor allem, als

200



heiliges Volk, durch das, was man tut, und durch das, was man vermeidet, zur Herrlichkeit
Gottes beizutragen. Denn Gott wird durch das Ansehen seines Volkes von den Nichtjuden
beurteilt. Es ist also eine Rechenschaft durch das Leben, das man fiihrt, und es ist ein Zeug-
nis fiir den Gott Israels» (50). Dass solches Zeugnisverstindnis viele Weisen der Umschrei-
bung und Prizisierung kennt, vermittelt Levinsons Durchmusterung der Betrachtung des
Christentums bei Franz Rosenzweig, Hermann Cohen, Leo Baeck und Martin Buber. Es ist
ein durchaus vielstimmiger Chor bald milderer, bald kritischerer Stimmen.

Nicht zuletzt darin zeigt sich, was Gerhard Bauer in seinem feinen Diskussionsbericht
zur Klausurtagung (63-71) aufgreift : eine umsichtige Reflexion des Missionsproblems hat
nicht ein einbahnig kritisches Zeugnis zu thematisieren, sondern ein reziprokes. Yon dort
her stellen sich dem Rezensenten zwei Fragen an das so lesenswerte Biichlein : ist das jiidi-
sche Tat-, Vermeidens- und Lebenszeugnis gegeniiber der nichtjiidischen Welt nicht auf-
grund seines Charakters als Zeugnis unausweichlich auf die Dimension des Wortzeugnisses
angelegt, von der auch das Christentum nicht zu dispensieren ware ? Ein nicht gedeutetes
Zeugnis ist ein unverstidndliches Zeugnis und insofern schliesslich kein Zeugnis mehr!
Und : wiirde Breunings Elementarisierung des christlichen Missionsbegriffs nicht gewin-
nender und ein klarerer Beleg des Mitfiihlens mit dem jiidischen Gesprachspartner, wenn er
sich auch zu dem gedussert hitte, was Franz Rosenzweig einmal die kirchenpolitische Poin-
te seines « Sterns der Erlosung » genannt hat : « die Judenmission ist doch das Schibboleth,
ob jemand das wahre Verhiltnis begriffen hat. Es wird auch weiter Judentaufen geben...,
aber eine organisierte Judenmission darf es nicht geben. Das ist die kirchenpolitische Pointe
des Sterns».

H. H. Henrix.

Wolfgang Huber, Ilse Todt (Herausgeber), ETHIK IM ERNSTFALL. DIETRICH
BONHOEFFERS STELLUNG ZU DEN JUDEN UND IHRE AKTUALITAT
(= Internationales Bonhoeffer Forum Forschung und Praxis 4), Miinchen 1982,
264 Seiten, ISBN 3-459-01442-3 ; DM 38,00.

In dem Martin Stohr gewidmeten Sammelband fliesst ein doppeltes Bemiihen zusam-
men : das erste zielt auf die Aufnahme und Beantwortung jiidischer Kritik, Dietrich Bon-
hoeffer, der « Heroe» des Kirchenkampfes, sei in seiner Theologie hinter seinem Lebens-
zeugnis zuriickgeblieben und seine Theologie sei nicht frei von antijiidischen Elementen.
Das zweite zentriert sich um den Beschluss der Rheinischen Landessynode 1980 « Zur Er-
neuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden », insofern in der Darstellung und Inter-
pretation der Israellehre Bonhoeffers die Riickbindung des rheinischen Dokuments an die
Vitergeneration der Bekennenden Kirche gesucht wird. So durchdringen sich aktuelle Au-
seinandersetzung und historische Analyse, deren Gegenstand mit vier Dokumenten des
Jahres 1933 (D. Bonhoeffer : « Die Kirche vor der Judenfrage», 245-250, und « Der Arier-
paragraph in der Kirche», 251-255 ; W. Kiinneth : «Die Kirche und die Judenfrage in
Deutschland », 255-257, and H. Ehrenberg : ««72 Leitsétze zur judenchristlichen Frage»,
258-264) in einem Quellenanhang prisentiert wird.

Der Titel des Bandes ist den historischen Beitrdgen entlichen. Heinz Eduard T6dt ar-
beitet in seinem Aufsatz «Judendiskriminierung 1933 — der Ernstfall fiir Bonhoeffers
Ethik» (139-183) mit der Hypothese der Einheit von Biographie und Theologie bei Bon-
hoeffer. Die Hypothese erweist sich als tragfahig hinsichtlich des Zusammenhangs zwi-

201



schen der 6kumenischen Friedensethik Bonhoeffers, die bereits 1932 auf eine «Ethik fiir
andere» hinauslduft, und seiner Stellungnahme zur «Judenfrage»» vom April 1933. Die be-
hauptete Konsistenz scheint jedoch gestort, wenn man den in dieser Stellungnahme defi-
nierten Begriff des Judenchristentums scharfsichtig analysiert. Dies tut Ernst-Albert
Scharffenorths Beitrag «Die Kirche vor der Bekenntnisfrage — Bonhoeffers Aufruf zur
Solidaritit mit den Juden » (184-234) besonders im Seitenblick auf Hans EhrenbergsVotum
vom Juli/August 1933. Nach Bonhoeffer ist «Judenchrist im Sinne der Kirche ... der, der
die Zugehorigkeit zum Volk Gottes, zur Kirche Christi bedingt sein lidsst durch die Beo-
bachtung eines gottlichen Gesetzes» (213, 249, vgl. 157); entsprechend seien die Deut-
schen Christen mit ihrer Forderung «der rassischen Einheit der Gemeindeglieder» «mo-
derne Judenchristen» (213) ! Es ist wohl nicht nur fiir einen katholischen Rezensenten iiber-
zeugend, wenn Scharffenorth in diesem Negativbegriff>» noch deutlich die Spuren der neu-
lutherischen Aversion gegen « Gesetzlichkeit» » sieht und hier von einem « Defizit » Bon-
hoeffers und seiner begrifflichen Verdeckung gefahrlicher Zusammenhénge spricht (213f).
Aber dieser Nachklang « antijudaistischer Tradition» (219) revoziert keineswegs Bonhoef-
fers eindringliche Mahnung des Jahres 1933 an seine Kirche zur « Bereitschaft, ihren Mund
fiir die stummgemachten Juden aufzutun» (222).

Um Aktualisierung des Bonhoeffer’schen Erbes geht es besonders den ersten Beitra-
gen. Nach einem fiir die allgemeine Bonhoeffer-Rezeption belangreichen Statement des
Amerikaners William Jay Peck (25-29) skizziert der grosse Bonhoeffer-Biograph Eberhard
Bethge in einem ungemein kraftvollen Votum « Nichts scheint mehr in Ordnung» (30-40)
die neue, dem Verhalten zu den Juden gewidmete Dimension der Bonhoeffer-Forschung. Er
benennt Fragen, welche der geforderte Ubergang von einer diakonischen Metanoia zur
theologischen Metanoia aufwirft und die den Nerv der Theologie treffen. Einen Teil dieser
Fragen nimmt Bertold Klappert auf. Nach seiner fritheren Studie zu Karl Barths Israellehre
ldsst er hier eine solche zur Stimme eines anderen Vaters der Bekennenden Kirche folgen :
« Weg und Wende Dietrich Bonhoeffers in der Israelfrage — Bonhoeffer und die theologi-
sche Grundentscheidung des Rheinischen Synodalbeschlusses 19805 (77-135). Der rheini-
sche Beschluss ist fiir Klappert ohne Erkenntnisse Bonhoeffers nicht denkbar. Zwischen
beiden herrscht jedoch nicht eine einbahnige Linie der Fortfiihrung. Vielmehr sieht Klap-
pert die Synode hinter manchen Einsichten Bonhoeffers (etwa in dessen « Umkehrung der
Verstossenstheorie» als Infragestellung des Kirchenseins der Kirche : 97ff) zuriick, um in
anderen Perspektiven ihm zu entsprechen und iiber ihn hinauszufiihren. Hier wird nicht nur
eine neue Dimension der Bonhoeffer-Rezeption reklamiert, sondern auch eine solche der
Diskussion zum rheinischen Synodalbeschluss. Gegen die Stossrichtung der dabei aufge-
worfenen Fragen meldet der vorangehende neutestamentliche Beitrag indirekten, jedoch
grundsitzlichen Vorbehalt an.

Ohne ausgefiihrten Rekurs auf Bonhoeffer bleibt Wolfgang Schrage : ««Ja und Nein —
Bemerkungen eines Neutestamentlers zur Diskussion von Christen und Juden» (41-76). In
einer weithin kritischen Auseinandersetzung mit dem rheinischen Synodalbeschluss will er
«die unausweichliche Dialektik des Ja und Nein zu Israel» im Neuen Testament (46) dar-
tun. Der Beschluss blende die Dialektik aus und verschweige das Nein zu Israel. Schrages
Aufsatz macht es zum Desiderat, die m.E. sehr wohl vorhandene israelkritische Linie im
Synodalbeschluss ausfiihrlich offenzulegen und zu analysieren. Dabei ergéibe sich ein vom
Ja umgriffenes Nein. Und ein solches wire nach Schrages eigenem Aufweis (««Nicht aus
Abgrenzungsbediirfnissen oder Identititsdangsten, wohl aber, weil es im Neuen Testament

202



hier nirgends ein Ja ohne ein Nein gibt und dieses Nein im Ja integriert bleibt» : 46) im
Einklang mit dem Neuen Testament.

Der sachlich wichtige Beitrag Schrages wirkt im Band zur Bonhoeffer-Diskussion wie
am falschen Platz, zumal er bereits in der « Evangelischen Theologie» (42, 1982, 126-151)
vorlag. Der Platz wire fiir den Wiederabdruck des grundlegenden Aufsatzes von Eberhard
Bethge : « Dietrich Bonhoeffer und die Juden» sinnvoller genutzt. Dies hitte Einheitlichkeit
und Gewicht des vorliegenden Sammelbandes gefordert.
H. H. Henrix.

KURZBIBLIOGRAPHIE

Von M. Cunz, B. Feininger, S. Schreiner.

GESCHICHTE

Bach, H. 1., The German Jews: A synthesis of Judaism and Western civilization 1730-
1930. Rutherford, N. J.: Fairleigh Dickinson Univ. Press 1983. US $ 50.— (= The
Littman Libr. of Jewish Civilization).

Diamant, A., Jud. Friedhofe in Deutschland. Eine Bestandsaufnahme. Frankfurt/M.
1982 (Eigenverlag). 248 S.

Hannover, N. N., Le Fond de ’abime. Les Juifs dans la tourmente des guerres cosaco-
polonaises (1648-50). Présentation, trd. et notes par J.-P. Osier. Paris 1983, 120
S.,FF57.—.

Hoxter, J., Quellenbuch zur jidischen Geschichte und Literatur, Bd. 1: Altertum und
Mittelalter, Bd. 2: Neuzeit bis 1929, Reprint Verlag Morascha, Ziirich 1983,
398S., bzw. 348 S.

Krupp, M., Zionismus u. Staat Israel : e. geschichtl. Abriss. Mit e. Geleitwort von H. Goll-
witzer. Giitersloh 1983. 260 S. (= GTB 1070).

Ottensoser, M. /| ROBERG, A. (edit.), «ILBA» : Israelitische Lehrerbildungsanstalt
Wiirzburg 1864-1938. Detroit, Mich. : Harlo-Press 1982. 253 8., US $ 12.95.

Poliakov, L., Die Aufkldrung u. ihre judenfeindliche Tendenz. Worms : Heintz 1983. Aus
d. Englischen von R. Pfisterer. 269 S., DM 38.— (= Geschichte d. Antisemitismus
Bd. 5).

Schdfer, P., Geschichte d. Juden i. d. Antike. Stuttgart/Neukirchen, KBW u. Neukirchener
Verlag 1983. 16 u. 287 S., DM 35.—.

Shaked, Sh., IRANO-JUDAICA : Studies relating to Jewish contacts with Persian culture
throughout the ages. Leiden, Brill 1982. XII, 322 8. ; X, 134 S,, Gldn. 120.—.

Toaff, A. S., Gli studi ebraici a Livorno nel secolo XVIII. Malahi Accoen (1700-1771).
Sala Bolognese, A. Forni 1980. VI, 104 S.

Zafrani, H., Mille ans de vie juive au MAROC. Paris 1983, Maisonneuve et Larose. 320
S.,FF 156.—.

203



	Rezensionen

