
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hain eingeladen, in deren Rahmen ein Sprachtest in Ivrit und intensive Gespräche mit den

Bewerbern stattfinden, aufgrund deren die Auswahl getroffen wird. Der Arbeitskreis
bemüht sich darum, die Kosten des Studiums einschliesslich Begleitprogramm und die
Reisekosten zu finanzieren. Interessenten sollen sich beim Vorsitzenden des Arbeitskreises, Pfarrer

Martin Stöhr, Evang. Akademie Arnoldshain, 6384 Schmitten 1, melden.

ArnulfH. Baumann.

Aus -.Friede über Israel, Nr. 2/1983.

REZENSIONEN

Ira Chernus, MYSTICISM IN RABBINIC JUDAISM. Studies in the History of Mi-
drash. XII, 145 S., Berlin-N. Y. : W. De Gruyter 1982 Studia JUDAICA XI). DM
62.—.

Verf. istProfessor für Religionswissenschaft an der Univ. Colorado in Boulder, USA.
Er dissertierte an der Temple-Univ. mit einer Arbeit über « The Symbolism of the Rabbinic
Aggada» (1975). Vorliegender Bd. umfasst acht ursprünglich separat veröffentlichteAuf-
sätze, die alle den Beziehungen zwischen MERKA K/l-Mystik und rabbinischem Judentum
nachgehen. Die Aufsätze 1-4 befassen sich dabei mit Aspekten vçm matan tora und Mystik,
5-8 eher mit der Beziehung von Mystik und Eschatologie.

(1) Revelation andMerkabah Mysticism in Tannaitic Midrasch (1-16) : Chernus
versucht mittels knapper Motiv-Analyse einschlägiger Midraschim zum Sinai-Geschehen im
Anschluss an G. SCHOLEM die These zu unterstützen, dass von R. Aqiba an bis zur letzten

Generation der Tannaim literarisch mit der Merkava-Mystik vergleichbar ausgedrückte
mystische Erfahrung zu finden ist (vgl. S. LIEBERMANN und R. J. Zwi WERBLOWS-
KY). — Während sich Merkava-Mystiker nach den Sinai-Midraschim orientierten, bemühten

sich andererseits Tannaiten, ihre Midraschim für diese Erfahrung inhaltlich und formal
offenzuhalten.

(2) Revelation and Merkabah Mysticism in Third-Century Midrash (17-32): R. Yo-
hanan hat als erster Amoräer des 3. Jh. die verschiedenen Ausdrucksformen der Merkava-
Mystik zusammengebracht (Pes R 21.7 u. Parr). Das Motiv der direkten Gottesschau
durch jeden Israeliten am Sinai, verbunden mit Unsterblichkeit und die Zahl der Thronwagen

und Engel kommen jetzt zu den Themen des 2. Jh. hinzu.

(3/4) Revelation and Initiatory Death in third Century Midrash (33-57) II after the
third Century (58-73:: Es wird die Verbindung von matan tora und Tod in Ex 20,19 u. Dtn
5,21-24 nach bShab 88b und Parr untersucht (2. Jh., verstärkt im 3. Jh.) Das Midrash-
Thema spiegelt Gefahren mystischen Judentums wieder, vor denen es zu warnen gilt, ohne
die Erfahrung an sich leugnen zu können. Neben der möglichen Dichotomie von esoterischem

Wissen um die gefährliche Macht der Tora und ihrer lebensspendenden Kraft in der
exoterischen Predigt ist der «initiatory death» nach Mircea ELIADE ein interpretativer
Zugang (50ff).

194



(5) Nourished by the Splendour of the Shekinah- a mystical motif in Rabbinic Mi-
drash (74-87): Verf. fragt nach der Belohnung, wie sie dem Gerechten im rabbinischen
Judentum versprochen ist und den möglichen Parallelen in der Merkava (Auseinandersetzung
mit K. Schubert, J. Maier, I. Gruenwald, P. S. Alexander). Ausgehend von j Ber 17a, ein
Dictum von Rav zu Ex 24,11, untersucht er das Motiv des «Glanzes der Shekhina», mit
dem der Gerechte belohnt («genährt ») wird, in der Hekhalot-Literatur. Wahrscheinlich ist,
dass die Mehrzahl der Rabbinen noch gewissenhaft zwischen der Erfahrung der Merkava
und dem Erleben nach dem Tode unterscheidet Dem geht Verf. in Kap. (6) nach : Merka-
bah Mysticism and Eschatology in Midrash (88-107): Chernus greift auf Jenseitsvorstellungen

zurück, wie er sie bereits in seiner Dissertation beschrieben hatte. Die Tendenz,
mystische Erfahrung von endgültiger Erlösung zu trennen, bleibt in den ursprünglichen Texten
klar erkennbar. Der Mystiker empfand sein Erleben nicht als «Vorgeschmack» auf die
endgültige Erlösung ; ein soteriologisches Interesse stand für ihn (im Gegensatz zur Gnosis

nicht im Vordergrund.

(7) A Wall ofFire round about, on the history ofan Eschatological Motif in Midrash
(108-125): Ausgehend von Sach 2,9 findet der Autor folgende Motivthemen des Motivbildes

« Feuerwall > >, unabhängig voneinander entwickelt und im 3. Jh. verwurzelt : a) as a sign
of high esteem ; b) as a means of protection ; c) as a consolation and recompense. Sie sind
eher auf den Aspekt nationalerErlösung bezogen als auf individuelle eschatologische Belohnung

(122/123). Im Nebeneinander von Todes- und Schutzmotiven am Sinai sieht Chernus
dieses Sprechen in Gegensätzen, das ein Gottesbild als «coincidence of opposites»
evoziert: «An independent theme in rabbinic religious thought and religious experiénce»
(125).

Kap. 8), History andParadox in RabbinicMidrash (126-137) untersucht das paradoxe

Ineinander von Tod und Leben am Geschichtshandeln Gottes (Tan Vayesheb 9/ MekhY
Bshalah 5). Das gleiche historische Ereignis, das Israel verletzt, wird es langfristig auch wieder

heüen (ShemR 23.3 : aufEinzelne angewendet).

Obwohl es für diese Studien von zentraler Bedeutung wäre, ist das Problem der Da-
tierbarkeit und der Tradenten einzelner Midraschim nicht eigentlich neu angegangen ; dem
korrespondiert die Schwierigkeit der (pseudepigraphischen Traditionsketten der
Hekhalot-Literatur, die eine eigene Diskussion verdient hätte. Eine häufig wiederkehrende
Argumentationsstruktur des Verf. findet sich S. 75 : « There is a great deal ofevidence
connecting Rav with esoteric concerns, and therefore we might justly hypothesize that Rav's
« habitual saying » aboat redemption might have some connection with esotericism. In fact,
this hypothesis can be substantiated from the literature ofthe Merkabah mystics. » Die
Verbindung von diachroner Untersuchung, die darüberhinaus an zeitlichen Fixierungen und
traditionsgeschichtlichen Abläufen sehr interessiert ist, mit synchroner Motivkritik erweist
sich als methodisches Handicap : während die eigentliche Motiv-Vergleichung und die Analyse

der Traditionen für sich sehr kenntnisreich und scharfsinnig durchgeführt wurden und
einen fundamentalen Beitrag darstellen, bleiben die daraus entwickelten geschichtlichen
Konsequenzen eher vage (was Verf. aber weiss). Eine methodenstringente motivkritische
Untersuchung allein, die neuere semantische Zugänge benutzt, wäre vielleicht lohnender

gewesen ; — so bleibt die inhaltliche und funktionale Deutung einzelner Midraschim öfter
unsicher, zumal auch kaum formkritische Anmerkungen gemacht werden (vgl. etwa S. 81

und 99, Anmkg. 59 in Auseinandersetzung mit A. Goldberg, Untersuchungen über die
Vorstellung von der Schekhinah Berlin 1969). Abgesehen von der eben erwähnten Studie
kennt Verf. leider die übrigen Arbeiten Goldbergs zu seinem Thema noch nicht ; sie hätten

195



sein Anliegen in einigen Punkten weiterführen können und seien deshalb hier verzeichnet :

a) Rabban Yohanans Traum- der Sinai in der frühen Merkavamystik (Frankfurter Judaistische

Beiträge (FJB) 3 (1975) 1-27 ; b) Der Vortrag des Ma'ase Merkava. Eine Untersuchung

zur frühen Merkawamystik (Judaica 29 (1973) 4-23); c) Der verkannte Gott
Prüfung u. Scheidung des Adepten in der Merkawamystik (ZRGG 26 (1974) 17-29) ; Einzige
Bemerkungen zu den Quellen und den redaktionellen Einheiten der Grossen Hekahlot(FJB
1 (1973) 1-49). Goldberg hatte 1975 noch geschrieben: «Das Gebot der Rabbinen die
Lehre vom Thronwagenwerk, Ma'ase Merkava, auch einem Einzelnen nicht mitzuteilen, es
sei denn, er sei ein Weiser und sehe aus eigener Einsicht ein, ist wenigstens in den rabbini-
schen Schriften, ziemlich rigoros eingehalten worden. Nur in Spuren finden sich da und dort
Hinweise aufdie Inhalte des Ma'ase Merkava» (Aufsatz a, S. 1). Es ist anzuerkennen, dass

hier CHERNUS mutig zusätzliche Perspektiven eröffnete, die für die weitere Forschung
Impulse setzen werden, besonders, seit jetzt auch die Hekhalot-Synopse von P. Schäfer
(Hrsg.) vorliegt (vgl. Judaica 38 (1982) 1240-

Der sehr sorgfältig (auch in den Zitaten) redigierte und gedruckte Band wird durch ein
Nachwort eine Bibliographie und verschiedene Indices abgerundet.

B. Feininger.

ÉGÉRIE, Journal de Voyage (Itinéraire). Introduction, texte critique, traduction, notes,
index et cartes par Pierre MARAVAL. Suivi de VALERIUS du BIERZO, Lettre
sur la Bienheureuse Egérie. Introduction, texte et traduction par ManuelC. DIAZ
Y DIAZ. Paris, Editions du Cerf, 1982 Sources Chrétiennes N° 296).

L'excellente introduction de Pierre MARAVAL — qui à la fois fait le point sur l'état
des recherches concernant Egérie (son nom «Eiheria, Echeria, Heteria, Etheria ou... Ege-
ria», sa personne — moniale ou dame fortunée, — originaire de Gaule ou de Galice — et
son oeuvre) et reconstitue la partie perdue de son récit — est complétée, il faudrait plutôt
dire doublée ou triplée, par des notes textuelles d'une richesse remarquable.

Il ne reste, on le sait, que la partie du voyage allant du 16 décembre 383 à juin 384,
alors que le voyage a commencé à Pâques de l'an 381. P. Maraval s'appuie principalement
sur le De Loctis Sanctis de Pierre Dacre, dans les passages reconnus dépendre directement
du témoignage perdu d'Egérie, pour donner un aperçu des grandes étapes de l'itinéraire
d'Egérie non conservées dans le seul mss subsistant (Xle s.). Il présente ainsi une reconstitution

possible du départ d'Occident jusqu'à l'arrivée à Jérusalem, et, avec plus de certitudes,
les descriptions de Jérusalem et de ses environs immédiats, du voyage en Egypte, de celui en
Samarie et en Galilée, des excursions en Judée et du voyage au Sinaï.

Les notes du texte couvrent un large éventail. Littéraires elles indiquent chaque
influence du style de la Vêtus Latina sur le style de l'auteur ; dans l'Introduction P. Maraval
avait déjà indiqué cette influence. Historiques, les notes indiquent les témoignages des Pères

et des voyageurs qui confirment les récits d'Egérie quant à la présence ou l'absence aux
époques précédant, ou suivant, son voyage des monuments, monastères et reliques qu'elle
décrit L'A. utilise largement aussi les résultats de fouilles archéologiques des endroits
indiqués par Egérie dans son Journal. Cela ajoute la touche nécessaire d'authenticité à un récit
agréable et sincère. Enfin des notes d'ordre géographique précisent les localisations données

par Egérie ou rectifient une erreur courante à l'époque de son voyage. Ainsi en est-il par

196



exemple pour la localisation du Sinaï biblique, situé dans la tradition chrétienne antique au
Djebel Mousa(note 4 sur 1,1).

Le ton du récit est celui d'un pèlerin qui — pour la partie conservée — a fréquenté
assidûment l'Ancien Testament et qui revit en chaque lieu les événements célèbres. Ainsi
(5,2) : « A l'une des extrémités de cette vallée, là où nous avions passé la nuit et vu le buisson
d'où Dieu parla à saint Moïse dans le feu, nous avions vu aussi l'endroit où saint Moïse
s'était tenu devant le buisson lorsque Dieu lui dit : < Délie la bride de ta chaussure, car l'endroit
où tu te tiens est une terre sainte > ». Dans tout le Journal, Moïse est ainsi appelé saint Moïse

; on trouve aussi saint Job (13,1), saint Jephté (16,1), saint prophète Elie (16,1), saint
Jacob (20,10; 21,1.2), sainte Rebecca (20,4.10), sainte Rachel (21,1) et saint Abraham
(20,1.3.4.5.8.9.10). On peut voir là une vénération affectueuse pour les grandes figures de

l'A. T. considérées à l'égales de celles du N. T. Cette vénération n'apparaît pas dans la Lettre

de Valerius qui use d'une terminologie moins dévote à leur égard. La même différence se

voit dans la manière de présenter le rappel d'événements bibliques tels la fabrication du veau
d'or et sa destruction ou le refus de la manne pour lesquels le récit d'Egérie (5,3-6.8) esquive
les fautes du peuple d'Israël tandis que Valerius insiste sur celles-ci (ch. 2). A trois siècles de

distance (680) la lettre de Valerius montre un discret anti-judaïsme totalement absent chez

Egérie. Le caractère de pèlerinage du voyage d'Egérie, enfin, est souligné par sa conduite
lorsqu'elle arrive en un saint lieu : elle prie, fait une lecture biblique, récite un psaume et
termine par une prière.

Un seul léger regret à la lecture de cette excellente édition — il faut signaler aussi les

notes érudites concernant la liturgie de Jérusalem (24,1 à la fin du mss) qui enrichissent
notablement la lecture d'un texte important : on aurait aimé une note précise sur l'usage du

nom d'Hélia à la place de Jérusalem au temps d'Egérie (9,7) et quelques références rabbini-
ques sur l'impureté causée par l'approche ou le contact d'un mort 19,17). Mais ce regret est

peu de chose au regard des louanges que mérite l'ouvrage.
M. Petit.

Othmar Keel / Max Küchler, ORTE UND LANDSCHAFTEN DER BIBEL, ein Hand¬
buch und Studienreisefiihrer zum Heiligen Land ; Band 2 : Der Süden. VerlagBen-
ziger/Vandenhoek und Ruprecht.

Unzählige reisen nach Israel. Ihre Motive sind recht verschieden. Für manche von
ihnen ist Israel Reiseziel, weU es das Land der Bibel ist. Ihnen bescheren die beiden Autoren
einen äusserst wertvollen und hüfreichen Reisebegleiter mit diesem dreibändigen Werk. Der
2. Band liegt jetzt vor mit 997 Seiten. Er befasst sich mit dem Süden des Landes. Keel
schreibt als Alttestamentler, Küchler als Neutestamentler.Band 1 (Allgemeines und Jerusalem)

und Band 3 (Norden) werden demnächst erscheinen.

Es gibt vielerlei Reisebücher über Israel. Das hier besprochene fügt nicht einfach noch
ein weiteres hinzu. Es füllt eine Lücke aus. Die einzelnen Landesteile werden knapp und klar
geographisch und biblisch-geschichtlich beschrieben. 172 Orte werden vorgestellt mit einer

Schilderung der Lage, mit einer Erklärung des Namens, mit einem Abriss der Geschichte
und mit einer Anleitung zur Besichtigung. Instruktive Illustrationen und Kartenskizzen
erhellen und belegen den Text. Dass dabei die einschlägige Literatur — von der Antike bis zur
Gegenwart — in wissenschaftlicher Gründlichkeit und Ausgewogenheit benutzt wird,
verwundert bei diesen beiden Autoren nicht.

197



Bei der Lektüre trifft man reizvolle Überraschungen. Bethlehem sei z.B. ursprünglich
durchaus nicht das allgemein bekannte < < Brothausen > >, sondern das Haus eines vorisraelitischen

Gottes Lachem bezw. einer Göttin Lachamu (vgl. Richter 5,8). Erst nachträglich
wurde der Ortsname mit dem hebräischen «lechem » Brot) in Verbindung gebracht und
entsprechend gedeutet.

Das Werk ist frei von sentimentaler Pilgerfrömmigkeit, frei auch von romantischem
Israel-Enthusiasmus. Es ist ebenso frei von irgendwelcher politischer Parteinahme. Das
zeigt sich schon darin, dass die Ortsnamen jeweils in ihrer hebräischen und in ihrer arabischen

Form wiedergegeben sind. Absicht und Wesen des Werkes ist im Vorwort bekenntnishaft

ausgedrückt : « Landschaften und Orte sollen in ihren vielfachen geographischen,
archäologischen, geschichtlichen, exegetischen und theologischen Bezügen deutlich und die
Bibel so als Buch begriffen werden, dessen Botschaft konsequent inkarnatorischen und d.h.

ja immer auch raumzeitlichen Charakter hat. Die Botschaft von der Menschwerdung Gottes

kann auf die Einzelheiten der Geographie und der durch Archäologie und schriftliche
Quellen bezeugten Geschichte nicht verzichten, ohne ein blutleeres Prinzip zu werden. >> (S.

XIV).

Wer künftig nach Israel reist — vor allem wer eine Gruppe in jenes Land führt —,
wird gut tun, sich an Hand dieses Werkes aufdie Reise vorzubereiten und es auch als
Reisebegleiter in den Koffer zu packen. Und allen, denen eine Reise nach Israel versagt bleibt,
wird manches bei ihrer Bibel-Lektüre plastischer, lebendiger werden, wenn sie dieses Buch
zu Rate ziehen.

H. O. Kühner.

Jakob J. Petuchowski / Walter Strolz (Hrsg.), OFFENBARUNG IM JÜDISCHEN
UND CHRISTLICHEN GLAUBENSVERSTÄNDNIS Quaestiones Dispu-
tatae 92), Freiburg-Basel-Wien (Verlag Herder) 1981, 263 Seiten, ISBN 3-451-
02092-0, DM 48,—.

«Offenbarung» ist zutreffend als Prinzip neuzeitlicher Theologie bestimmt worden.
So erscheint die Behandlung dieses grundlegenden Topos' durch das theologische Gespräch
zwischen jüdischen und christlichen Gelehrten als zwingend. Dem Desiderat stellt sich
dankenswerterweise der vorliegende Sammelband. Er geht auf ein Expertengespräch der
Stiftung Oratio Dominica des Herder-Verlags vom Oktober 1980 zurück.

Der Band beginnt mit biblischer Fundierung. Sh. Talmon (Grundzüge des
Offenbarungsverständnisses in biblischer Zeit: 12-36) hält in Kritik des <<Ordnungsdrangs»
moderner Bibelwissenschaft an der traditionell-jüdischen Ansicht fest : die verschiedenen
Gottesnamen und Formen der Gottesoffenbarung sind << Manifestationen des einzigen und
alleinigen Gottes, der variabel auf menschliches Tun reagiert». Das göttliche Reagieren
offenbart nicht Gottes Identität und sollte « also nicht im Sinne einer < Selbstvorstellung > oder
< Selbstkundgabe > verstanden werden » (31). Es geschieht um des Menschen willen : die

Sinaioffenbarung weist Israel den Weg durch die Geschichte ; Offenbarung wie Bund und
Gesetz sind « Unterkategorien von Geschichte» (36). R. Rendtorflf (37-49) nimmt das vor 20
Jahren auf den Plan getretene und von ihm mitverfochtene Programm « Offenbarung als

Geschichte » noch einmal auf. Damals galt der volle Sinn allen Geschehens, Gottes
Offenbarung erst vom Ende der Geschichte her als erkennbar. Heute kritisiert Rendtorff den
Entwurf seiner inneren Voraussetzung, nämlich der Substitutionstheorie (39), wegen und auf-

198



grand exegetischer Einzelbeobachtungen zur innerbiblischen Rezeption des Exodus : « Der
Selbsterweis des Gottes Israels findet nicht erst am Ende, sondern am Anfang der
Geschichte Israels statt». Solche Umkehrang erfahrt indirekte Kritik durch den Beitrag des

Luzerner Fundamentaltheologen D. Wiederkehr (Biblische Offenbarung in der
Grandspannung von Ursprung, Überlieferung und Gegenwart: 52-71): Offenbarung lässt sich
aufkeine einzelne Zeitdimension einschränken.

Es folgen aus jüdischer wie christlicher Feder fünf Beiträge, welche bestimmte Typen
des jüdischen Offenbarungsverständnisses in der nachbiblischen Zeit analysieren und
interpretieren : J. J. Petuchowski, Zur rabbinischen Interpretation des Offenbarangsglaubens
(72-86) ; B. S. Kogan, Verkündigung und Entdeckung — Maimonides' Theorie der
Offenbarung und Prophétie (87-122, mit eindrucksvoller Aufnahme des Gesprächs mit Augustinus

und Thomas) ; P. Eicher, Expression und Offenbarung — Spinozas radikale Frage
(123-161 : die scharfsichtige Analyse der radikalen Offenbarungskritik Spinozas stösst auf
einen «Widerstand» des «alten» wie «neuen» Evangeliums vom Gott Israels als Herr
über alle Geschichte gegen die gnadenlose Selbstrechtfertigung des Bürgertums) ; M. A.
Meyer, Ob Schrift Ob Geist Die Offenbarangsfrage im deutschen Judentum des
neunzehnten Jahrhunderts (162-179) und W. Strolz, Offenbarungsglaube im Denken von Franz
Rosenzweig (180-212). In diesen Beiträgen kommt der phüosophische Strang jüdischer
Tradition, der « Offenbarung » besonders in der Vermitteltheit und Indirektheit denkt, kräftig

zu Wort. Ausgeklammert bleibt dagegen die inneijüdische Gegenströmung exegetischer
bzw. mystisch-esoterischer Prägung, die im intellektualistischen Offenbarungsverständnis
die biblischen Offenbarungszeugnisse ausgehöhlt sah.

Eine dieser Tendenz des Buches gegenläufige Akzentsetzung bietet der den Band
abschliessende Beitrag «Perspektiven eines messianischen Christusglaubens» von H.-J.
Kraus (237-261). Seine exegetisch erarbeitete Christologie entfaltet Offenbarung
dynamisch als das Kommen Gottes (in Israel und Jesus Christus) zur Welt der Völker, zur ganzen

Schöpfung (242fl). So gewinnend und überzeugend die dabei entwickelten Positionen
einer pneumatologischen Christologie und Hoffnungsperspektive sind, so fraglich ist mir
Kraus, ins Grundsätzliche gehende Bestreitung des Rechts metaphysischer Tradition
(239,250ff). Gerade von der jüdischen, vorher so breit dargestellten phüosophisch-
metaphysischen Explikation von «Offenbarung» ist die These von Kraus, wonach es an
der phüosophischen Denkweise lag, dass «die Verständigungsmöglichkeit mit dem Judentum

ab(brach)»(250), herausgefordert. Die Ausgrenzung der metaphysischen Tradition
christlicher Theologie ist einschlussweise auch Ausblendung des phüosophischen Strangs
jüdischer Tradition. Die Rückgewinnung des Gesprächs über die « Offenbarung» hat aber

von beiden Dimensionen der Tradition her anzusetzen — in einer Annäherung von
biblischexegetischer und phüosophisch-systematischer. Dass solche Annäherung möglich ist, zeigt
sich in der systematischen Reflexion und gleichzeitigen Bibelgemässheit der Studie Max
Secklers : « Dei verbum religiose audiens : Wandlungen im christlichen OffenbarangsVerständnis»

(214-236), der Analyse der Offenbarungskonstitution des Zweiten Vatikanischen

Konzüs. Dass solche Annäherung für den Fortgang im Verständnis von Offenbarung
und im christlich-jüdischen Gespräch notwendig ist, hat der Band — und darin liegt sein
wesentliches Verdienst^ aufgewiesen.

H.H.Henrix.

199



Wilhelm Breuning, Nathan Peter Levinson, ZEUGNIS UND RECHENSCHAFT. EIN
CHRISTLICH-JÜDISCHES GESPRÄCH Kleine Reihe zur Bibel 24), Stuttgart

1982,78 Seiten, ISBN 3-460-10241-1 ; DM 5,90.

Die Bedeutung des anzuzeigenden Titels steht im umgekehrten Verhältnis zu seinem

Umfang. Das broschürenähnliche Büchlein, das aus einer Klausurtagung des Gesprächskreises

«Juden und Christen» beim Zentralkomitee der deutschen Katholiken hervorgegangen

ist, handelt von der Grundfrage «Zeugnis und Rechenschaft» zwischen Christen
und Juden und bietet eine aufhohem Niveau stehende, behutsame und zugleich offene
Reflexion des Missionsthemas. Der Austausch war durch die Frage der jüdischen Mitglieder
des Kreises angestossen : « Habt Ihr (Christen) nicht einen < Joker > in der Hinterhand, den
Ihr doch eines guten oder bösen Tages gegen uns ausspielen müsst : die Heüsbedeutung Jesu

auch für uns Deckt die Karten einmal ganz auf! » (8).

Die Offenlegung der christlichen Karten versucht Wilhelm Breuning, Dogmatiker der
Bonner katholisch-theologischen Fakultät, mit seinem Beitrag «Schulden Christen den
Juden ein < missionarisches > Zeugnis » und zusammenfassenden Leitsätzen (9-43). Bei aller
Anerkennung der Belastung des Begriffs der Judenmission erachtet Breuning es als « zu
wenig, im gegenseitigen Verhältnis einfach nur das Wort < Mission > zu streichen » 12). Es bleibe

die Tiefendimension von «Mission», die Breuning als «Teilhabe an der Sendungdes
Sohnes» und als «Zeugnis» bestimmt (36fl) : «Wenn der Sohn der Gesandte des Vaters
ist, schliesst die Glaubensantwort auf ihn hin und durch ihn auch Hineinnahme in seine
Sendung mit ein. Die Sendung des Geistes von Vater und Sohn bewirkt diesen Einschluss der
Glaubenden in die Sendimg Jesu» (36). Das sind Hauptsätze einer Christologie, die an der
universalen Heilsmittlerschaft Christi festhält und gleichzeitig lernen will. Sind doch Eckdaten

der Breuningschen Christologie zwei Ergebnisse eines neuen Lernens kirchlicher Dokumente

und Theologie (vgl. 14-32) : die Anerkennung der Ungekündetheit des Bundes Gottes
mit Israel, zu dem das heutige Judentum in unleugbarer Kontinuität steht, und eine ökumenische

Qualifizierung des christlich-jüdischen Verhältnisses, insofern «auch Juden mit in
den Innenraum seiner (der Christen) Glaubensgestalt gehören» (11)! Von diesen Eckdaten
her erhält Breunings Meinung, die skizzierte Tiefendimension des Missionsbegriffs mache
diesen Begriff «nicht in jedem Fall verdächtig für das jüdisch-christliche Verhältnis» (36),
eine gewisse Konsistenz. Die relative Unverdächtigkeit eines solchen Missionsbegriffs hat
eine doppelte Gegenprobe : er gilt zum einen « auch für Umkehrpredigt innerhalb der eigenen

christlichen Gemeinschaft» und zum anderen «auch für den Auftrag der Juden»
gegenüber den Christen (37).

Von diesem handelt Landesrabbiner Nathan Peter Levinson in seiner « Rechenschaft,
die wir als Christen und Juden einander schuldig sind» (45-62). «Zeugnis ablegen für die
Tora, für das Wort Gottes, ist eine gewichtige Verantwortung, für die Israel stets zur
Rechenschaft gezogen wird» (47). Gibt es nun ausserhalb Israels Gemeinschaften, in die
hinein die Tora wirkt Grosse Autoritäten des jüdischen Mittelalters haben die Frage bejaht
Daraus folgert Levinson für die Frage der Rechenschaft : « Wenn das Judentum das
Christentum und auch den Islam als teilweise verwirklichtes Judentum ansah, und wenn nach
jüdischer Auffassung die Beobachtung der Gebote Noachs zum Heü führt, dann entfällt der
grösste Teü der Rechenschaft, die Juden den Christen schulden» (50). Offenbar ist hier
nicht an eine Quantifizierung der jüdischen Rechenschaft gedacht, sondern an jene Dimension

der Rechenschaft, die man vielleicht mit « Wortzeugnis» umschreiben könnte. Denn
das « Tatzeugnis » bleibt als Auftrag : « Rechenschaft, die Juden schulden, ist vor allem, als

200



heiliges Volk, durch das, was man tut, und durch das, was man vermeidet, zur Herrlichkeit
Gottes beizutragen. Denn Gott wird durch das Ansehen seines Volkes von den Nichtjuden
beurteilt Es ist also eine Rechenschaft durch das Leben, das man führt, und es ist ein Zeugnis

für den Gott Israels » (50). Dass solches Zeugnisverständnis viele Weisen der Umschreibung

und Präzisierung kennt, vermittelt Levinsons Durchmusterung der Betrachtung des
Christentums bei Franz Rosenzweig, Hermann Cohen, Leo Baeck und Martin Buber. Es ist
ein durchaus vielstimmiger Chor bald milderer, bald kritischerer Stimmen.

Nicht zuletzt darin zeigt sich, was Gerhard Bauer in seinem feinen Diskussionsbericht
zur Klausurtagung (63-71) aufgreift : eine umsichtige Reflexion des Missionsproblems hat
nicht ein einbahnig kritisches Zeugnis zu thematisieren, sondern ein reziprokes. Von dort
her stellen sich dem Rezensenten zwei Fragen an das so lesenswerte Büchlein : ist das jüdische

Tat-, Vermeidens- und Lebenszeugnis gegenüber der nichtjüdischen Welt nicht
aufgrund seines Charakters als Zeugnis unausweichlich aufdie Dimension des Wortzeugnisses
angelegt, von der auch das Christentum nicht zu dispensieren wäre Ein nicht gedeutetes
Zeugnis ist ein unverständliches Zeugnis und insofern schliesslich kein Zeugnis mehr!
Und : würde Breunings Elementarisierung des christlichen MissionsbegrifFs nicht
gewinnender und ein klarerer Beleg des Mitfühlens mit dem jüdischen Gesprächspartner, wenn er
sich auch zu dem geäussert hätte, was Franz Rosenzweig einmal die kirchenpolitische Pointe

seines « Sterns der Erlösung » genannt hat : « die Judenmission ist doch das Schibboleth,
ob jemand das wahre Verhältnis begriffen hat Es wird auch weiter Judentaufen geben...,
aber eine organisierte Judenmission darfes nicht geben. Das ist die kirchenpolitische Pointe
des Sterns».

H. H. Henrix.

Wolfgang Huber, Ilse Tödt (Herausgeber), ETHIK IM ERNSTFALL. DIETRICH
BONHOEFFERS STELLUNG ZU DEN JUDEN UND IHRE AKTUALITÄT

Internationales Bonhoeffer Forum Forschung und Praxis 4), München 1982,
264 Seiten,ISBN 3-459-01442-3 ; DM 38,00.

In dem Martin Stöhr gewidmeten Sammelband fliesst ein doppeltes Bemühen zusammen

: das erste zielt auf die Aufnahme und Beantwortung jüdischer Kritik, Dietrich
Bonhoeffer, der «Heroe» des Kirchenkampfes, sei in seiner Theologie hinter seinem Lebenszeugnis

zurückgeblieben und seine Theologie sei nicht frei von antijüdischen Elementen.
Das zweite zentriert sich um den Beschluss der Rheinischen Landessynode 1980 «Zur
Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden », insofern in der Darstellung und
Interpretation der Israellehre Bonhoeffers die Rückbindung des rheinischen Dokuments an die
Vätergeneration der Bekennenden Kirche gesucht wird. So durchdringen sich aktuelle
Auseinandersetzung und historische Analyse, deren Gegenstand mit vier Dokumenten des
Jahres 1933 (D. Bonhoeffer : « Die Kirche vor der Judenfrage», 245-250, und « Der
Arierparagraph in der Kirche», 251-255 ; W. Künneth: «Die Kirche und die Judenfrage in
Deutschland», 255-257, and H. Ehrenberg : « 72 Leitsätze zur judenchristlichen Frage»,
258-264) in einem Quellenanhang präsentiert wird.

Der Titel des Bandes ist den historischen Beiträgen entliehen. Heinz Eduard Tödt
arbeitet in seinem Aufsatz «Judendiskriminierung 1933 — der Ernstfall für Bonhoeffers
Ethik» (139-183) mit der Hypothese der Einheit von Biographie und Theologie bei
Bonhoeffer. Die Hypothese erweist sich als tragfähig hinsichtlich des Zusammenhangs zwi-

201



sehen der ökumenischen Friedensethik BonhoefTers, die bereits 1932 auf eine «Ethik für
andere » hinausläuft, und seiner Stellungnahme zur « Judenfrage » vom April 1933. Die
behauptete Konsistenz scheint jedoch gestört, wenn man den in dieser Stellungnahme
definierten Begriff des Judenchristentums scharfsichtig analysiert Dies tut Ernst-Albert
Scharffenorths Beitrag «Die Kirche vor der Bekenntnisfrage — BonhoefTers Aufruf zur
Solidarität mit den Juden » (184-234) besonders im Seitenblick aufHans EhrenbergsVotum
vom Juli/August 1933. Nach Bonhoeffer ist «Judenchrist im Sinne der Kirche der, der
die Zugehörigkeit zum Volk Gottes, zur Kirche Christi bedingt sein lässt durch die
Beobachtung eines göttlichen Gesetzes» (213, 249, vgl. 157); entsprechend seien die Deutschen

Christen mit ihrer Forderung «der rassischen Einheit der Gemeindeglieder»
«moderne Judenchristen > > (213) Es ist wohl nicht nur für einen katholischen Rezensenten
überzeugend, wenn Scharffenorth in diesem Negativbegriff» noch deutlich die Spuren der
neulutherischen Aversion gegen <Gesetzlichkeit)» sieht und hier von einem «Defizit »
BonhoefTers und seiner begrifflichen Verdeckung gefährlicher Zusammenhänge spricht (213f).
Aber dieser Nachklang « antijudaistischer Tradition» (219) revoziert keineswegs Bonhoef-
fers eindringliche Mahnung des Jahres 1933 an seine Kirche zur « Bereitschaft, ihren Mund
für die stummgemachten Juden aufzutun » (222).

Um Aktualisierung des Bonhoeffer'schen Erbes geht es besonders den ersten Beiträgen.

Nach einem für die allgemeine Bonhoeffer-Rezeption belangreichen Statement des

Amerikaners William Jay Peck (25-29) skizziert der grosse Bonhoeffer-Biograph Eberhard
Bethge in einem ungemein kraftvollen Votum «Nichts scheint mehr in Ordnung» (30-40)
die neue, dem Verhalten zu den Juden gewidmete Dimension der Bonhoeffer-Forschung. Er
benennt Fragen, welche der geforderte Übergang von einer diakonischen Metanoia zur
theologischen Metanoia aufwirft und die den Nerv der Theologie treffen. Einen Teü dieser

Fragen nimmt Bertold Klappert auf. Nach seiner früheren Studie zu Karl Barths Israellehre
lässt er hier eine solche zur Stimme eines anderen Vaters der Bekennenden Kirche folgen :

«Weg und Wende Dietrich BonhoefTers in der Israelfrage — Bonhoeffer und die theologische

Grundentscheidung des Rheinischen Synodalbeschlusses 1980» (77-135). Der rheinische

Beschluss ist für Klappert ohne Erkenntnisse BonhoefTers nicht denkbar. Zwischen
beiden herrscht jedoch nicht eine einbahnige Linie der Fortführung. Vielmehr sieht Klappert

die Synode hinter manchen Einsichten BonhoefTers (etwa in dessen «Umkehrung der
Verstossenstheorie » als Infragestellung des Kirchenseins der Kirche: 91ff) zurück, um in
anderen Perspektiven ihm zu entsprechen und über ihn hinauszuführen. Hier wird nicht nur
eine neue Dimension der Bonhoeffer-Rezeption reklamiert, sondern auch eine solche der
Diskussion zum rheinischen Synodalbeschluss. Gegen die Stossrichtung der dabei
aufgeworfenen Fragen meldet der vorangehende neutestamentliche Beitrag indirekten, jedoch
grundsätzlichen Vorbehalt an.

Ohne ausgeführten Rekurs aufBonhoeffer bleibt Wolfgang Schräge : « Ja und Nein —
Bemerkungen eines Neutestamentiers zur Diskussion von Christen und Juden » (41-76). In
einer weithin kritischen Auseinandersetzung mit dem rheinischen Synodalbeschluss will er
«die unausweichliche Dialektik des Ja und Nein zu Israel» im Neuen Testament (46) dartun.

Der Beschluss blende die Dialektik aus und verschweige das Nein zu Israel. Schräges
Aufsatz macht es zum Desiderat, die m.E. sehr wohl vorhandene israelkritische Linie im
Synodalbeschluss ausführlich offenzulegen und zu analysieren. Dabei ergäbe sich ein vom
Ja umgriffenes Nein. Und ein solches wäre nach Schräges eigenem Aufweis («Nicht aus
Abgrenzungsbedürfnissen oder Identitätsängsten, wohl aber, weil es im Neuen Testament

202



hier nirgends ein Ja ohne ein Nein gibt und dieses Nein im Ja integriert bleibt» : 46) im
Einklang mit dem Neuen Testament

Der sachlich wichtige Beitrag Schräges wirkt im Band zur Bonhoeffer-Diskussion wie
am falschen Platz, zumal er bereits in der «Evangelischen Theologie» (42,1982,126-151)
vorlag. Der Platz wäre für den Wiederabdruck des grundlegenden Aufsatzes von Eberhard
Bethge : < < Dietrich Bonhoeffer und die Juden > > sinnvoller genutzt Dies hätte Einheitlichkeit
und Gewicht des vorliegenden Sammelbandes gefördert

H. H. Henrix.

KURZBIBLIOGRAPHIE

Von M. Cunz, B. Feininger, S. Schreiner.

GESCHICHTE

Bach, H. I., The German Jews: A synthesis of Judaism and Western civilization 1730-
1930. Rutherford, N. J. : Fairleigh Dickinson Univ. Press 1983. US $ 50.— The
Littman Libr. ofJewish Civilization).

Diamant, A., Jüd. Friedhöfe in Deutschland. Eine Bestandsaufnahme. Frankfurt/M.
1982 (Eigenverlag). 248 S.

Hannover, N. N., Le Fond de l'abîme. Les Juifs dans la tourmente des guerres cosaco-
polonaises (1648-50). Présentation, trd. et notes par J.-P. Osier. Paris 1983, 120
S., FF 57.—.

Höxter, J., Quellenbuch zur jüdischen Geschichte und Literatur, Bd. 1 : Altertum und
Mittelalter, Bd. 2: Neuzeit bis 1929, Reprint Verlag Morascha, Zürich 1983,
398 S., bzw. 348 S.

Krupp, M., Zionismus u. Staat Israel : e. geschichtl. Abriss. Mit e. Geleitwort von H. Goll¬
witzer. Gütersloh 1983.260 S. GTB 1070).

Ottensoser, M. / ROBERG, A. (edit.), «ILBA»: Israelitische Lehrerbildungsanstalt
Würzburg 1864-1938. Detroit, Mich. : Harlo-Press 1982.253 S., US S 12.95.

Poliakov, L., Die Aufklärung u. ihre judenfeindliche Tendenz. Worms : Heintz 1983. Aus
d. Englischen von R. Pfisterer. 269 S., DM 38.— Geschichte d. Antisemitismus
Bd. 5).

Schäfer, P., Geschichte d. Juden i. d. Antike. Stuttgart/Neukirchen, KBW u. Neukirchener
Verlag 1983.16 u. 287 S., DM 35.—.

Shaked, Sh., IRANO-JUDAICA : Studies relating to Jewish contacts with Persian culture
throughout the ages. Leiden, Brill 1982. XII, 322 S.;X, 134 S.,Gldn. 120.—.

Toajf, A. S., Gli studi ebraici a Livorno nel secolo XVIII. Malahi Accoen (1700-1771).
Sala Bolognese, A. Forni 1980. VI, 104 S.

Zafrani, H., Mille ans de vie juive au MAROC. Paris 1983, Maisonneuve et Larose. 320
S., FF 156.—.

203


	Rezensionen

