
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Kein Platz für die Juden? : Luther, die Reformation und die Juden : in
Büchern über die Geschichte der Kirche

Autor: Jansen, Reiner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961316

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KEIN PLATZ FÜR DIE JUDEN?
LUTHER, DIE REFORMATION UND DIE JUDEN

— IN BÜCHERN ÜBER DIE GESCHICHTE
DER KIRCHE

von ReinerJansen

Welche Bedeutung haben Luthers Schriften und Äusserungen über
die Juden Wie sind sie zu verstehen Welche Wirkung hatten sie Wie
unterscheidet sich Luther in seiner Stellungnahme von anderen Theologen

vor, neben und nach ihm Diese Fragen sind vielfältig diskutiert worden.

Es gibt — soweit ich sehe — noch keinen endgültigen Konsens darüber

in der Forschung, aber doch eine Annäherung der verschiedenen
Standpunkte.

Wie aber erfährt der an der Geschichte Interessierte, dass hier
überhaupt ein Problem steckt Was liest er, wenn er ein in deutscher Sprache
geschriebenes Standardwerk der Kirchengeschichtsschreibung in die
Hand nimmt

Wir haben die gängigen, z.T. noch heute im Buchhandel erhältlichen
Darstellungen der Kirchengeschichte durchgeschaut und ihre Aussagen
zum Thema « Luther, die Reformation und die Juden >> analysiert. Wir
beschränken uns dabei im wesentlichen auf Werke, die nach 1945 in
deutscher Sprache erschienen sind und die die Geschichte der Kirche von den
Anfängen bis zur Gegenwart behandeln.

A. Wir beginnen mit den protestantischen Darstellungen der
Kirchengeschichte. Das Lehrbuch, das unter Studenten am meisten verbreitet

war, um sich auf das Examen vorzubereiten, ist z.T. auch heute noch
Karl Heussis Kompendium der Kirchengeschichte. Heussi erwähnt im
Abschnitt über « Renaissance und Humanismus in kirchlicher Hinsicht »
Johannes Reuchlin. Nach einigen biografischen Angaben schreibt er:

Dr. Reiner Jansen ist Pfarrer in Frenkendorf/Baselland.
Adresse : Kirchackerweg 5, CH - 4402 Frenkendorf.

179



«Er war der erste bedeutende deutsche Gräcist und Hebraist (<De rudi-
mentis hebraicis libri tres> 1506, d.i. über die hebräischen Anfangsgründe,

die erste brauchbare hebräische Sprachlehre in Deutschland, von
grosser Bedeutung für die Reformation). Sein Werk < De arte cabbalistica >

1517 zeigt den Einfluss der neuplatonisch-katholischen Mystik des Pico
della Mirandola. In seinen letzten Lebensjahren war Reuchlin in die
Reuchlinistenfehde verwickelt. Ein getaufter Jude und Freund der Kölner
Dominikaner, Johann Pfefferkorn, erwirkte ein kaiserliches Mandat zur
Vernichtung der rabbinischen Literatur, die voller Schmähungen des

Christentums sei. Als ausgezeichneter Kenner wurde Reuchlin beauftragt,

ein Gutachten abzugeben ; er trat zum Entsetzen der Kölner
Dominikaner mit Freimut für die Erhaltung der jüdischen Literatur ein (1510).
Die Folge war ein wüster, die Welt stark erregender Federkrieg ; schliesslich

wurde Reuchlin sogar der Prozess gemacht ; dieser endete nach
jahrelangem Hin und Her damit, dass 1520 ein päpstliches Breve Reuchlin
verurteilte. Den moralichen Sieg aber hatte Reuchlin davongetragen,
vornehmlich durch die während des Streites von jüngeren Humanisten
herausgegebenen Epistulae obscurorum virorum ((Dunkelmännerbriefe),

1515 und 1517), eine drastische Verspottung der Kölner
Dominikaner in treffender Satire... > (2)

Auch Friedrich Wilhelm Kantzenbach (3) und Franz Lau (4)
informieren kurz über diese Fehde. Kurt Dietrich Schmidt fasst in einem Satz
zusammen : « Reuchlin erschloss als der erste Hebraist des Humanismus
den Zugang zum Urtext des Alten Testament. » (5) Orthbandt und Teuf-
fen sagen es so : « Voraussetzung dieser Lutherbibel war die humanistische

Fehde fürs Hebräische gegen judenfeindliche Scholastiker. (6) Dieser

Satz scheint zu implizieren, dass die Humanisten judenfreundlich
waren, was man wohl nicht einmal von Reuchlin, geschweige denn von Erasmus

behaupten kann.

Karl Kupisch stellt die Beziehung zwischen der Reuchlinfehde und
dem jungen Luther dar : « So hat er (sc. Luther) bald dafür gesorgt, dass
die Universität einen Dozenten für Hebräisch berief. Er selbst hat das ihm
damals noch unbekannte Hebräisch nach den Rudimenta hebraica, der
ersten hebräischen Grammatik des berühmten Gelehrten Johannes
Reuchlin (1455-1522) gelernt. Als Reuchlin durch sein Eintreten für das
Studium der hebräischen Literatur in einen lange anhaltenden Streit mit
den Kölner Dominikanern geriet, die ein getaufter Jude angestachelt hatte
und der Ketzermeister Jakob von Hochstraten lenkte, nahm Luther für
den angegriffenen Reuchlin Partei, ohne sich damit doch für dessen
Ansichten über Talmud und Kabbala zu entscheiden. » (7)

180



Während also einige Autoren über den Reuchlinstreit informieren,
finden wir schon wesentlich weniger über Luthers Stellung zu den Juden.

Walther von Loewenich beschreibt die Enttäuschungen, die Luther
<<im eigenen Lager erleben musste>> (8), bevor er starb : <<Mit schweren
Sorgen dachte er an Deutschlands Zukunft. Denn er wusste, Gottes Gnade

ist ein <fahrender Platzregen), man kann sie nicht pachten. Die
Zeichen der Zeit deuteten ihm hin auf furchtbare Gerichte Gottes, und je
älter er wurde, desto mehr sehnte er sich nach dem (lieben Jüngsten Tag».
Sein Kampfton wurde immer derber. In den letzten Jahren nahm er auch
die Juden aufs Korn, denen er nicht über den Weg traute. Mit seiner
Stellung zum Alten Testament hat das nichts zu tun. Seine letzte grosse Vorlesung,

die sich über ein Jahrzehnt hinzog, ging über das 1. Buch Mose. »
(9). — Dass Luthers Polemik gegen die Juden nichts mit seiner Stellung
zum Alten Testament zu tun hat, dürfte wohl schwer einsichtig machen zu
sein. Von Loewenich schreibt Kirchengeschichte unter der Perspektive
des deutschen Volkstums und der deutschen Seele. Nahezu alle bedeutenden

Personen und ihre theologischen Anschauungen werden gemessen an
Luther. Von daher ist eine einigermassen sachliche Information über
christlich-jüdische Angelegenheiten nicht zu erwarten. Das Werk enthält
manche Antisemitismen. (10) Friedrich Wilhelm Kantzenbach schreibt
im Abschnitt über ((Luthers letzte Lebensjahre» : ((Die Einschätzung
des politischen und sozialen Lebens verschärfte sich bei dem Reformator
zu Resignation und Pessimismus... (Es folgen dann einige Sätze über
Polemik gegen den Papst, Katholizität und Oekumenizität der Kirche sowie
((innerkirchliche Enge»)... Als zu scharf und ungeschützt muss man
Luthers Polemik gegen die Juden bezeichnen, die ihm noch heute genauso
verdacht wird wie seine Verdammung des Papsttums. Nachdem die
Judenmission keine Erfolge aufzuweisen hatte, schrieb Luther drei Schriften
zum Judenproblem. Er beurteilte es nicht vom rassischen Aspekt aus. Die
Juden als Christusleugner nahm er aufs Korn. Man kann es nicht als
glücklich bezeichnen, dass er der Obrigkeit Weisungen gab, harte
Massnahmen gegen die Juden zu ergreifen, die sich nicht bekehren bzw. die
nicht dem äusseren Gottesdienst der Christen beiwohnen wollten. Seine
Stellungnahme gegen die Juden liegt auf derselben Linie wie die gegen die
Schwärmer >. Man darf sie nicht überbewerten. Sie gehört zum

mittelalterlichen) Luther. Merkwürdig ist die Auffassung Luthers, die Juden sollten

wieder zum Ackerbau zurückkehren. Als ob man das Rad der
Geschichte so einfach zurückdrehen könnte. » (11)

Bei diesen etwas gewundenen Aussagen weiss man nicht recht, was
man denken soll. Soll der Leser Erbarmen mit Luther haben, dass man

181



ihm seine Polemik gegen die Juden noch heute verdenkt und sie « überbewertet

>> Vielleicht möchte der Leser auch noch erfahren, was denn die
Obrigkeit mit Luthers Weisungen anfing.

Während Ernst Bizer Luthers Schriften gegen die Juden zusammen
mit anderen theologischen Schriften der dreissiger Jahre erwähnt, (12)
geht Hans-Werner Gensichen kurz auf den missionarischen Aspekt ein :

« Dass und wie er bemüht war, die Begegnung mit dem Islam keinesfalls
in den Kategorien des Kreuzzugsgedankens und nicht ausschliesslich unter

dem geschichtstheologischen Aspekt, sondern auch als missionarische

Aufgabe zu verstehen, ist heute einwandfrei erwiesen wie seine
anfangs eindeutig missionarische Haltung den Juden gegenüber, die
allerdings später, im Hinblick auf eine von ihm gefürchtete Gegenmission, von
stärkerer Distanzierung in den Hintergrund gedrängt wurde. » (13)
Gensichen ist der einzige, der den Blickwinkel über Luther hinauslenkt und
auch noch Martin Bucer erwähnt. Dieser fasste « sogar einen besonderen
Missionsapostolat ins Auge» und brachte «auch in der hessischen
Judenordnung von 1539 den missionarischen Gesichtspunkt, wenn auch im
Rahmen obrigkeitlicher Zwangsmassnahmen zur Geltung.» (14) Wer
freilich weiss, was mit der «stärkeren Distanzierung» Luthers von der
Judenmission und den von Bucer vorgeschlagenen «Zwangsmassnahmen»)

konkret gemeint ist, mag sich fragen, ob die missionarische Aufgabe

in diesem Kontext so positiv zu bewerten ist.

In den folgenden Werken protestantischer Kirchenhistoriker haben
wir keine Informationen zu unserem Thema gefunden :

Kurt Aland, Geschichte der Christenheit Bd. II : Von der Reforma¬
tion bis zur Gegenwart, 1982 ;

Theodor Brandt, Kirche im Wandel der Zeit, Teü II : Reformation
bis Gegenwart, 5. Aufl. 1978 ;

Friedrich-Wilhelm Kantzenbach, Grundlinien der Kirchenge¬
schichte, Bd. II : Reformation und Neuzeit, 1976 ;

Bernd Moeller, Geschichte des Christentums in Grundzügen, 2.
Aufl. 1979;

Ekkehard Mühlenberg, Epochen der Kirchengeschichte, 1980 ;
Rudolf Stickelberger, Kirchengeschichte für jedermann, 3. Aufl.

1969.

B. Wir kommen zu den katholischen Darstellungen der Kirchengeschichte.

Die von Hermann Tüchle überarbeitete und neubesorgte
Kirchengeschichte von Karl Bihlmeyer bringt im 2. Band einen summarischen

Abriss über «Die Judenfrage im Mittelalter und die spanische In-

182



quisition. » Im Abschnitt über « Humanismus und Renaissance » wird
relativ ausfuhrlich der « Reuchlinsche Streit über die Judenbücher » behandelt.

(15)

Das von Hubert Jedin herausgegebene «Handbuch der Kirchengeschichte»

informiert in einem eigenen Kapitel über «Die Juden in der
Christenheit des Mittelalters». (16) Auch die Reuchlin-Fehde wird
ausführlich geschildert. (17) Ümsomehr überrascht es, dass sich im ganzen
folgenden Band m.W. kein Wort über die Beziehungen der Kirche bzw.
der Reformatoren zu den Juden findet. (18)

Die von Rogier, Aubert und Knowles herausgegebene vierbändige
«Geschichte der Kirche» charakterisiert den Reuchlin-Streit mit folgendem

Satz : « Die fingierten < Dunkelmännerbriefe >, in denen radikale
Humanisten Theologen und Mönchtum mit sitttlichen Verdächtigungen, mit
Hohn und Spott überschütteten, als es im Reuchlinschen Streit darum
ging, ob sämtliche jüdische Schriften oder die Pamphlete gegen das
Christentum vernichtet werden sollten, gehören wohl zum Verwerflichsten,
womit je ein Gegner moralisch erledigt wurde.» (19) — In dieser Optik
sind also die Dominikaner zu Köln und die Inquisition die eigentlich
Verfolgten.

Auch die von Raymund Kottje und Bernd Moeller herausgegebene
dreibändige « Oekumenische Kirchengeschichte» enthält nur einen kurzen

Hinweis auf Reuchlin und seinen Streit mit der kirchlichen Inquisition.

(20)

August Franzen schreibt in seiner « Kleine(n) Kirchengeschichte » in
einem Rückblick auf Luther : « Bis zuletzt hatte sich Luther in verzehrender

Hingabe seinem Werk gewidmet. Er ist der religiöse Führer und
Prophet seiner Bewegung geblieben. Aber ein Heiliger war er nicht. Seine mit
den Jahren immer mehr zunehmende persönliche Gereiztheit, sein Starrsinn,

seine beispiellose Grobheit und Ungebärdigkeit, mit der er oft
Freund und Feind anfiel, werfen dunkle Schatten auf seinen Charakter...
Der leidenschaftliche Hass, mit dem er in seinen letzten Schriften < Wider
Hans Worst) (1541), < Wider das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet)
(1545) und < AbbUdung des Papsttums > 1545) sowie < Von den Juden und
ihren Lügen) (1542) und den weiteren antijüdischen Schriften der letzten
Jahre um sich warf, ist auch mit dem Grobianismus der Zeit nicht mehr
zu entschuldigen. Was soll man erst sagen, wenn er mit unflätigsten Worten

über die heilige Messe, über das Mönchtum und über andere Dinge,
die ihm einst heilig waren und vielen anderen heilig geblieben sind,
herzog.» (21)

183



Die detaillierteste und differenzierteste Darstellung des ganzen
Problemkreises in den von uns untersuchten christlichen Werken verdanken

wir dem bedeutenden katholischen Reformationshistoriker Joseph
Lortz. Im ersten Band seiner « Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher

Betrachtung» widmet er einen ausführlichen Paragrafen dem
Thema « Kirche und Synagoge»). Am Ende kommt er auch auf die
Reformationszeit zu sprechen :

« 1. Die Neuzeit übernahm in der Frage, die uns hier beschäftigt,
zunächst das Erbe des Mittelalters. Auch die Reformation änderte nichts,
weder an der rechtlichen Stellung der Juden noch an der von Abneigung
und Hass getragenen praktischen Behandlung, angefangen von den
Zwangspredigten (bis ins 18Jh. den Vertreibungen aus Städten und
Territorien bis zu den erwähnten Globalverwünschungen (<die Juden zu
ertränken, aufzuhängen, zu verbrennen»), die weiter kolportiert wurden.
Zwar konnte es scheinen, als ob Martin Luther eine echte Missionierung
der Juden als christliche Aufgabe erkannt hätte. Leider blieb er sich an
diesem Punkte nicht treu. Seine Stellung lässt sich im wesentlichen aus
den beiden Schriften ablesen : «Dass Jesus ein geborener Jude sei» (1523)
und < Von den Juden und ihren Lügen »(1534).

2. Die Synagoge steht für Luther in einer Linie mit den Häretikern
und Schismatikern, den Sündern überhaupt. Sie stellt geradezu das Wesen

des Sündhaften dar : sie ist in ihrem Legalismus der Urtyp der fleischlichen

Selbstgerechtigkeit des Buchstabendienstes ; sie will ja ihre Sünde

nicht anerkennen, nämlich ihre Schuld an der Kreuzigung Christi. Die
Bedrückung der Juden ist ein Zeichen von Gottes Zorn... (Es folgt eine
Zusammenfassung der beiden Schriften des Reformators mit vielen Zitaten.)

3. Ähnlich zwielichtig verhalten sich andere Reformatoren, z.B. Bu-
cer, der zuletzt (einige Punkte vorbehalten) jüdischen und christlichen
Glauben in eins wirft. Ausgesprochen hart und lieblos äussert sich Calvin

: die verderbte und unzähmbare Hartnäckigkeit der Juden verdient
ungeheures Elend, niemand solle sich ihrer erbarmen. Viel verständiger ist
dagegen Capito, am vernünftigsten aber Osiander in einer anonymen
Schrift, in der er die unsinnigen Verleumdungen auf Ritualmord (nach
dem scheusslichen Pösinger Prozess von 1529) zurückweist, die durch
Folter erzwungenen Eingeständnisse entwertet, die eigensüchtigen
Beweisgründe verschuldeter Christen aufdeckt, all diese Anklagen, die < den
Christennamen stinkend» machen.

4. a) Leider hat sich auch Johannes Eck 1541 in denkbar gröbster

184



Weise unerleuchtet gegen Osianders, < des lutherischen Verführers >,

Ausführungen und gegen die (tückischen, falschen, meineidischen,
diebischen, rachsüchtigen, verräterischen» Juden gewandt.

b) Auch in dieser Frage war der überlegen-sachlichste der aus Spanien

kommende redliche deutsche Kaiser Karl V. (Anm. 40). So wenig er
seinen Glaubensüberzeugungen etwas schuldig blieb, so fest er auf seinem
einträglichen Judenregal bestand, er gab den mancherlei gefährlichen
Verleumdungen gegen die Juden auch bei undurchsichtiger Kräftelagerung

kein Gehör, er belastete die Juden in Deutschland nicht einmal
besonders mit Steuern, vielmehr lehnte er noch in dem ihnen 1544 gewährten

Privileg überlegen die Anklage auf Blutsverbrechen ab. (Anm. 40 :

Vielleicht müsste man auch den Landgrafen Philipp von Hessen nennen,
der den antisemitischen <Rathschlag» seiner Prädikanten sehr energisch
ablehnte : < Die Juden dürften nach dem Alten und Neuen Testament nicht
so eng gehalten werden. >) » (22)

Lortz schickt seinen Ausführungen über Kirche und Synagoge auch
einige Bemerkungen über die «theologische Grundlage» voraus. Dort
heisst es u.a. : « Das Verhältnis der Kirche zu den Juden ist grundsätzlich
verschieden von dem zu allen anderen christlichen Völkern : das Volk
Israel war nicht eine dem Christentum einfach fremde Gemeinschaft ;
vielmehr war aus ihm, dem auserwählten Volk, das neue Volk der Verheis-
sung herausgewachsen... Aber bereits seit dem 2. Jh. war dieses Bewusst-
sein der Kirche von ihrem Ursprung aus dem Judentum in hohem Masse
geschwunden. » (23)

Verglichen mit allen anderen von uns untersuchten Darstellungen der
Kirchengeschichte bringt Lortz

1) wesentlich mehr an Information. Der Leser kann sich ein deutlicheres

Büd über die Haltung Luthers machen. Gleichzeitig erfährt er auch
etwas über die Stellung anderer Reformatoren zu den Juden, sowie (in
einer Anmerkung) einige Stichworte zur Lage der Juden in Deutschland.

2) Seine Ausführungen machen deutlich, dass es bei der ganzen Frage
auch um ein theologisches Problem geht, nicht nur um eine Enttäuschung
bzw. Masslosigkeit des alten Luther. Wer eine solche Darstellung liest,
wird sich eher aufgerufen fühlen, dem theologischen Problem nachzugehen,

auch wenn er dabei vielleicht zu anderen Lösungen kommen sollte
als Lortz.

185



C. Werfen wir nun noch einen Blick aufDarstellungen der Geschichte
der Juden. Wie wird in ihnen informiert über die Stellung der Reformatoren

und anderer Persönlichkeiten aus jener Zeit zu den Juden CecilRoth
berichtet in seiner «Geschichte der Juden» zunächst ausführlich über
Reuchlin und den Streit um den Talmud und betont dann : « Mit dieser
Periode beginnt die lange Reihe christlicher Gelehrter, die die hebräische
Literatur um ihrer selbst willen und nicht bloss als Waffe der Bekehrung
zum Christentum studierten. Reuchlins Eintreten für die Juden als <

Mitglieder des Heiligen Römischen Reiches und Untertanen des Kaisers > war
schon an und für sich eine erfrischende Neuerung, obgleich dieser Gedanke

nicht sofortige Anerkennung finden konnte. >> (24) — Roth schildert
dann auch kurz die Haltung des jungen Luther und den Wandel in seiner
Einstellung. Er fahrt fort : « Obgleich seine Ermahnungen nicht vollständig

Gehör fanden, bleibt doch die Tatsache bestehen, dass sich noch lange
nach Luthers Tod das protestantische Europa vom katholischen Europa
in der Behandlung der Juden nicht wesentlich unterschied. Die katholische

Welt wiederum zögerte kaum, den Juden ein beträchtliches Mass von
Verantwortung für die Reformation aufzubürden... Wenn der Einfluss der
Juden die Spaltung heraufbeschworen hatte, dann war es gewiss
empfehlenswert, die Juden von der christlichen Gesellschaft abzusondern und sie

in noch strengerer Unterwerfung zu halten als bisher... Mit der
Gegenreformation begann also ein dunkleres Zeitalter für die Juden der katholischen

Welt. Es war vorbei mit der unbekümmerten Toleranz, durch die
sich die Päpste der Renaissance ausgezeichnet hatten. An ihre Stelle trat
eine scharfe Unterdrückungspolitik, die an die dunkelsten Traditionen des
schwärzesten Mittelaltes anknüpfte. » (25)

In Max Wurmbrands Buch « Das Volk der Juden » finden wir ein
Kapitel über << Christliche Hebraisten im Zeitalter der Renaissance und
Reformation)). Darin werden neben Pico della Mirandola und Kardinal Egi-
dio von Viterbo auch Reuchlin und Luther genannt : « Bemerkenswert ist
jedoch, dass auch bei Luther, wie bei anderen christlichen Hebraisten, das
Interesse an der hebräischen Sprache und Literatur nicht mit freundlichen
Gefühlen gegenüber dem Judentum und dem jüdischen Volk verbunden
war. » Nach einer kurzen Charakterisierung der Haltung Luthers fährt er
fort : << Im Geiste des grossen Reformators erwies sich das protestantische
Deutschland nicht weniger intolerant als das katholische, und letzten Endes

wurden Luthers Forderungen wortwörtlich erfüllt. » (26) Im Kapitel
<< Die Juden in Deutschland im Jahrhundert der Reformation» erhalten
wir noch weitere Informationen zu unserem Thema : « Joselmann (sc. von
Rosheim) hatte sogar den Mut selbst Martin Luther entgegenzutreten, als
er sich als heftiger Judenfeind entpuppte. In seinem Werk < Derech Hako-

186



desch > (< Der heilige Weg >) widerlegte er die Beschuldigung des Reformators

gegen die Juden. Es gelang ihm sogar, den Strasburger Stadtrat zu
bewegen, die Veröffentlichung der antisemitischen Schriften Luthers zu
verbieten, was aber Luther natürlich nicht hinderte, sie an anderen Orten
zu drucken. >> (27) — « Aus Brandenburg, einem protestantischen Lande,
wurden die Juden im Jahre 1510 ausgewiesen, nach einem Prozess, der
achtunddreissig Mitglieder der jüdischen Gemeinde wegen Hostienschändung

und Ritualmord zum Feuertod verurteilte. Luthers gelehrter Freund
Melanchthon, der sich vom Reformator durch seinen Edelmut und seinen
Gerechtigkeitssinn unterschied, überzeugte den Kurfürsten Joachim II.
von Brandenburg im Jahre 1539, dass der Berliner Prozess nichts weiter
als ein Justizmord gewesen war, und bereitete in dieser Weise den Boden
für die Intervention Joselmanns, der um Wiederaufnahme der vertriebenen

Juden ansuchte. Gegen Mitte des sechzehnten Jahrhunderts bestand
in Berlin wieder eine bescheidene jüdische Gemeinde. » (28)

Johann Maier fasst sich in seiner « Geschichte der jüdischen
Religion» kurz : «Die Reformation hatte die Einstellung zu den Juden hier
(sc. in Deutschland) keineswegs positiv beeinflusst, vor allem Luther hatte

sich in seinen späten Jahren zu hemmungslosem Judenhass hinreissen
lassen und damit dem späteren Antisemitismus zu einem guten Teü die
«theologische» Rechtfertigung geliefert.>> (29) — Dass auch ein kurzer
Text informativ sein kann, möge ein Abschnitt aus dem kleinen Buch von
Hermann Greive «Die Juden, Grundzüge ihrer Geschichte im
mittelalterlichen und neuzeitlichen Europa >> zeigen. Greive schreibt zunächst
über die Reuchlin-Fehde und fahrt dann fort : << An der gedrückten Lage
der deutschen Juden hat Reuchlins Gutachten freilich wenig geändert,
obgleich sein Einsatz keineswegs lediglich Ausdruck eines abstrakten
Humanitätsdenkens war, sondern sich durchaus auf der Linie bestimmter
politischer Bestrebungen bewegte, wie die Privilegien Karls V. aus den
Jahren 1519, 1530 und 1544 zeigen, an deren Zustandekommen Josel
von Rosheim mitgewirkt hat. Das Speyerer Privüeg von 1544 ist eines der
freiheitlichsten, das Juden je gewährt wurde. Doch in dieser Zeit der
Konsolidierung der Territorialstaaten war es nicht nur der geistlichen Zentralgewalt,

dem Papst versagt, sich gegen Luther und die reformatorische
Bewegung durchzusetzen, auch der Aktionsradius der kaiserlichweltlichen
Zentralgewalt war überaus eng. Zudem entsprach der organisierten
katholischen Judenfeindschaft der Dominikaner die prononcierte Haltung
Martin Luthers, der in seiner Schrift < Dass Jesus Christus ein geborener
Jude sei > 1523) den Juden zwar einige Freundlichkeiten gesagt hatte, freilich

schon damals mehr aufgrund missionarischer Hoffnungen als wirklichem

Verständnis für ihre Lage, schliesslich jedoch, in seinen Hoffnungen

187



getäuscht, mit der Schrift < Von den Juden und ihren Lügen > (1543) nur
um so erbitterter zuschlug. Seine an die Adresse der Fürsten gerichteten,
grossenteils ganz unglaublichen Ratschläge, die bis zu Aufforderungen
der Zerstörung ihrer Synagogen und Häuser, ihrer Ausplünderung und
Vertreibung reichen... konnten den Adressaten nur recht sein. Nicht um
ihnen unverzüglich zu folgen, dafür waren sie an den Juden viel zu sehr
interessiert, sondern als Bestätigung ihrer Zuständigkeit und als wohlfeiles
Instrument, das sich gegebenenfalls im Kampfe zwischen den rivalisierenden

politischen Mächten — etwa gegen den Kaiser — verwenden liess.
Vorstufen des aufklärerischen Toleranzgedankens sind auf Seiten der
Frommen, sei es der katholischen, sei es der reformierten, kaum zu finden,
am ehesten noch auf Seiten der Zentralgewalten und ihrer Befürworter,
selbst eher im so verschrieenen Rom der Renaissancepäpste als bei
Luther und Eck. (30)

Dass ein deutscher Historiker wie Greive relativ ausführlich über diesen

Themenkreis informiert, bedarf keiner besonderen Begründung. Aber
auch die ursprünglich in Israel erschienene dreibändige « Geschichte des

jüdischen Volkes » herausgegeben von Haim Hillel Ben-Sasson begnügt
sich nicht mit ein paar Bemerkungen. Selbstverständlich enthält sie einen
Abschnitt über «Die Reuchlin-Fehde, für und wider den Talmud.)) (31)
Nach einer etwas breit geratenen Einführung über «Die Bedeutung der
Reformation für die Geschichte der Juden» folgt ein Abschnitt über
Luther. Seine Haltung von den frühen Vorlesungen bis zum Tod wird auf
drei Seiten dargestellt und mit vielen Zitaten belegt. (32) Der Reformator
wird als ein «seinem innersten Wesen und Glauben nach» mittelalterlicher

Mensch, seine Haltung als typisch «deutsche Mentalität» charakterisiert.

(33) (Darin trifft sich Ben-Sasson mit Von Loewenich!) Die
ausführliche Darstellung Luthers wird ergänzt durch folgenden Passus : « In
der Zeit, als Luther zu dieser krassen judenfeindlichen Sicht kam,gehörten
seinem Anhängerkreis auch Personen an, die konsequent an ihrer
judenfreundlichen Einstellung festhielten. Etwa um 1540 veröffentlichte der
protestantische Theologe Andreas Osiander anonym eine Schrift, mit der
er der Blut- beziehungsweise Ritualmordbeschuldigung entgegentrat.
Punkt für Punkt weist er nach, dass die sogenannten <Beweise) dafür,
dass die Juden zu ritualen Zwecken christliche Kinder umbrächten, jeder
Grundlage entbehrten. Auch klagte er Mönche und Priester der Verleumdung

und Verfolgung von Juden an und deckte die materiellen Motive
solcher Verfolgung auf, die sich meist nur gegen wohlhabende Juden richteten

: < Denn die Juden selbst aus langer Erfahrung ein Sprichwort gemacht
haben, ein reicher Jud und armer Edelmann sein nicht gut bei einander >...

Doch trotz aller Bösartigkeit der Lutherschen Worte, trotz allen Juden-

188



hasses der Menge, trotz der Religionskriege, die Deutschland bis 1648
verwüsteten, kam es in dieser Epoche relativ selten zu judenfeindlichen
Gewaltakten. » (34) — Es folgen dann noch weitere Informationen über
die Situation der Juden und Verfolgungen zur Zeit der Reformation.

D. Zusammenfassung

Wir haben insgesamt 19 deutschsprachige Darstellungen der
Kirchengeschichte und S Werke über die Geschichte der Juden im Blick auf
das Thema «Luther, die Reformation und die Juden» analysiert. Eine
kleine Zusammenstellung zeigt, wie oft über welche Themen informiert
wird :

Geschichte des Christentums Geschichte

Gesamtzahl
Reuchlin
Luthers Judenschriften
Weitere Informationen

Damit ist natürlich noch nichts darüber gesagt, wie ein Thema dargestellt

wird (präzis ausführlich genug Hintergrundinformationen usw.)

prot kath. der Juden

13 6 5

6 5 5

3 2 5
1 1 4

Zunächst fällt auf, dass in christlichen Büchern über die Kirchengeschichte

wesentlich häufiger über Reuchlin geschrieben wird als über
Luthers Judenschriften. Kann die Darstellung des ersteren im allgemeinen
als sachlich bezeichnet werden, so sind die Ausführungen über den Reformator

meistens entweder apologetisch oder polemisch gefärbt, jedoch wenig

informativ. Uber das Echo auf seine Schriften, die Entwicklung von
1523 bis 1543 sowie die Wirkung auf die Fürsten und die Auswirkungen
auf das Verhältnis von Christen und Juden erfahren wir fast nie etwas. Die
anderen Reformatoren bzw. die Exponenten der römisch-katholischen
Kirche kommen gar nicht in den Blickwinkel. Nur das Werk von Joseph
Lortz büdet hier in jeder Beziehung eine Ausnahme.

Die meisten der von uns untersuchten Darstellungen der Geschichte
der Juden informieren in dieser Hinsicht wesentlich ausführlicher und
differenzierter. Wir erfahren bei ihnen nicht nur einiges über Luthers
Haltung sondern auch weitere Einzelheiten aus dem Bereich der
Reformationsgeschichte. Das ist an sich nicht verwunderlich, denn aus der
Perspektive der Minderheit und der Verfolgten sieht die Geschichte meistens
ganz anders aus, als aus der Perspektive der Mehrheit bzw. der grossen
geschichtsmächtigen Institutionen.

189



Trotzden bleibt die Frage : warum gehen nur so wenige der neueren,
z.T. sehr umfangreichen Werke der Kirchengeschichtsschreibung aufdas
Thema «Die Reformation und die Juden» ein? Ist die Fragestellung so
marginal, dass sie den «durchschnittlichen» Kirchenhistoriker gar nicht
interessiert Oder ist das Thema als solches so peinlich, dass man es
lieber umgeht Gehört es zu den Tabus der Kirchengeschichte Immerhin
geht es dabei ja nicht um eine überholte Fragestellung, die längst der
Vergangenheit angehört. Luthers Haltung zur Judenfrage spielte nicht nur
während der Reformationszeit eine gewisse Rolle. Sie hatte auch
Langzeit-Wirkungen, deren schreckliche Konsequenz erst in unserem
Jahrhundert vollends deutlich geworden ist. Müsste nicht gerade die
Judenvernichtung im Dritten Reich die Kirchenhistoriker veranlassen,
sorgfältiger und sensibler nach den christlichen Wurzeln des Antisemitismus
zu fragen und diese dann auch darzustellen

Dabei geht es freilich nicht nur um eine Frage der Geschichtsschreibung,

ihrer Tabus, ihrer « Lücken » und ihrer Auswahlkriterien. Auch die
theologischen bzw. ideologischen Prämissen des Historikers spielen eine

grosse, nicht zu unterschätzende Rolle. Besonders deutlich wurde das bei
Lortz und (mit umgekehrtem Vorzeichen bei Von Loewnich. So spiegelt
sich auch in der Geschichtsschreibung die alte Frage : ist die Kirche die
legitime Erbin des Volkes Israel, so dass theologisch gesehen — das
Judentum nach Jesus eigentlich kein Existenzrecht mehr hat? Oder sind
Kirche und Israel zwei eigenständige Grössen, die gegenseitig bereit sind,
das Dasein und die Würde des Anderen zu akzeptieren Wie immer der
Historiker diese Frage für sich beantwortet, — seine Antwort wird
zweifellos auch Auswirkungen auf sein eigenenes Bild der Geschichte
haben — und auf das seiner Zeit und Gesellschaft.

ANMERKUNGEN

1. Wir lassen also dabei Biografien Luthers und die unzähligen Forschungsbeiträge
zur Theologie und zur Geschichte der Reformation, sowie der christlich-jüdischen
Beziehungen ganz ausser acht. Eine gründliche Analyse der meisten bis 1972 erschienenen

Schriften gibt Johannes Brosseder, Luthers Stellung zu den Juden im Spiegel
seiner Interpreten, 1972.

2. Karl Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, 12. Aufl. 1956, S. 266f.

190



3. Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Martin Luther und die Anfänge der Reformation,
1965, S. 44.

4. Franz Lau und Ernst Bizer, Reformationsgeschichte Deutschlands bis 1555 ; in : Die
Kirche in ihrer Geschichte. Ein Handbuch hsg. von K. D. Schmidt und Ernst Wolf,
Bd. 3, Lieferung K, 1964, S. 10.

5. Kurt Dietrich Schmidt, Grundriss der Kirchengeschichte, 5. Aufl. 1967, S. 266.
6. Eberhard Orthbandt, Dietrich Hans Teuflfen, Ein Kreuz und tausend Wege. Die

Geschichte des Christentums im Bild, 1962, S. 514. Das Werk enthält eine spezifische
Abwertung des Alten Testamentes und manche Antisemitismen, z.B. : << Die ursprünglich

thoraistisch grosse Angst vor dem sündhaft-gefahrvollen Geschlechtstrieb
überbetonte ihn im Mittelalter und in der Neuzeit dermassen, dass die psychoanalytisch
eingekleidete Aufforderung Siegmund Freuds zur sexuellen Hemmungslosigkeit
geradewegs als überaus gefahrvoller Gegenschlag aus dem Judentum im 20. Jahrhundert
anzusehen wäre. » (S. 395)

7. Karl Kupisch, Kirchengeschichte Bd. III (Politik und Konfession, Die Reformation in
Deutschland), 1974, S. 16.

8. Walther von Loewenich, Die Geschichte der Kirche, Bd. II (Reformation und
Neuzeit), 1964, S. 56.

9. a.a.O. S. 57.
10. vgl. bes. Bd. I, S. 20-26.
11. Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Die Reformation in Deutschland ünd Europa,

L965,S. 51.
12. a.a.O. S.68f.
13. Hans-Werner Gensichen, Missionsgeschichte der neueren Zeit, Die Kirche in ihrer

Geschichte, Bd. 4, Lieferung T, 3. Aufl. 1976, S. 6.

14. a.a.O. S. 8.

15. Kirchengeschichte von Karl Bihlmeyer, neubesorgt von Hermann Tüchle, 12. Aufl.
1952, S. 480f. Bd. 2.

16. Handbuch der Kirchengeschichte, hsg. von Hubert Jedin, Bd. III/2 (Vom kirchlichen
Hochmittelalter bis zum Vorabend der Reformation), 1968,S.717-28.

17. a.a.O. S. 735-37 (beide Abschnitte von Erwin Iserloh).
18. Bd. IV (Reformation, Kath. Reform und Gegenreform) von Iserloh, Glazik und Jedin,

1967.
19. Geschichte der Kirche, hsg. von L. J. Rogier, R. Aubert, M. D. Knowles, Bd. III (Re¬

formation und Gegenreformation v. H. Tüchle) dt. 1965, S. 39.
20. Oekumenische Kirchengeschichte, hsg. v. R. Kottje und B. Moeller, Bd. II (Mittel¬

alter und Reformation), 2. Aufl. 1978, S. 269 u. 272 (von G. A. Benratth).
21. August Franzen, Kleine Kirchengeschichte, 6. Aufl. 1976, S. 275f.
22. Joseph Lortz, Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, Bd. I

(Altertum und Mittelalter), 21. Aufl. 1962, S. 483-85.
23. a.a.O. S. 467
24. Cecü Roth, Geschichte der Juden, Von den Anfängen bis zum Neuen Staat Israel,

dt. 1954, S. 313.
25. a.a.O. S. 314f.
26. Max Wurmbrand (in Zusammenarbeit mit Cecü Roth), Das Volk der Juden. 4000

Jahre Kampfums Überleben, Israel 1980, S. 214.
27. a.a.O. S. 257f.
28. a.a.O. S. 259.

191



29. Johann Maier, Geschichte der jüdischen Religion, 1972, S. 401. vgl. auch S. 440f. 30.
Hermann Greive, Die Juden. Grundzüge ihrer Geschichte im mittelalterlichen und

neuzeitlichen Europa, 1980, S. 112f.
31. Geschichte des jüdischen Volkes, hsg. v. H. H. Ben-Sasson, Bd. II (Vom 7.-17. Jahr¬

hundert. Das Mittelalter), dt 1979, S. 250f. (von Ben-Sasson).
32. S. 320-323.
33. S. 320.
34. S. 323.

192


	Kein Platz für die Juden? : Luther, die Reformation und die Juden : in Büchern über die Geschichte der Kirche

