Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Kein Platz fur die Juden? : Luther, die Reformation und die Juden : in
Buichern uUber die Geschichte der Kirche

Autor: Jansen, Reiner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961316

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961316
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KEIN PLATZ FUR DIE JUDEN?
LUTHER, DIE REFORMATION UND DIE JUDEN
— IN BUCHERN UBER DIE GESCHICHTE
DER KIRCHE

von Reiner Jansen

Welche Bedeutung haben Luthers Schriften und Ausserungen iiber
die Juden ? Wie sind sie zu verstehen ? Welche Wirkung hatten sie ? Wie
unterscheidet sich Luther in seiner Stellungnahme von anderen Theolo-
gen vor, neben und nach ihm ? Diese Fragen sind vielfiltig diskutiert wor-
den. Es gibt — soweit ich sehe — noch keinen endgiiltigen Konsens darti-
ber in der Forschung, aber doch eine Anndherung der verschiedenen
Standpunkte.

Wie aber erfahrt der an der Geschichte Interessierte, dass hier iliber-
haupt ein Problem steckt ? Was liest er, wenn er ein in deutscher Sprache
geschriebenes Standardwerk der Kirchengeschichtsschreibung in die
Hand nimmt ?

Wir haben die gangigen, z.T. noch heute im Buchhandel erhiltlichen
Darstellungen der Kirchengeschichte durchgeschaut und ihre Aussagen
zum Thema « Luther, die Reformation und die Juden » analysiert. Wir be-
schrianken uns dabei im wesentlichen auf Werke, die nach 1945 in deut-
scher Sprache erschienen sind und die die Geschichte der Kirche von den
Anfangen bis zur Gegenwart behandeln.

A. Wir beginnen mit den protestantischen Darstellungen der Kir-
chengeschichte. Das Lehrbuch, das unter Studenten am meisten verbrei-
tet war, um sich auf das Examen vorzubereiten, ist z.T. auch heute noch
Karl Heussis Kompendium der Kirchengeschichte. Heussi erwahnt im
Abschnitt tiber « Renaissance und Humanismus in kirchlicher Hinsicht»
Johannes Reuchlin. Nach einigen biografischen Angaben schreibt er:

Dr. Reiner Jansen ist Pfarrer in Frenkendorf/Baselland.
Adresse : Kirchackerweg 5, CH - 4402 Frenkendorf.

179



« Er war der erste bedeutende deutsche Gricist und Hebraist (<De rudi-
mentis hebraicis libri tres> 1506, d.i. iiber die hebraischen Anfangsgriin-
de, die erste brauchbare hebridische Sprachlehre in Deutschland, von
grosser Bedeutung fiir die Reformation). Sein Werk «De arte cabbalistica>
1517 zeigt den Einfluss der neuplatonisch-katholischen Mystik des Pico
della Mirandola. In seinen letzten Lebensjahren war Reuchlin in die
Reuchlinistenfehde verwickelt. Ein getaufter Jude und Freund der Ko6lner
Dominikaner, Johann Pfefferkorn, erwirkte ein kaiserliches Mandat zur
Vernichtung der rabbinischen Literatur, die voller Schmahungen des
Christentums sei. Als ausgezeichneter Kenner wurde Reuchlin beauf-
tragt, ein Gutachten abzugeben ; er trat zum Entsetzen der Kélner Domi-
nikaner mit Freimut fiir die Erhaltung der jiidischen Literatur ein (1510).
Die Folge war ein wiister, die Welt stark erregender Federkrieg ; schliess-
lich wurde Reuchlin sogar der Prozess gemacht ; dieser endete nach jahre-
langem Hin und Her damit, dass 1520 ein pépstliches Breve Reuchlin
verurteilte. Den moralichen Sieg aber hatte Reuchlin davongetragen,
vornehmlich durch die wihrend des Streites von jlingeren Humanisten
herausgegebenen Epistulae obscurorum virorum («Dunkelménner-
briefe>, 1515 und 1517), eine drastische Verspottung der Ko6lner Domi-
nikaner in treffender Satire...» (2)

Auch Friedrich Wilhelm Kantzenbach (3) und Franz Lau (4) infor-
mieren kurz tiber diese Fehde. Kurt Dietrich Schmidt fasst in einem Satz
zusammen : « Reuchlin erschloss als der erste Hebraist des Humanismus
den Zugang zum Urtext des Alten Testament.» (5) Orthbandt und Teuf-
fen sagen es so: « Voraussetzung dieser Lutherbibel war die humanisti-
sche Fehde fiirs Hebréische gegen judenfeindliche Scholastiker. (6) Die-
ser Satz scheint zu implizieren, dass die Humanisten judenfreundlich wa-
ren, was man wohl nicht einmal von Reuchlin, geschweige denn von Eras-
mus behaupten kann.

Karl Kupisch stellt die Beziehung zwischen der Reuchlinfehde und
dem jungen Luther dar: «So hat er (sc. Luther) bald dafiir gesorgt, dass
die Universitit einen Dozenten fiir Hebréisch berief. Er selbst hat das ihm
damals noch unbekannte Hebridisch nach den Rudimenta hebraica, der
ersten hebrdischen Grammatik des beriihmten Gelehrten Johannes
Reuchlin (1455-1522) gelernt. Als Reuchlin durch sein Eintreten fiir das
Studium der hebriischen Literatur in einen lange anhaltenden Streit mit
den Kolner Dominikanern geriet, die ein getaufter Jude angestachelt hatte
und der Ketzermeister Jakob von Hochstraten lenkte, nahm Luther fiir
den angegriffenen Reuchlin Partei, ohne sich damit doch fiir dessen An-
sichten tiber Talmud und Kabbala zu entscheiden. » (7)

180



Wahrend also einige Autoren liber den Reuchlinstreit informieren,
finden wir schon wesentlich weniger tiber Luthers Stellung zu den Juden.

Walther von Loewenich beschreibt die Enttduschungen, die Luther
«im eigenen Lager erleben musste» (8), bevor er starb: « Mit schweren
Sorgen dachte er an Deutschlands Zukunft. Denn er wusste, Gottes Gna-
de ist ein «fahrender Platzregen», man kann sie nicht pachten. Die Zei-
chen der Zeit deuteten ihm hin auf furchtbare Gerichte Gottes, und je él-
ter er wurde, desto mehr sehnte er sich nach dem clieben Jiingsten Tag>.
Sein Kampfton wurde immer derber. In den letzten Jahren nahm er auch
die Juden aufs Korn, denen er nicht iiber den Weg traute. Mit seiner Stel-
lung zum Alten Testament hat das nichts zu tun. Seine letzte grosse Vorle-
sung, die sich iiber ein Jahrzehnt hinzog, ging iiber das 1. Buch Mose. »
(9). — Dass Luthers Polemik gegen die Juden nichts mit seiner Stellung
zum Alten Testament zu tun hat, diirfte wohl schwer einsichtig machen zu
sein. Von Loewenich schreibt Kirchengeschichte unter der Perspektive
des deutschen Volkstums und der deutschen Seele. Nahezu alle bedeuten-
den Personen und ihre theologischen Anschauungen werden gemessen an
Luther. Von daher ist eine einigermassen sachliche Information tiber
christlich-jiidische Angelegenheiten nicht zu erwarten. Das Werk enthdlt
manche Antisemitismen. (10) Friedrich Wilhelm Kantzenbach schreibt
im Abschnitt liber «Luthers letzte Lebensjahre» : «Die Einschitzung
des politischen und sozialen Lebens verschérfte sich bei dem Reformator
zu Resignation und Pessimismus... (Es folgen dann einige Sétze iiber Po-
lemik gegen den Papst, Katholizitdt und Oekumenizitdt der Kirche sowie
«innerkirchliche Enge »)... Als zu scharf und ungeschiitzt muss man Lu-
thers Polemik gegen die Juden bezeichnen, die ihm noch heute genauso
verdacht wird wie seine Verdammung des Papsttums. Nachdem die Ju-
denmission keine Erfolge aufzuweisen hatte, schrieb Luther drei Schriften
zum Judenproblem. Er beurteilte es nicht vom rassischen Aspekt aus. Die
Juden als Christusleugner nahm er aufs Korn. Man kann es nicht als
gliicklich bezeichnen, dass er der Obrigkeit Weisungen gab, harte Mass-
nahmen gegen die Juden zu ergreifen, die sich nicht bekehren bzw. die
nicht dem dusseren Gottesdienst der Christen beiwohnen wollten. Seine
Stellungnahme gegen die Juden liegt auf derselben Linie wie die gegen die
«Schwéarmer>. Man darf sie nicht iiberbewerten. Sie gehort zum «mittelal-
terlichen» Luther. Merkwiirdig ist die Auffassung Luthers, die Juden soll-
ten wieder zum Ackerbau zuriickkehren. Als ob man das Rad der Ge-
schichte so einfach zuriickdrehen konnte.» (11)

Bei diesen etwas gewundenen Aussagen weiss man nicht recht, was
man denken soll. Soll der Leser Erbarmen mit Luther haben, dass man

181



ihm seine Polemik gegen die Juden noch heute verdenkt und sie «iiberbe-
wertet» ? Vielleicht mochte der Leser auch noch erfahren, was denn die
Obrigkeit mit Luthers Weisungen anfing. -

Wihrend Ernst Bizer Luthers Schriften gegen die Juden zusammen
mit anderen theologischen Schriften der dreissiger Jahre erwéhnt, (12)
geht Hans-Werner Gensichen kurz auf den missionarischen Aspekt ein:
« Dass und wie er bemiiht war, die Begegnung mit dem Islam keinesfalls
in den Kategorien des Kreuzzugsgedankens und nicht ausschliesslich un-
ter dem geschichtstheologischen Aspekt , sondern auch als missionari-
sche Aufgabe zu verstehen, ist heute einwandfrei erwiesen wie seine an-
fangs eindeutig missionarische Haltung den Juden gegeniiber, die aller-
dings spéter, im Hinblick auf eine von ihm gefiirchtete Gegenmission, von
starkerer Distanzierung in den Hintergrund gedringt wurde.» (13) Gen-
sichen ist der einzige, der den Blickwinkel iiber Luther hinauslenkt und
auch noch Martin Bucer erwdhnt. Dieser fasste «csogar einen besonderen
Missionsapostolat ins Auge» und brachte «cauch in der hessischen Ju-
denordnung von 1539 den missionarischen Gesichtspunkt, wenn auch im
Rahmen obrigkeitlicher Zwangsmassnahmen zur Geltung.» (14) Wer
freilich weiss, was mit der «stidrkeren Distanzierung» Luthers von der
Judenmission und den von Bucer vorgeschlagenen «Zwangsmassnah-
men» konkret gemeint ist, mag sich fragen, ob die missionarische Aufga-
be in diesem Kontext so positiv zu bewerten ist.

In den folgenden Werken protestantischer Kirchenhistoriker haben
wir keine Informationen zu unserem Thema gefunden :

Kurt Aland, Geschichte der Christenheit Bd. II: Von der Reforma-
tion bis zur Gegenwart, 1982 ;

Theodor Brandt, Kirche im Wandel der Zeit, Teil II : Reformation
bis Gegenwart, 5. Aufl. 1978 ;

Friedrich-Wilhelm Kantzenbach, Grundlinien der Kirchenge-
schichte, Bd. II : Reformation und Neuzeit, 1976 ;

Bernd Moeller, Geschichte des Christentums in Grundziigen, 2.
Aufl. 1979 ;

Ekkehard Miihlenberg, Epochen der Kirchengeschichte, 1980 ;

Rudolf Stickelberger, Kirchengeschichte fiir jedermann, 3. Aufl
1969.

B. Wir kommen zu den katholischen Darstellungen der Kirchenge-
schichte. Die von Hermann Tiichle liberarbeitete und neubesorgte Kir-
chengeschichte von Kar! Bihimeyer bringt im 2. Band einen summari-
schen Abriss iliber «Die Judenfrage im Mittelalter und die spanische In-

182



quisition.» Im Abschnitt iiber « Humanismus und Renaissance » wird re-
lativ ausfiihrlich der « Reuchlinsche Streit tiber die Judenbiicher»> behan-
delt. (15)

Das von Hubert Jedin herausgegebene « Handbuch der Kirchenge-
schichte» informiert in einem eigenen Kapitel iiber «Die Juden in der
Christenheit des Mittelalters». (16) Auch die Reuchlin-Fehde wird aus-
fihrlich geschildert. (17) Umsomehr iiberrascht es, dass sich im ganzen
folgenden Band m.W. kein Wort iiber die Beziehungen der Kirche bzw.
der Reformatoren zu den Juden findet. (18)

Die von Rogier, Aubert und Knowles herausgegebene vierbandige
« Geschichte der Kirche» charakterisiert den Reuchlin-Streit mit folgen-
dem Satz : « Die fingierten «Dunkelméannerbriefe», in denen radikale Hu-
manisten Theologen und Monchtum mit sitttlichen Verdachtigungen, mit
Hohn und Spott iiberschiitteten, als es im Reuchlinschen Streit darum
ging, ob samtliche jiidische Schriften oder die Pamphlete gegen das Chri-
stentum vernichtet werden sollten, gehdren wohl zum Verwerflichsten,
womit je ein Gegner moralisch erledigt wurde.» (19) — In dieser Optik
sind also die Dominikaner zu Koln und die Inquisition die eigentlich Ver-
folgten. _

Auch die von Raymund Kottje und Bernd Moeller herausgegebene
dreibédndige «c Oekumenische Kirchengeschichte» enthélt nur einen kur-
zen Hinweis auf Reuchlin und seinen Streit mit der kirchlichen Inquisi-
tion. (20)

August Franzen schreibt in seiner «Kleine(n) Kirchengeschichte» in
einem Riickblick auf Luther : «Bis zuletzt hatte sich Luther in verzehren-
der Hingabe seinem Werk gewidmet. Er ist der religiose Fiihrer und Pro-
phet seiner Bewegung geblieben. Aber ein Heiliger war er nicht. Seine mit
den Jahren immer mehr zunehmende personliche Gereiztheit, sein Starr-
sinn, seine beispiellose Grobheit und Ungebardigkeit, mit der er oft
Freund und Feind anfiel, werfen dunkle Schatten auf seinen Charakter...
Der leidenschaftliche Hass, mit dem er in seinen letzten Schriften « Wider
Hans Worst) (1541), «Wider das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet,
(1545) und <« Abbildung des Papsttums> (1545) sowie « Von den Juden und
ihren Liigen» (1542) und den weiteren antijiidischen Schriften der letzten
Jahre um sich warf, ist auch mit dem Grobianismus der Zeit nicht mehr
zu entschuldigen. Was soll man erst sagen, wenn er mit unflatigsten Wor-
ten iiber die heilige Messe, iiber das Monchtum und iiber andere Dinge,
die ihm einst heilig waren und vielen anderen heilig geblieben sind, her-
zog.» (21)

183



Die detaillierteste und differenzierteste Darstellung des ganzen
Problemkreises in den von uns untersuchten christlichen Werken verdan-
ken wir dem bedeutenden katholischen Reformationshistoriker Joseph
Lortz. Im ersten Band seiner « Geschichte der Kirche in ideengeschichtli-
cher Betrachtung» widmet er einen ausfiihrlichen Paragrafen dem
Thema «Kirche und Synagoge». Am Ende kommt er auch auf die Re-
formationszeit zu sprechen :

« 1. Die Neuzeit iibernahm in der Frage, die uns hier beschéftigt, zu-
nachst das Erbe des Mittelalters. Auch die Reformation dnderte nichts,
weder an der rechtlichen Stellung der Juden noch an der von Abneigung
und Hass getragenen praktischen Behandlung, angefangen von den
Zwangspredigten (bis ins 18Jh.!), den Vertreibungen aus Stiddten und
Territorien bis zu den erwidhnten Globalverwiinschungen («die Juden zu
ertrinken, aufzuhéngen, zu verbrennen»), die weiter kolportiert wurden.
Zwar konnte es scheinen, als ob Martin Luther eine echte Missionierung
der Juden als christliche Aufgabe erkannt hitte. Leider blieb er sich an
diesem Punkte nicht treu. Seine Stellung ldsst sich im wesentlichen aus
den beiden Schriften ablesen : «<Dass Jesus ein geborener Jude sei»> (1523)
und « Von den Juden und ihren Liigen» (1534).

2. Die Synagoge steht fiir Luther in einer Linie mit den Héretikern
und Schismatikern, den Siindern iiberhaupt. Sie stellt geradezu das We-
sen des Siindhaften dar : sie ist in ihrem Legalismus der Urtyp der fleisch-
lichen Selbstgerechtigkeit des Buchstabendienstes ; sie will ja ihre Siin-
de nicht anerkennen, ndmlich ihre Schuld an der Kreuzigung Christi. Die
Bedriickung der Juden ist ein Zeichen von Gottes Zorn... (Es folgt eine
Zusammenfassung der beiden Schriften des Reformators mit vielen Zita-
ten.)

3. Ahnlich zwielichtig verhalten sich andere Reformatoren, z.B. Bu-
cer, der zuletzt (einige Punkte vorbehalten) jiidischen und christlichen
Glauben in eins wirft. Ausgesprochen hart und lieblos dussert sich Cal-
vin : die verderbte und unzahmbare Hartnéickigkeit der Juden verdient
ungeheures Elend, niemand solle sich ihrer erbarmen. Viel verstandiger ist
dagegen Capito, am verniinftigsten aber Osiander in einer anonymen
Schrift, in der er die unsinnigen Verleumdungen auf Ritualmord (nach
dem scheusslichen Posinger Prozess von 1529) zuriickweist, die durch
Folter erzwungenen Eingestindnisse entwertet, die eigenstichtigen Be-
weisgriinde verschuldeter Christen aufdeckt, all diese Anklagen, die «den
Christennamen stinkend» machen.

4. a) Leider hat sich auch Johannes Eck 1541 in denkbar grobster

184



Weise unerleuchtet gegen Osianders, «des lutherischen Verfiihrers>, Aus-
fihrungen und gegen die «tiickischen, falschen, meineidischen, diebi-
schen, rachsiichtigen, verraterischen» Juden gewandt.

b) Auch in dieser Frage war der tiberlegen-sachlichste der aus Spa-
nien kommende redliche deutsche Kaiser Karl V. (Anm. 40). So wenig er
seinen Glaubensiiberzeugungen etwas schuldig blieb, so fest er auf seinem
eintraglichen Judenregal bestand, er gab den mancherlei gefahrlichen
Verleumdungen gegen die Juden auch bei undurchsichtiger Kréftelage-
rung kein Gehor, er belastete die Juden in Deutschland nicht einmal be-
sonders mit Steuern, vielmehr lehnte er noch in dem ihnen 1544 gewéhr-
ten Privileg iiberlegen die Anklage auf Blutsverbrechen ab. (Anm. 40:
Vielleicht misste man auch den Landgrafen Philipp von Hessen nennen,
der den antisemitischen (Rathschlag, seiner Pradikanten sehr energisch
ablehnte : (Die Juden diirften nach dem Alten und Neuen Testament nicht
so eng gehalten werden.»)» (22)

Lortz schickt seinen Ausfiihrungen iiber Kirche und Synagoge auch
einige Bemerkungen tiber die «theologische Grundlage» voraus. Dort
heisst es u.a. : « Das Verhdltnis der Kirche zu den Juden ist grundsitzlich
verschieden von dem zu allen anderen christlichen Volkern : das Volk Is-
rael war nicht eine dem Christentum einfach fremde Gemeinschaft ; viel-
mehr war aus ihm, dem auserwihlten Volk, das neue Volk der Verheis-
sung herausgewachsen... Aber bereits seit dem 2. Jh. war dieses Bewusst-
sein der Kirche von ihrem Ursprung aus dem Judentum in hohem Masse
geschwunden. » (23)

Verglichen mit allen anderen von uns untersuchten Darstellungen der
Kirchengeschichte bringt Lortz

1) wesentlich mehr an Information. Der Leser kann sich ein deutliche-
res Bild iiber die Haltung Luthers machen. Gleichzeitig erfdhrt er auch
etwas uber die Stellung anderer Reformatoren zu den Juden, sowie (in
einer Anmerkung) einige Stichworte zur Lage der Juden in Deutschland.

2) Seine Ausfiihrungen machen deutlich, dass es bei der ganzen Frage
auch um ein theologisches Problem geht, nicht nur um eine Enttduschung
bzw. Masslosigkeit des alten Luther. Wer eine solche Darstellung liest,
wird sich eher aufgerufen fiihlen, dem theologischen Problem nachzuge-
hen, auch wenn er dabei vielleicht zu anderen Losungen kommen sollte
als Lortz.

185



C. Werfen wir nun noch einen Blick auf Darstellungen der Geschichte
der Juden. Wie wird in ihnen informiert tiber die Stellung der Reformato-
ren und anderer Personlichkeiten aus jener Zeit zu den Juden ? Cecil Roth
berichtet in seiner « Geschichte der Juden» zunichst ausfiihrlich liber
Reuchlin und den Streit um den Talmud und betont dann : «Mit dieser Pe-
riode beginnt die lange Reihe christlicher Gelehrter, die die hebriische Li-
teratur um ihrer selbst willen und nicht bloss als Waffe der Bekehrung
zum Christentum studierten. Reuchlins Eintreten fiir die Juden als «Mit-
glieder des Heiligen ROmischen Reiches und Untertanen des Kaisers» war
schon an und fiir sich eine erfrischende Neuerung, obgleich dieser Gedan-
ke nicht sofortige Anerkennung finden konnte.» (24) — Roth schildert
dann auch kurz die Haltung des jungen Luther und den Wandel in seiner
Einstellung. Er fahrt fort : «Obgleich seine Ermahnungen nicht vollstdn-
dig Gehor fanden, bleibt doch die Tatsache bestehen, dass sich noch lange
nach Luthers Tod das protestantische Europa vom katholischen Europa
in der Behandlung der Juden nicht wesentlich unterschied. Die katholi-
sche Welt wiederum zogerte kaum, den Juden ein betrachtliches Mass von
Verantwortung fiir die Reformation aufzubiirden... Wenn der Einfluss der
Juden die Spaltung heraufbeschworen hatte, dann war es gewiss empfeh-
lenswert, die Juden von der christlichen Gesellschaft abzusondern und sie
in noch strengerer Unterwerfung zu halten als bisher... Mit der Gegenre-
formation begann also ein dunkleres Zeitalter fiir die Juden der katholi-
schen Welt. Es war vorbei mit der unbekiimmerten Toleranz, durch die
sich die Papste der Renaissance ausgezeichnet hatten. An ihre Stelle trat
eine scharfe Unterdriickungspolitik, die an die dunkelsten Traditionen des
schwirzesten Mittelaltes ankniipfte.» (25)

In Max Wurmbrands Buch «Das Volk der Juden» finden wir ein Ka-
pitel tiber « Christliche Hebraisten im Zeitalter der Renaissance und Re-
formation». Darin werden neben Pico della Mirandola und Kardinal Egi-
dio von Viterbo auch Reuchlin und Luther genannt : « Bemerkenswert ist
jedoch, dass auch bei Luther, wie bei anderen christlichen Hebraisten, das
Interesse an der hebrdischen Sprache und Literatur nicht mit freundlichen
Gefiihlen gegeniiber dem Judentum und dem jlidischen Volk verbunden
war.» Nach einer kurzen Charakterisierung der Haltung Luthers fahrt er
fort : « Im Geiste des grossen Reformators erwies sich das protestantische
Deutschland nicht weniger intolerant als das katholische, und letzten En-
des wurden Luthers Forderungen wortwortlich erfiillt.» (26) Im Kapitel
«Die Juden in Deutschland im Jahrhundert der Reformation» erhalten
wir noch weitere Informationen zu unserem Thema : ««Joselmann (sc. von
Rosheim) hatte sogar den Mut selbst Martin Luther entgegenzutreten, als
er sich als heftiger Judenfeind entpuppte. In seinem Werk «Derech Hako-

186



desch> («Der heilige Weg») widerlegte er die Beschuldigung des Reforma-
tors gegen die Juden. Es gelang ihm sogar, den Strasburger Stadtrat zu
bewegen, die Veroffentlichung der antisemitischen Schriften Luthers zu
verbieten, was aber Luther natiirlich nicht hinderte, sie an anderen Orten
zu drucken.» (27) — « Aus Brandenburg, einem protestantischen Lande,
wurden die Juden im Jahre 1510 ausgewiesen, nach einem Prozess, der
achtunddreissig Mitglieder der jlidischen Gemeinde wegen Hostienschéan-
dung und Ritualmord zum Feuertod verurteilte. Luthers gelehrter Freund
Melanchthon, der sich vom Reformator durch seinen Edelmut und seinen
Gerechtigkeitssinn unterschied, liberzeugte den Kurfiirsten Joachim II.
von Brandenburg im Jahre 1539, dass der Berliner Prozess nichts weiter
als ein Justizmord gewesen war, und bereitete in dieser Weise den Boden
fiir die Intervention Joselmanns, der um Wiederaufnahme der vertriebe-
nen Juden ansuchte. Gegen Mitte des sechzehnten Jahrhunderts bestand
Iin Berlin wieder eine bescheidene jiidische Gemeinde.» (28)

Johann Maier fasst sich in seiner « Geschichte der jiidischen Reli-
gion» kurz: «Die Reformation hatte die Einstellung zu den Juden hier
(sc. in Deutschland) keineswegs positiv beeinflusst, vor allem Luther hat-
te sich in seinen spaten Jahren zu hemmungslosem Judenhass hinreissen
lassen und damit dem spateren Antisemitismus zu einem guten Teil die
«theologische» Rechtfertigung geliefert.» (29) — Dass auch ein kurzer
Text informativ sein kann, moge ein Abschnitt aus dem kleinen Buch von
Hermann Greive «Die Juden, Grundziige ihrer Geschichte im mittelal-
terlichen und neuzeitlichen Europa» zeigen. Greive schreibt zunéchst
liber die Reuchlin-Fehde und fahrt dann fort : «« An der gedriickten Lage
der deutschen Juden hat Reuchlins Gutachten freilich wenig gedndert, ob-
gleich sein Einsatz keineswegs lediglich Ausdruck eines abstrakten Hu-
manitdtsdenkens war, sondern sich durchaus auf der Linie bestimmter
politischer Bestrebungen bewegte, wie die Privilegien Karls V. aus den
Jahren 1519, 1530 und 1544 zeigen, an deren Zustandekommen Josel
von Rosheim mitgewirkt hat. Das Speyerer Privileg von 1544 ist eines der
freiheitlichsten, das Juden je gewahrt wurde. Doch in dieser Zeit der Kon-
solidierung der Territorialstaaten war es nicht nur der geistlichen Zentral-
gewalt, dem Papst versagt, sich gegen Luther und die reformatorische Be-
wegung durchzusetzen, auch der Aktionsradius der kaiserlichweltlichen
Zentralgewalt war iiberaus eng. Zudem entsprach der organisierten ka-
tholischen Judenfeindschaft der Dominikaner die prononcierte Haltung
Martin Luthers, der in seiner Schrift «Dass Jesus Christus ein geborener
Jude sei» (1523) den Juden zwar einige Freundlichkeiten gesagt hatte, frei-
lich schon damals mehr aufgrund missionarischer Hoffnungen als wirkli-
chem Verstdndnis fiir ihre Lage, schliesslich jedoch, in seinen Hoffnungen

187



getduscht, mit der Schrift « Von den Juden und ihren Liigen» (1543) nur
um so erbitterter zuschlug. Seine an die Adresse der Fiirsten gerichteten,
grossenteils ganz unglaublichen Ratschldge, die bis zu Aufforderungen
der Zerstorung ihrer Synagogen und Hauser, ihrer Auspliinderung und
Vertreibung reichen... konnten den Adressaten nur recht sein. Nicht um
ihnen unverziiglich zu folgen, dafiir waren sie an den Juden viel zu sehr in-
teressiert, sondern als Bestéitigung ihrer Zustiandigkeit und als wohlfeiles
Instrument, das sich gegebenenfalls im Kampfe zwischen den rivalisieren-
den politischen Médchten — etwa gegen den Kaiser — verwenden liess.
Vorstufen des aufklirerischen Toleranzgedankens sind auf Seiten der
Frommen, sei es der katholischen, sei es der reformierten, kaum zu finden,
am ehesten noch auf Seiten der Zentralgewalten und ihrer Befiirworter,
selbst eher im so verschrieenen Rom der Renaissancepépste als bei Lu-
ther und Eck. (30)

Dass ein deutscher Historiker wie Greive relativ ausfiihrlich iiber die-
sen Themenkreis informiert, bedarf keiner besonderen Begriindung. Aber
auch die urspriinglich in Israel erschienene dreibdndige «c Geschichte des
Jiudischen Volkes »» herausgegeben von Haim Hillel Ben-Sasson begniigt
sich nicht mit ein paar Bemerkungen. Selbstverstandlich enthilt sie einen
Abschnitt iiber «Die Reuchlin-Fehde, fiir und wider den Talmud.» (31)
Nach einer etwas breit geratenen Einfiihrung tiber «Die Bedeutung der
Reformation fiir die Geschichte der Juden» folgt ein Abschnitt liber Lu-
ther. Seine Haltung von den friihen Vorlesungen bis zum Tod wird auf
drei Seiten dargestellt und mit vielen Zitaten belegt. (32) Der Reformator
wird als ein «seinem innersten Wesen und Glauben nach» mittelalterli-
cher Mensch, seine Haltung als typisch « deutsche Mentalitdt»> charakte-
risiert. (33) (Darin trifft sich Ben-Sasson mit Von Loewenich!) Die aus-
filhrliche Darstellung Luthers wird erganzt durch folgenden Passus : «In
der Zeit, als Luther zu dieser krassen judenfeindlichen Sicht kam,gehérten
seinem Anhingerkreis auch Personen an, die konsequent an ihrer juden-
freundlichen Einstellung festhielten. Etwa um 1540 veroffentlichte der
protestantische Theologe Andreas Osiander anonym eine Schrift, mit der
er der Blut- beziehungsweise Ritualmordbeschuldigung entgegentrat.
Punkt fiir Punkt weist er nach, dass die sogenannten «Beweise» dafiir,
dass die Juden zu ritualen Zwecken christliche Kinder umbréchten, jeder
Grundlage entbehrten. Auch klagte er Monche und Priester der Verleum-
dung und Verfolgung von Juden an und deckte die materiellen Motive sol-
cher Verfolgung auf, die sich meist nur gegen wohlhabende Juden richte-
ten : « Denn die Juden selbst aus langer Erfahrung ein Sprichwort gemacht
haben, ein reicher Jud und armer Edelmann sein nicht gut bei einander>...
Doch trotz aller Bosartigkeit der Lutherschen Worte, trotz allen Juden-

188



hasses der Menge, trotz der Religionskriege, die Deutschland bis 1648
verwiisteten, kam es in dieser Epoche relativ selten zu judenfeindlichen
Gewaltakten.» (34) — Es folgen dann noch weitere Informationen iiber
die Situation der Juden und Verfolgungen zur Zeit der Reformation.

D. Zusammenfassung

Wir haben insgesamt 19 deutschsprachige Darstellungen der Kir-
chengeschichte und 5 Werke iiber die Geschichte der Juden im Blick auf
das Thema « Luther, die Reformation und die Juden» analysiert. Eine
kleine Zusammenstellung zeigt, wie oft tiber welche Themen informiert
wird :

Geschichte des Christentums Geschichte

prot. kath. der Juden
Gesamtzahl . . . . . . . . . 13 6 5
Reuchlin . . . . . 6 5 5
Luthers Judenschriften . 3 2 5
Weitere Informationen . 1 1 4

Damit ist natiirlich noch nichts dariiber gesagt, wie ein Thema darge-
stellt wird (prézis ? ausfiihrlich genug ? Hintergrundinformationen ? usw.)

Zunichst fallt auf, dass in christlichen Biichern iiber die Kirchenge-
schichte wesentlich haufiger liber Reuchlin geschrieben wird als tiber Lu-
thers Judenschriften. Kann die Darstellung des ersteren im allgemeinen
als sachlich bezeichnet werden, so sind die Ausfiihrungen iiber den Refor-
mator meistens entweder apologetisch oder polemisch geféarbt, jedoch we-
nig informativ. Uber das Echo auf seine Schriften, die Entwicklung von
1523 bis 1543 sowie die Wirkung auf die Fiirsten und die Auswirkungen
auf das Verhaltnis von Christen und Juden erfahren wir fast nie etwas. Die
anderen Reformatoren bzw. die Exponenten der romisch-katholischen
Kirche kommen gar nicht in den Blickwinkel. Nur das Werk von Joseph
Lortz bildet hier in jeder Beziechung eine Ausnahme.

Die meisten der von uns untersuchten Darstellungen der Geschichte
der Juden informieren in dieser Hinsicht wesentlich ausfiihrlicher und dif-
ferenzierter. Wir erfahren bei ihnen nicht nur einiges iliber Luthers Hal-
tung sondern auch weitere Einzelheiten aus dem Bereich der Reforma-
tionsgeschichte. Das ist an sich nicht verwunderlich, denn aus der Per-
spektive der Minderheit und der Verfolgten sieht die Geschichte meistens
ganz anders aus, als aus der Perspektive der Mehrheit bzw. der grossen
geschichtsméchtigen Institutionen.

189



Trotzden bleibt die Frage : warum gehen nur so wenige der neueren,
z.T. sehr umfangreichen Werke der Kirchengeschichtsschreibung auf das
Thema «Die Reformation und die Juden» ein ? Ist die Fragestellung so
marginal, dass sie den «durchschnittlichen» Kirchenhistoriker gar nicht
interessiert ? Oder ist das Thema als solches so peinlich, dass man es lie-
ber umgeht ? Gehort es zu den Tabus der Kirchengeschichte ? Immerhin
geht es dabei ja nicht um eine liberholte Fragestellung, die ldngst der Ver-
gangenheit angehort. Luthers Haltung zur Judenfrage spielte nicht nur
wihrend der Reformationszeit eine gewisse Rolle. Sie hatte auch
Langzeit-Wirkungen, deren schreckliche Konsequenz erst in unserem
Jahrhundert vollends deutlich geworden ist. Miisste nicht gerade die Ju-
denvernichtung im Dritten Reich die Kirchenhistoriker veranlassen, sorg-
faltiger und sensibler nach den christlichen Wurzeln des Antisemitismus
zu fragen und diese dann auch darzustellen ?

Dabei geht es freilich nicht nur um eine Frage der Geschichtsschrei-
bung, ihrer Tabus, ihrer « Liicken» und ihrer Auswahlkriterien. Auch die
theologischen bzw. ideologischen Pramissen des Historikers spielen eine
grosse, nicht zu unterschitzende Rolle. Besonders deutlich wurde das bei
Lortz und (mit umgekehrtem Vorzeichen !) bei Von Loewnich. So spiegelt
sich auch in der Geschichtsschreibung die alte Frage : ist die Kirche die
legitime Erbin des Volkes Israel, so dass theologisch gesehen — das Ju-
dentum nach Jesus eigentlich kein Existenzrecht mehr hat ? Oder sind
Kirche und Israel zwei eigenstdandige Grossen, die gegenseitig bereit sind,
das Dasein und die Wiirde des Anderen zu akzeptieren ? Wie immer der
Historiker diese Frage fiir sich beantwortet, — seine Antwort wird
zweifellos auch Auswirkungen auf sein eigenenes Bild der Geschichte ha-
ben — und auf das seiner Zeit und Gesellschaft.

ANMERKUNGEN

1. Wir lassen also dabei Biografien Luthers und die unzdhligen Forschungsbeitrage
zur Theologie und zur Geschichte der Reformation, sowie der christlich-jlidischen
Beziehungen ganz ausser acht. Eine griindliche Analyse der meisten bis 1972 erschie-
nenen Schriften gibt Johannes Brosseder, Luthers Stellung zu den Juden im Spiegel
seiner Interpreten, 1972.

2. Karl Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, 12. Aufl. 1956, S. 266f.

190



10.
11.

12.
13.

14.
15.

16.

iy A
18.

19,

20.

21.
22.

23.
24.

23.
26.

27.
28.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Martin Luther und die Anfange der Reformation,
1965, S. 44.

Franz Lau und Ernst Bizer, Reformationsgeschichte Deutschlands bis 1555 ; in: Die
Kirche in ihrer Geschichte. Ein Handbuch hsg. von K. D. Schmidt und Ernst Wolf,
Bd. 3, Lieferung K, 1964, S. 10.

Kurt Dietrich Schmidt, Grundriss der Kirchengeschichte, 5. Aufl. 1967, S. 266.
Eberhard Orthbandt, Dietrich Hans Teuffen, Ein Kreuz und tausend Wege. Die
Geschichte des Christentums im Bild, 1962, S. 514. Das Werk enthélt eine spezifische
Abwertung des Alten Testamentes und manche Antisemitismen, z.B. : « Die urspriing-
lich thoraistisch grosse Angst vor dem siindhaft-gefahrvollen Geschlechtstrieb tiber-
betonte ihn im Mittelalter und in der Neuzeit dermassen, dass die psychoanalytisch
eingekleidete Aufforderung Siegmund Freuds zur sexuellen Hemmungslosigkeit ge-
radewegs als liberaus gefahrvoller Gegenschlag aus dem Judentum im 20. Jahrhundert
anzusehen wire.» (8. 395)

Karl Kupisch, Kirchengeschichte Bd. III (Politik und Konfession, Die Reformation in
Deutschland), 1974, S. 16.

Walther von Loewenich, Die Geschichte der Kirche, Bd. II (Reformation und Neu-
zeit), 1964, S. 56.

a.a.0.8.57.

vgl. bes. Bd. 1, S. 20-26.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Die Reformation in Deutschland und Europa,
1965,S.51.

a.a.0. S. 68f.

Hans-Werner Gensichen, Missionsgeschichte der neueren Zeit, Die Kirche in ihrer
Geschichte, Bd. 4, Lieferung T, 3. Aufl. 1976, S. 6.

a.a.0.8S.8.

Kirchengeschichte von Karl Bihlmeyer, neubesorgt von Hermann Tiichle, 12. Aufl.
1952, S. 480f. Bd. 2.

Handbuch der Kirchengeschichte, hsg. von Hubert Jedin, Bd. III/2 (Vom kirchlichen
Hochmittelalter bis zum Vorabend der Reformation), 1968, S. 717-28.

a.a.0. S. 735-37 (beide Abschnitte von Erwin Iserloh).

Bd. IV (Reformation, Kath. Reform und Gegenreform) von Iserloh, Glazik und Jedin,
1967.

Geschichte der Rirche, hsg. von L. J. Rogier, R. Aubert, M. D. Knowles, Bd. III (Re-
formation und Gegenreformation v. H. Tiichle) dt. 1965, S. 39.

Oekumenische Kirchengeschichte, hsg. v. R. Kottje und B. Moeller, Bd. II (Mittel-
alter und Reformation), 2. Aufl. 1978, S. 269 u. 272 (von G. A. Benratth).

August Franzen, Kleine Kirchengeschichte, 6. Aufl. 1976, S. 275f.

Joseph Lortz, Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, Bd. I
(Altertum und Mittelalter), 21. Aufl. 1962, S. 483-85.

a.a.0.S.467

Cecil Roth, Geschichte der Juden, Von den Anfangen bis zum Neuen Staat Israel,
dt. 1954, S.313.

a.a.0. 8. 314f. ‘

Max Wurmbrand (in Zusammenarbeit mit Cecil Roth), Das Volk der Juden. 4000
Jahre Kampf ums Uberleben, Israel 1980, S. 214.

a.a.0. 8. 257f.

a.a.0. 8. 259.

191



29. Johann Maier, Geschichte der jiidischen Religion, 1972, S. 401. vgl. auch S. 440f. 30.

Hermann Greive, Die Juden. Grundziige ihrer Geschichte im mittelalterlichen und
neuzeitlichen Europa, 1980, S. 112f. '

31. Geschichte des jiidischen Volkes, hsg. v. H. H. Ben-Sasson, Bd. II (Vom 7.-17. Jahr-
hundert. Das Mittelalter), dt. 1979, S. 250f. (von Ben-Sasson).

32. S.320-323.

33. S.320.

34. S.323.

192



	Kein Platz für die Juden? : Luther, die Reformation und die Juden : in Büchern über die Geschichte der Kirche

