
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Erbarmen für Luther? : Zu zwei neuen Büchern über den Reformator
und die Juden

Autor: Maser, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ERBARMEN FÜR LUTHER?
ZU ZWEI NEUEN BÜCHERN

ÜBER DEN REFORMATOR UND DIE JUDEN (1)

von PeterMaser

Das Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland << Martin

Luthers Gegenwart 1983>> ist ganz unmissverständlich: «Wenn die
Evangelische Kirche in Deutschland jedermann einlädt, sich dieser
Gestalt unserer Geschichte zu erinnern, so übersieht sie nicht die zwar nicht
gewollten, aber doch eingetretenen Folgen seines Wirkens, die belasten.
Anders als bei früheren Jahrhundertfeiern sehen wir heute auch die Schatten,

die dieses Licht mit sich gebracht hat... So wichtig Luthers frühe
Schrift über die Juden auch noch heute ist, so verhängnisvoll wurden
Äusserungen des alten Luther. Niemand kann sie heute gutheissen. >> (2)

Sieht man vor diesem Hintergrund jene Veröffentlichungen aus der
neuesten Zeit durch, in denen das Thema « Martin Luther und die Juden > >

monographisch thematisiert wird, so kommen einem durchaus Zweifel,
ob der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland die Zeichen der Zeit
und den Stand der theologischen Erörterungen wirklich adäquat erfasst
hat. Selbstverständlich wird heutzutage kein Theologe oder Historiker
Luthers späte Äusserungen zur Judenfrage schlechthin « gutheissen » ;

wohl aber gibt es sachlich gewichtige Versuche, die Position des Reformators

in dieser Frage neu zu definieren. (3)

Weite Verbreitung dürfte inzwischen die Arbeit von Walther Bienert
« Martin Luther und die Juden. Ein Quellenbuch mit zeitgenössischen
Illustrationen, mit Einführungen und Erläuterungen» gefunden haben, die
1982 vom Evgl. Verlagswerk in Frankfurt/M. veröffentlicht wurde. Ein
solches <( Quellenbuch >> ist seit langem ein dringendes Desiderat, da
Luthers « Judenschriften >> vollständig und seriös ediert eigentlich nur in der
Weimarana zugänglich sind, sieht man hier von der Textgestalt ab, die die
Erlanger Ausgabe von 1841/42 im 32. Band bietet, und den mancherlei

Dr. Peter Maser ist Mitarbeiter am Ostkirchen-Institut der Universität Münster.
Adresse : Kreuzstr. 2-4/III, D - 4400 Münster.

166



Auswahlausgaben, die in der nationalsozialistischen Zeit veranstaltet
wurden.

Bedauerlicherweise hat auch Bienert wieder das sachlich unzureichende

Verfahren gewählt, ausführliche Quellenzitate durch Erläuterungen

und Querverweise so miteinander zu verbinden, dass der Leser zwar
einen klaren und verlässlichen Eindruck davon erhält, was Luther zu
sagen hatte, nicht aber in die Lage versetzt wird, die Texte selbständig in
ihrem Gesamtzusammenhang zu studieren.

Einleitend bemerkt der Autor : « Die Unsicherheit über Luther ist
geblieben. Einmütigkeit besteht bisher wohl nur darin, dass Luther kein
Antisemit war, zumal es in seiner Zeit noch keine Rassentheorie und keinen
Antisemitismus gab. Es gab aber einen starken Antijudaismus.>> (S. 13)
Bereits hier wird eine Verfahrensweise erkennbar, die nur als historischer
Taschenspielertrick bezeichnet werden kann, der dann theologisch
verwertet wird. Was in der Erinnerung haften soll, ist die Behauptung, dass
der Reformator kein Antisemit gewesen sei. Gott sei Dank Dass er Anti-
judaist war, zumindest in seiner späteren theologischen Karriere,
erscheint dann als eine hinnehmbare Angelegenheit, zumal Antijudaismus
als theologische Denkungsart ja wohl keineswegs so gefahrlich ist wie der
Antisemitismus, dem Luther nicht verfiel, weil es ihn zu seiner Zeit noch
nicht gab. Die Frage, die hier allein zu stellen gewesen wäre, hätte lauten
müssen : ist der Antijudaismus des ausgehenden Mittelalters und der
Reformationszeit ein direkter Vorläufer des späteren, rassisch argumentierenden

Antisemitismus Und ergänzend wäre zu bestimmen gewesen,
inwieweit Luther zu den Promotoren dieses Antijudaismus gehörte.

Aber auch dann, wenn Luthers Stellung zu den Juden als theologischer

Antijudaismus verharmlost worden ist, bleibt die Lektüre seiner
einschlägigen Schriften offensichtlich eine so brandgefahrliche Sache, dass
dafür gewisse Vorgaben mitgegeben werden müssen. Bienert warnt
davor, <<aus wenigen Zitaten oder vielen Stellenverweisen ein System zu
konstruieren )>, erklärt es für unmöglich, « die Äusserungen einer Lebensphase

herauszuheben... und damit <den Luther > charakterisieren zu wollen

>>, und fordert schliesslich : << Vor allem müssen Luthers Äusserungen
über die Juden in ihren geschichtlichen Kontext gestellt, sie dürfen nicht
isoliert beurteilt werden... Integriert in die jeweilige Entwicklungsphase
Luthers und in seine jeweilige geschichtliche Situation sowie in den
Zusammenhang der Theologie und in die Denk- und Verhaltensweisen seiner
Zeitgenossen, auch der jüdischen, wird die ganze Variationsbreite und
zugleich die zentrale Konstante von Luthers Begegnung mit Juden, mit dem
Judentum und mit der jüdischen Religion lebendig. >> (S. 16)

167



Es ist hier nicht möglich darzustellen, wie Bienert im einzelnen
vorgeht. Positiv hervorzuheben ist sein konsequentes Bemühen, nicht nur
Luthers Lebensverhältnisse in den Blick zu bekommen, sondern auch den
Gesamtzusammenhang seiner theologischen Anschauungen wenigstens
andeutungsweise präsent- zu halten. Insgesamt gesehen zeichnet Bienert
ein Bild des Reformators, das von dem Wunsch bestimmt ist, die Entwicklung

des Theologen Luther als geradlinig und eigentlich judenfreundlich
bis zuletzt zu beschreiben: <<Luthers bleibende Einladung an die Juden
von den Anfangen der Reformation bis zu seinem Tode war die eigentliche

Triebkraft seines Verhaltens zu den Juden. » (S. 182) Nur « aus Gründen

dogmatischen Verantwortungsbewusstseins » und << landeskirchlicher

Religionspolitik» entgleiste Luther in Judenfeindschaft.» (ebd.)
Historisch betrachtet ergab sich nach Bienert folgender Ablauf : «Die
langjährige, in Luthers reformatorischer Theologie verwurzelte Judenfreundschaft

seit 1514 knickte in mehrjähriger, durch den Gang der Geschichte
bewirkter Entwicklung der Jahre 1538-1543 in eine Judenfeindschaft um,
für die es in Luthers Theologie keine Erklärung gibt. Die wirkliche Ursache

dieses Antijudaismus war die religionspolitische Lage : Luthers Sorge
um die durch jüdische Kritik bestrittene Wahrheit des Evangeliums und
der kirchlichen Dogmen. Diese suchte er in einer sich verschärfenden
Polemik gegen die Juden zu verteidigen. >> (S. 186) Das eigentlich theologische

Problem dieses Wandels verdeutlicht Bienert an dem «fünffachen
Selbstwiderspruch», in den Luther durch diese Entwicklung geriet: << 1.

Luthers frühreformatorisch-humanistische Toleranz für jüdische Schriften

und Kulte seit 1514. 2. Luthers reformatorisches Römerbriefverständnis,

demzufolge Israel unwiderruflich Volk Gottes ist, auch wenn
nur ein kleiner Teil Israels sich zu Christus bekennt, die weit überwiegende

Mehrheit aber erst in das endzeitliche Messiasreich eingegliedert wird.
3. Luthers Kampf für Freiheit in Glaubens- und Gewissensentscheidungen

seit Augsburg 1519, der < Freiheit eines Christenmenschen > 1520 und
Worms 1521.4. Luthers bis in seinen Tod vertretene Zwei-Reiche-Lehre,
die dem Staat das Recht abspricht, in Glaubenslehre oder Religionsausübung

eingreifen zu dürfen. 5. Luthers zeitlebens bewahrte allgemeinchristliche

Theologie, dass ein Gläubigwerden allein vom Heiligen Geist durch
Verkündigung von Gottes Wort bewirkt wird, nie aber durch Gewalt.»
(S. 189)

Mit spürbarer Erleichterung wird denn auch festgestellt : << Der späte
Fremdkörper des Antijudaismus lässt sich unbeschadet der Theologie
Luthers als an diese nur angehängte zeitbedingte Abirrung wieder ablösen.

» (S. 188) Oder noch deutlicher : «Wenn die historischen Fakten,
wie sie sich mit der Entwicklung der Landeskirchen einstellten, im Verhal-

168



ten Luthers zu den Juden eine neue Weichenstellung herbeiführten, dann
kann nicht das Evangelium hierfür verantwortlich gemacht werden und
auch nicht Luthers reformatorische Theologie. Dann gehört Judenfeindschaft

nicht zur reformatorischen Theologie, ist weder in dieser vorhanden,

noch als Konsequenz aus ihr zu deduzieren, sondern spät-
mittelalterlich-vorreformatoriàche Theorie und Praxis. » (S. 189)

Folgt man dieser Anschauung konsequent, so wird die «Judenfeindschaft»

des späten Luther zum «Betriebsunfall» verharmlost, der
keinesfalls etwas mit dem System ursächlich zu tun haben kann, in dem er
sich ereignet hat. Das Dilemma, in das er sich mit dieser Lösung
hineinmanövrierte, hat Bienert offensichtlich nicht genau genug durchdacht.
Wenn das Evangelium nicht verantwortlich gemacht werden kann und
auch nicht Luthers reformatorische Theologie, dann kann logischerweise
eigentlich nur der Reformator selbst, das Individuum Luther also, in
Anspruch genommen werden, das sich unter «dogmatischem Verantwor-
tungsbewusstsein » und im Blick auf« landeskirchliche Religionspolitik >>

zu antijüdischen Äusserungen hinreissen liess, die selbstverständlich auch
von Bienert tiefbedauert werden. Wie hier nun aber die Grenzen gezogen
werden sollen, dürfte damit endgültig unklar sein, denn zumindest
(«dogmatisches Verantwortungsbewusstsein» ist eine Angelegenheit, die
unmittelbar dem Bereich der reformatorischen Theologie zuzuordnen ist.
Auch << Religionspolitik », — wenigstens in dem Sinn, in dem Bienert von
ihr spricht, — kann nur als theologische Aktion verstanden werden. Ist es
also doch die reformatorische Theologie, die in einer ganz bestimmten,
historisch konkreten Situation vor der Judenproblematik versagte Bienert
weicht vor einer exakten Beantwortung dieser Frage zurück, indem er
nun auch noch die «spätmittelalterlich-vorreformatorische Theorie und
Praxis » ins Spiel bringt, in die Luther angesichts akuter Belastungen
versank. Geht es also vielleicht doch nicht um ein Fiasko reformatorischer
Theologie, sondern (nur) um das persönliche Scheitern des Reformators
Geht es um Erbarmen für Luther Die Frage muss ungeheuerlich klingen,

könnte aber einen, wahrscheinlich den einzigen historisch und
theologisch sauberen Weg aus dem grossen Dilemma weisen, stellt sie doch
immerhin erst einmal in Rechnung, dass auch der geistesmächtigste Theologe

des Erbarmens bedarf, das nichts verschweigt und nichts interpreta-
torisch verharmlost, aber auch von der reinigenden Kraft der Vergebung
weiss.

Bevor wir aber hier weiterzudenken versuchen, sei auf Heiko A.
Obermans Buch «Wurzeln des Antisemitismus. Christenangst und
Judenplage im Zeitalter von Humanismus und Reformation» eingegangen,

169



das 1981 bei Severin und Siedler in Berlin erschienen ist. (4) Bereits die Ti-
telformulierung << Wurzeln des Antisemitismus)) verweist auf das
bekannte Problem, das auch Oberman gegenwärtig ist, wenn er erklärt :

«Das Zeitalter von Humanismus und Reformation hat den Judenhass
nicht erfunden, sondern ihn vorausgesetzt. Zugleich aber gilt, dass jene
Zeit, die so bewusst die Traditionen des Mittelalters überprüft hat, alles,
was dieser Sichtung standgehalten hat, mit neuer Kraft der Neuzeit
weitervermittelt hat. Dieses < Zugleich > prägt das Gesicht der Epoche und
bestimmt ihr Gewicht für die Neuzeit. » (S. 14) Präziser müsste der Haupttitel

des Obermanschen Buches also wohl << Wurzeln des neuzeitlichen
Antisemitismus» lauten, wobei dann allerdings vorauszusetzen wäre, dass

der Begriff des Antisemitismus nicht auf die rassistisch motivierte Form
der Judenfeindschaft eingeengt wird. (5)

Im Gegensatz zu Bienerts Verfahren, in enger Bindung an kommentierte

Quellenzitate das Problem «Luther und die Juden» zu entfalten,
bevorzugt Oberman die breitangelegte Analyse des ganzen Zeitalters von
«Humanismus und Reformation)), um Luthers Stellung zu den Juden
aufzuhellen. Dabei formuliert er zwei Aufgaben, die jeder Historiker zu
erfüllen hat : « letzter Anwalt und Pflichtverteidiger für die Toten » zu sein
und zugleich «die Rolle des Staatsanwalts zu übernehmen>>, dem es
aufgegeben ist, «die Vergangenheit zu verklagen, um künftigen Rückfällen
zu wehren >> (S. 17). Eine präzisere Definition der Verantwortung des
Historikers ist schwer vorstellbar

Auch Oberman beginnt seine Darlegungen mit grundsätzlichen
methodischen Überlegungen und fordert, den Reformator nicht aus « seiner
Zeit» herauszulösen und «als zeitloses Eigenthema» zu behandeln (S.
94). Innerhalb der Theologie Luthers dürfe das «Judenthema» nicht
<< verselbständigt)) werden. Zudem müsse sich jede Bewertung das («Gespür

für die Sprache des <Grobianismus> und ihre Nuancen)) erarbeiten,
um einen « Masstab für den damaligen Stand der Härteskala in der
Judenklage» zu gewinnen (S. 95). Kurzum : «(Zugang zu Luthers Beurteilung

von Juden und Judentum wird man jedoch nur finden können, wenn
das persongebundene Thema < Luther und die Juden > historisch erweitert
wird zum Thema < Die Juden im Zeitalter von Humanismus und Reformation

Zugleich ist es an der Zeit, sich dem Tatbestand zu stellen, dass die
Judenfrage keine schwarze Sonderseite in Luthers Werk bildet, sondern
ein zentrales Thema seiner Theologie ist.» (S. 125) Vor dem Hintergrund
dieser Prämissen gewinnt Oberman ein in sich stimmiges Bild von
Luthers Verhältnis zu den Juden, was durch einige Zitate hinlänglich skizziert

sein mag.

170



Oberman ist davon überzeugt, dass ein Bruch in Luthers Haltung
nicht festzustellen ist: «Die harten Judenschriften, daran ist nichts zu
deuteln, sind kompromisslos hart. Sie stehen aber keineswegs vereinzelt
da, sie bilden kein Spezialthema und sind nicht der Ausdruck einer
Hassneurose, nicht zurückzuführen etwa auf frühe Kindheitserlebnisse oder
spätere schockierende Erfahrurfgen. Sie sind vielmehr der Ausdruck von
Luthers Lagebeurteilung der Kirche am Ende der Geschichte. Stand die
Kirche schon immer unter dem Beschuss des Teufels, so gewinnt dieser
Ansturm mit dem Anrücken der Endzeit an Vehemenz... Luther weiss,
dass diese Zeit gekommen ist. Der Teufel muss alle Hilfstruppen mobil
machen, um die Reformation zurückzuschlagen, zurück bis nach Rom.
Im Rückblick aufdie Anfange zeigt sich, dass die Reihung von Juden,
Häretikern und Abtrünnigen ein Grundmotiv der Theologie bereits des jungen

Luthers ist. (S. 139) Luthers Äusserungen über Juden und Judentum
können also nur richtig eingestuft werden, wenn sie aus der zeitgenössischen

Endzeiterwartung heraus interpretiert werden: «Solidarität mit
dem Antichrist ist Luther — wie seiner Zeit — zu keiner Zeit denkbar
gewesen, 1523 so wenig wie 1546. Ebensowenig war ihm die Reihung von
Juden, Türken und falschen Christen je zweifelhaft. < Luther und die
Juden > wird also nur durch die Nachgeschichte zum Sonderthema. Es gibt
zwar Judenschriften, sie gehören aber mit den Türken- und Papstschriften
zu der einen unauflösbaren Gattung der Endzeitprophetie. » (S. 155)
Oder sehr viel persönlicher gewendet : << Als für den alten Luther die Welttage

sich dem Ende zuneigen, geht es nicht um Türkenzug, um Rom- oder
Judenhass, sondern um die Aufrechterhaltung des Evangeliums in den
Wirren der Endzeit. >> (S. 162)

Oberman hat es wohl selbst nur zu deutlich empfunden, zu welchem
erschreckenden Ergebnis er im Blick auf Luther letztlich gelangt ist. Da
mag der Hinweis auf die anders angelegten Positionen eines Justus Jonas
oder Andreas Osiander, die ihre «evangelische Glaubenshoffnung... auf
die gemeinsame Zukunft der endzeitlichen Befreiung von Juden und Christen

>) richteten, ebensowenig zu helfen wie der, dass schon bei Luther der
Bruch mit der «Hass einpeitschenden Passionsfrömmigkeit» des Mittelalters

zu belegen sei (S. 163ff.). Ja, auch der auf Luther folgenden
Entwicklung traut Oberman — wohl zu Recht — nicht viel zu, insbesondere
der Aufklärung und ihrem Toleranzgedanken misstraut er heftig : << Es ist
offenbar, wie weit die Duldsamkeit der Aufklärung Juden und Christen
tragen kann : eine Steigerung der arabischen Ölpreise und verfehlte Bomben

Israels enthüllen jäh die Grenzen. Die Toleranz bleibt ein Schlagwort,
wenn sie auf schlechtem Gewissen gründet. Toleranz zwischen Christen
und Juden hat nur Zukunft in der Vergegenwärtigung der gemeinsamen

171



Geschichte, in die sie beide durch den Bund Gottes gestellt sind — trotz
Hass und Kollektivschuld, trotz Austreibung, Verfolgung und Vernichtung.»

(S. 191f.)

In seiner umfassenden Untersuchung zu dem Thema «Luthers Stellung

zu den Juden im Spiegel seiner Interpreten» aus dem Jahr 1972 hat
Johannes Brosseder rund 130 Stellungnahmen zum Problem «Luther
und die Juden » von Johannes Mathesius bis hin zu Karl Heinrich Rengs-
torf und Siegfried v. Kortzfleisch analysiert und dabei drei Grundtypen
der Interpretation festellen können: «1. der Interpretationstyp der
< Wandlung >, 2. der Interpretationstyp der < Kontinuität). 3. der
Interpretationstyp von (Kontinuität und Wandlung>.» (6) Sowohl Bienerts als
auch Obermans Studie wird man dem dritten Typ, der von « Kontinuität
und Wandlung » bei Luther ausgeht, zuordnen müssen, zu dem Brosseder
ausführt : << Der dritte Interpretationstyp versucht eine Kombination des
ersten und zweiten Interpretationstyps und sagt, bei Luther müsse eine
grundsätzliche Kontinuität seiner Theologie der Rechtfertigungslehre,
von der aus Luthers Stellung zum Judentum begriffen werden müsse,
festgestellt werden ; allerdings habe Luther aus ihr unterschiedliche, ja
gegensätzliche praktisch-rechtliche Folgerungen gegenüber dem Judentum
gezogen und auf dieser Ebene einen Wandel seiner Anschauungen durchgemacht.

»(7)

Mit einer solchen Zuordnung soll selbstverständlich nicht behauptet
werden, die Untersuchungen von Bienert und Oberman über «Luther
und die Juden» wären nichts anderes als eine Umformulierung längst
schon bekannter Interpretationen. Beide setzen innerhalb des Interpretationstyps

von << Kontinuität und Wandlung » durchaus neue und wichtige
Akzente. Die Darstellung von Bienert mag dabei dem herkömmlichen
Schema stärker verhaftet sein als die Obermans, der in Luthers Theologie
und Haltung den Juden gegenüber grundsätzlich die Kontinuität gewahrt
sieht : << Die Reihung (Juden, Häretiker und Scheinchristen >, bei denen es
sich nicht um laue Karteichristen, sondern um des Teufels fünfte Kolonne
handelt, bleibt die Konstante in Luthers Theologie bis in seine Spätschriften

hinein. Alle drei sind Handlanger des Satans, gerichtet gegen das wahre

Israel, gegen die gläubige Kirche aller Zeiten... Zusammen mit seiner
Zeit weiss Luther, dass mit der Entfesselung des Antichrist die letzte Epoche

der Weltgeschichte angebrochen ist. Die konstante Präsenz des
Satansreichs in allen Epochen wird in der Endgeschichte nochmals gesteigert,

mit ungekannter Vehemenz bricht der Teufel hervor. » (S. 144) Aber
auch Oberman ist genötigt, in diese ((Konstante» Abstufungen
einzuzeichnen, die letztlich nichts anderes als « Wandel >> meinen können : ((In

172



den Jahren 1519 bis 1523 ist Luther von dem Gedanken getrieben : Gott
ist im Werke, er hat begonnen, die Seinen aus allen Völkern, Juden und
Heiden, der babylonischen Gefangenschaft zu entreissen. Durch die
Wiederentdeckung des Evangeliums kann Christus jetzt unverzerrt verkündigt

werden. Dadurch wird der Glaube geweckt, welcher der wahren Kirche

den einzigen Ausweg bahnt.» (S. 147) Hier klingt die alte
Enttäuschungstheorie, wie sie Reinhold Lewin in seiner klassischen Abhandlung
wirkungskräftig vorgetragen hat, (8) unüberhörbar an, obwohl Oberman
sich gerade gegen diese deutlich abzugrenzen versucht. Was an Ober-
mans Darstellung wichtig und für die weitere Debatte über Luthers
Haltung gegenüber den Juden forderlicher ist, ist die Beschreibung jener
Entwicklung, innerhalb derer sich Luthers anfängliche 'Endzeiihoffnung
offensichtlich unaufhaltsam in Endzeiton#?/ verkehrt. Damit werden
theologische und persönliche Tiefendimensionen in das Blickfeld gerückt, die
die von Oberman eingeforderte Aufgabenstellung des Historikers, nämlich

als «letzter Anwalt und Pflichtverteidiger für die Toten» und
zugleich in der « Rolle des Staatsanwalts... die Vergangenheit zu verklagen,
um künftigen Rückfällen zu wehren», aufs äusserste strapazieren dürften.

Oberman selbst hat sich letzlich wohl doch nur in der erstgenannten
Funktion betätigt. Seine Forderung, das ganze «Zeitalter von Humanismus

und Reformation» in die Betrachtung einzubeziehen, um Luther
Gerechtigkeit widerfahren lassen zu können, ist durch ihn selbst in
vorbildlicher Weise eingelöst worden. Die persönlichen und theologischen
Voraussetzungen des Reformators, soweit sie sich auf seine Stellung
gegenüber den Juden beziehen, sind in der Tat nun um ein erhebliches Stück
einsichtiger geworden. Um so erstaunlicher wirkt es demgegenüber
allerdings, dass Oberman die zweite Funktion des Historikers so wenig praktiziert

hat. Auf eigentümliche Weise trifft er sich hier im Ergebnis mit Bie-
nert, der sich ja auch einerseits damit begnügt, Luthers Position aus ihren
Voraussetzungen verständlich zu machen, um dann andererseits dem Leser

zu versichern, dass diese Position nicht unmittelbare Frucht
reformatorischer Theologie sei und also einer grundsätzlichen theologischen Kritik

nicht unterzogen werden müsse. Die von Oberman so treffend
beschriebene doppelte Aufgabe des Historikers wird weder von Bienert
noch von Oberman ausgeübt. Der Grund hierfür liegt darin, dass beide
Autoren sich der Aufgabe einer theologischen Kritik an Luthers Haltung
gegenüber den Juden entziehen, indem sie in der Rolle des Anwalts aufgehen.

Aus guten Gründen aber stehen in jedem Prozess Anwalt und Staatsanwalt

auf verschiedenen Seiten vor den Schranken des Gerichts. Ihre
Funktionen sind nicht in einer Person zu vereinigen, und Gerechtigkeit
kann nur da Wirklichkeit werden, wo beide Seiten zur vollen Geltung

173
i



kommen. Das von Oberman eingeführte Bild vom Gericht, vor dem
Anwalt und Staatsanwalt agieren, um der Gerechtigkeit, die ja nichts anderes

als die Wahrheit ist, zu dienen, deckt nun aber auch auf, aus welchen
Motiven welches Interpretationsverfahren favorisiert wird. Wer als
Anwalt zu plädieren hat, wird immer darum bemüht sein, die Tat des
Angeklagten in den Rahmen einer möglichst breit ausgeführten Biographie zu
stellen, wird nicht versäumen, den zeitgeschichtlichen Hintergrund deutlich

zu machen, vor dem die Tat zu werten ist, und wird schliesslich
hervorzuheben versuchen, dass die Tat seines Mandanten im Kontext eines
Gesamtverhaltens zu beurteilen sei, das die Einzeltat zumindest relativiert.

Der Staatsanwalt hingegen wird auf der Tat insistieren und jeden
Versuch abwehren, durch allzu weitgreifende Erörterungen die rechtliche
Beurteilung der Tat zu erschweren. Es geht, um wieder direkt zu Luther
und seiner Haltung gegenüber den Juden zurückzukehren, also nicht nur
darum, als << Anwalt und Pflichtverteidiger» tätig zu werden, der Historiker

wird auch als << Staatsanwalt » zu plädieren haben. Nur dann, wenn
der Historiker diese dialektische Aufgabenstellung voll wahrnimmt und
sich damit letztlich auch der Position des Richters nicht entzieht, kann
jene Wahrheit zumindest annäherungsweise gewonnen werden, die als
Ziel jedes gerichtlichen Verfahrens und als Grundlage menschlichen
Lebens überhaupt angestrebt wird.

Somit ist gegen alle andersartigen Interpretationsversuche festzustellen

: Luthers Stellung zu den Juden hat zwischen 1523 (« Dass Jesus Christus

ein geborner Jude sei») und 1543 («Von den Juden und ihren
Lügen >>) einen radikalen Bruch erfahren, der, will man wirklich an der Sache
bleiben, weder durch historische noch durch theologische Deutungen zu
beseitigen ist. 1523 schreibt Luther über die Juden : « Will man yhn helf-
fen, so mus man nicht des Bapsts, sonder Christlicher liebe gesetz an yhn
üben und sie freuntlich annehmen, mit lassen werben und erbeytten, da
mit sie ursach und räum gewynnen, bey und umb uns tzu seyn, unser
Christlich lere und leben tzu hören und sehen. Ob ertliche hallstarrig sind,
was ligt dran sind wyr doch auch nicht alle gutte Christen. » (9) In direktem

Gegensatz hierzu heisst es dann 1543 : « Was wollen wir Christen nu
thun mit diesem verworffen, verdampten Volck der Jüden?» Die üblen
Ratschläge, mit denen Luther diese in sich bereits vollständig eindeutige
Frage beantwortet, sind zu bekannt, als dass sie hier wiederholt werden
müssten. Nur die alles zusammenfassende Schlussformulierung sei wörtlich

in Erinnerung gerufen : « Drumb jmer weg mit inen. » (10) Damit ist
Luther zum gnadenlosen Feind der Juden geworden, der von persönlichsten

Ängsten getrieben wird. In einem der letzten Briefe an seine Frau
Katharina vom 1. Februar 1546 bricht diese Angst elementar hervor. Luther

174



berichtet davon, dass er aufder Reise nach Eisleben in Rissdorf, << da viel
Juden innen wonen>>, folgendes erlebte : « Vnd war ists, do ich bey dem
Dorff fuhr, gieng mir ein solcher kalter wind hinden zum wagen ein auff
meinen kopff, Durchs Parret, als wolt mirs das Hirn zu eis machen. >> (11)
In geradezu grotesker Weise hat Bienert (S. 173) diese Äusserung als
<< teilweise humorvoll >> missverstanden. Zwar versuchte Luther seiner
Frau gegenüber abzuschwächen ; wie tief der Schrecken aber sass, zeigen
die anschliessenden Worte : « Wenn die Heubtsachen geschlichtet weren,
so mus ich mich dran legen, die Juden zuvertreiben, Graff Albrecht ist
jnen feind vnd hat sie schon preisgeben. Aber niemand thuet jnen noch
ichts. Wils Gott, ich wil auff der Cantzel GraffAlbrechten helffen vnd sie

auch preisgeben.)) (12) Und Luther tat, was er ankündigte. Seine letzte
Predigt, die er drei Tage vor seinem Tod hält und die durchaus als Testament

zu verstehen ist, schloss mit den Worten : « Darumb bitte ich, wollet
euch frembder suende nicht teilhafftig machen... Denn ich meine es ja gut
und trewlich beide, mit den Herrn und Unterthanen, Wollen sich die Jue-
den zu uns bekeren und von jrer lesterung, und was sie uns sonst gethan
haben, auffhoeren, so wollen wir es jnen gerne vergeben, Wo'aber nicht,
so sollen wir sie auch bey uns nicht dulden noch leiden. >> (13)

Die Frage nach Luthers Stellung zu den Juden und deren Folgen im
Dritten Reich hat Oberman diskreditierend in den Bereich der
«Feuilletonkultur des Abendlands)) (S. 125) abgeschoben. Trotzdem lassen sich
Parallelen und Zusammenhänge nicht einfach übersehen. Hitlers Testament

vom 29. April 1945, 4.00 Uhr, schliesst mit den Worten : << Vor
allem verpflichte ich die Führung der Nation und die Gefolgschaft zur
peinlichen Einhaltung der Rassegesetze und zum unbarmherzigen Widerstand

gegen den Weltvergifter aller Völker, das internationale Judentum.))

(14) Je genauer man die Texte miteinander vergleicht, um so
bedrückender wird die Einsicht, dass Luther sich von dem Diktator eigentlich

nur darin unterscheidet, dass er für die Juden noch eine Chance
einräumt, der anempfohlenen Vertreibung, die nach spätmittelalterlicher
Praxis der Vernichtung doch ziemlich nahe kam, zu entkommen, nämlich
die Bekehrung. Aber : diese Chance sieht Luther als nicht mehr realisierbar

an ; es ist eine Scheinlösung, die hier angeboten wird So hart es ist, in
ihrem unbedingten Vernichtungswillen gegenüber den Juden sind sich der
Reformator und der Diktator zum Schluss einig. Beide verpflichten sie

««Herrn und Unterthanen)) «Führung der Nation und Gefolgschaft))
zum Kampf gegen eine exakt umrissene Menschengruppe, die für nicht
mehr integrierbar gehalten wird. Und jetzt wird endlich auch deutlich,
dass der angeblich theologisch motivierte Antijudaismus Luthers und der
rassische Antisemitismus Hitlers in den Motiven und in den Auswirkun-

175



gen gleich sind. Sowohl der Antijudaismus Luthers als auch der
Antisemitismus Hitlers wurden aus der Angst vor Menschen geboren, die man
im ausgehenden Mittelalter als Gefahr für das christliche Heil und im 20.
Jahrhundert als Gefahr für das nationale Heil fürchtete. In beiden Fällen
stand die ganz persönliche Angst am Anfang und der Tod der Juden am
Ende! Der einzige wirklich historisch verifizierbare Unterschied
zwischen Luther und Hitler ist doch der, dass sich die praktischen Möglichkeiten

gegenüber den Juden durch die historischen und die technischen
Entwicklungen zwischen dem 16. und dem 20. Jahrhundert gewandelt
hatten : Luther konnte eben nur an eine Landesverweisung als schärfste
Gegenmassnahme gegen die «Gottesfeinde» denken, denn sowohl eine
<<Verbringung» in konzentrationslagerähnliche Verwahrungsorte als
auch die umfassende Vernichtung der Juden, die Hitler den in einer
säkularisierten Welt zu «Volksfeinden» arrivierten Juden bereitete, waren zu
seiner Zeit technisch nicht denkbar

Erst jetzt ist wirklich klar, womit es der Historiker und Theologe zu
tun hat, wenn er über Luthers Stellung zu den Juden handelt. Erst jetzt
wird einsichtig, dass jede Stellungnahme, die Luthers Position in dieser
Frage verständlich machen will, die hier nur eine « scharfe Barmherzigkeit»

am Werke sieht, die vor einem allzu weit gespannten theologischen
Horizont den Reformator sogar als Theologen ins Recht setzen will,
Konsequenzen in sich birgt, die grauenhaft sind. Hier muss der Historiker in
der Funktion des «Staatsanwalts» ein unmissverständliches «Schuldig
in allen Punkten der Anklage» vortragen. Luthers Position gegenüber
den Juden ist durch nichts zu retten Als «Anwalt» mag der Historiker
auf die zeitgemässen Befangenheiten des Reformators verweisen und
um Erbarmen für diesen bitten. Dieses wird aber — auch prozessrechtlich

korrekt — immer erst dann möglich sein, wenn das Urteil rechtskräftig

geworden ist. Ein Gnadengesuch kann nur für einen rechtskräftig
Verurteilten eingereicht werden

Der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland hat richtig gehandelt,

als er die Äusserungen des alten Luther als «verhängnisvoll»
bezeichnete. Damit wird unumwunden eingestanden, dass Luther seinen
Teil zu dem, was später den Juden geschah, beigetragen hat. Damit wird
auch die letzte Hintertür theologischer und zeitgeschichtlicher
Interpretationskünste geschlossen und R. Baintons hartes Diktum bestätigt, das im
Blick auf Luthers Schrift «Von den Juden und ihren Lügen» lautet:
«Man könnte wünschen, Luther wäre gestorben, ehe diese Schrift
geschrieben war. » (15)

176



ANMERKUNGEN

1. Der zur Verfügung stehende knappe Raum zwingt bedauerlicherweise zu erheblichen
Einschränkungen bei der Benutzung der reichhaltigen Literatur über das Thema

« Luther und die Juden» und verbietet auch ein genaueres Eingehen auf die einschlägigen

Schriften Luthers. Der Leser kann hierfür nur um Nachsicht gebeten werden.
2. Vgl. auch die Erklärung der Generalversammlung des Evgl. Bundes vom 27. Okt.

1982 : < < Dem Luther geschuldeten Dank tut es keinen Abbruch, wenn die zeitbedingten
und allzu menschlichen Züge seines Wirkens nicht verschwiegen werden. Wegen seiner

Betonimg des Wesentlichen konnte Luther gegen manches schroff vorgehen. Dabei
hat er sich vor Einseitigkeiten nicht gescheut. Zudem gibt es Äusserungen von
Luther, die als unerleuchtet und masslos gelten müssen — so hinsichtlich Judentum
und Bauernkrieg, Täufer und Schwärmer, Opferkult und Papst. Wir müssen
aufarbeiten, dass unevangelische Eiferer mitunter gerade solche Äusserungen in die Mitte
gerückt haben. » Zitiert nach epd-Dokumentation 3a/83, S. 2.

3. Zur älteren Forschung vgl. J. Brosseder, Luthers Stellung zu den Juden im Spiegel
seiner Interpreten. Interpretation und Rezeption von Luthers Schriften und Äusserungen

zum Judentum im 19. und 20. Jahrhundert vor allem im deutschsprachigen
Raum Beitr. z. ökumen. Theologie 8, München 1972. Nachzutragen wäre hier
noch: P. Maser, Luthers Schriftauslegung im Traktat «Von den Juden und ihren
Lügen» (1543). Ein Beitrag zum «christologischen Antisemitismus>> des Reformators,

in : Judaica 29, 1973, S. 71-84 und 149-167 ; C. Bernd Sucher, Luthers Stellung
zu den Juden. Eine Interpretation aus germanistischer Sicht Bibliotheca Huma-
nistica & Reformatorica XXIII, Nieukoop 1977 ; vgl. meine Besprechung in Judaica
35,1979, S. 190-192.

4. Vgl. jetzt die Zusammenfassung von H. A. Oberman, Luther, Israel und die Juden.

Befangen in mittelalterlicher Tradition, in : DAS PARLAMENT 33, Nr. 3, 22. Jan.

1983, S. 12.

5. Im Untertitel wirkt das Wort von der «Judenplage» beängstigend und instinktlos,
zumal es auch im weiteren Text nicht ausreichend definiert wird. Wer plagt da wen

6. Brosseder, Luthers Stellung, S. 35.
7. Ebd., S. 36.
8. Vgl. R. Lewin, Luthers Stellung zu den Juden. Ein Beitrag zur Geschichte der Juden

in Deutschland während des Reformationszeitalters Neuere Studien zur Geschichte
der Theologie und der Kirche 10, Berlin 1911 (ND : Aalen 1973).

9. WA 11,336,30ff.
10. WA 53,526,16.
11. WA BR 11, Nr. 4195,275f., 9ff.
12. Ebd., 16ff. Wenn Luther fortfährt « Ich trincke Naumburgisch bier, fast des Schmacks,

den du von Mansfeld mir etwa hast gelobt», so kommen hier einem zwangsweise
historische Parallelen in den Sinn, die jedes Verständnis dieses Briefs als «teilweise
humorvoll» endgültig ausschliessen sollten.

13. WA 51, 196, 4ff. — Die Juden Eislebens wurden drei Tage nach Luthers Tod aus
der Stadt getrieben! — Im Juni 1983 wurde im Rahmen eines Kirchentages in der
Eislebener Andreaskirche, Luthers letzter Predigtstätte, eine Sühnetafel enthüllt:

177



«Zum Andenken an die jüdischen Bürger, die in der Stadt gelebt und gelitten haben
und von 1933 bis 1945 ihr Leben Hessen. >>

14. Zitiert nach dem Faksimile bei H. Eschwege (Hrsg.), Kennzeichen J. Bilder, Doku¬
mente, Berichte zur Geschichte der Verbrechen des Hitlerfaschismus an den deutschen
Juden 1933-1945, Berlin (Ost) 1966, S. 286.

15. R. Bainton, Martin Luther, Göttingen 31959, S. 327.

178


	Erbarmen für Luther? : Zu zwei neuen Büchern über den Reformator und die Juden

