Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Erbarmen fur Luther? : Zu zwei neuen Blchern tber den Reformator
und die Juden

Autor: Maser, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERBARMEN FUR LUTHER?
ZU ZWEI NEUEN BUCHERN
UBER DEN REFORMATOR UND DIE JUDEN(1)

von Peter Maser

Das Wort des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland «Mar-
tin Luthers Gegenwart 1983 ist ganz unmissverstandlich : « Wenn die
Evangelische Kirche in Deutschland jedermann einlddt, sich dieser Ge-
stalt unserer Geschichte zu erinnern, so libersieht sie nicht die zwar nicht
gewollten, aber doch eingetretenen Folgen seines Wirkens, die belasten.
Anders als bei friiheren Jahrhundertfeiern sehen wir heute auch die Schat-
ten, die dieses Licht mit sich gebracht hat... So wichtig Luthers friihe
Schrift iiber die Juden auch noch heute ist, so verhingnisvoll wurden Aus-
serungen des alten Luther. Niemand kann sie heute gutheissen.» (2)

Sieht man vor diesem Hintergrund jene Veroffentlichungen aus der
neuesten Zeit durch, in denen das Thema «Martin Luther und die Juden»
monographisch thematisiert wird, so kommen einem durchaus Zweifel,
ob der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland die Zeichen der Zeit
und den Stand der theologischen Erorterungen wirklich addquat erfasst
hat. Selbstverstandlich wird heutzutage kein Theologe oder Historiker
Luthers spidte Ausserungen zur Judenfrage schlechthin <« gutheissen» ;
wohl aber gibt es sachlich gewichtige Versuche, die Position des Reforma-
tors in dieser Frage neu zu definieren. (3)

Weite Verbreitung diirfte inzwischen die Arbeit von Walther Bienert
« Martin Luther und die Juden. Ein Quellenbuch mit zeitgenossischen Il-
lustrationen, mit Einfiihrungen und Erlduterungen» gefunden haben, die
1982 vom Evgl. Verlagswerk in Frankfurt/M. verdffentlicht wurde. Ein
solches ««Quellenbuch » ist seit langem ein dringendes Desiderat, da Lu-
thers «Judenschriften» vollstandig und serios ediert eigentlich nur in der
Weimarana zugénglich sind, siecht man hier von der Textgestalt ab, die die
Erlanger Ausgabe von 1841/42 im 32. Band bietet, und den mancherlei

Dr. Peter Maser ist Mitarbeiter am Ostkirchen-Institut der Universitdt Miinster.
Adresse : Kreuzstr. 2-4/I11, D - 4400 Miinster.

166



Auswahlausgaben, die in der nationalsozialistischen Zeit veranstaltet
wurden.

Bedauerlicherweise hat auch Bienert wieder das sachlich unzurei-
chende Verfahren gewahlt, ausfiihrliche Quellenzitate durch Erlduterun-
gen und Querverweise so miteinander zu verbinden, dass der Leser zwar
einen klaren und verlasslichen Eindruck davon erhilt, was Luther zu sa-
gen hatte, nicht aber in die Lage versetzt wird, die Texte selbstindig in ih-
rem Gesamtzusammenhang zu studieren.

Einleitend bemerkt der Autor : « Die Unsicherheit tiber Luther ist ge-
blieben. Einmiitigkeit besteht bisher wohl nur darin, dass Luther kein An-
tisemit war, zumal es in seiner Zeit noch keine Rassentheorie und keinen
Antisemitismus gab. Es gab aber einen starken Antijudaismus.» (S. 13)
Bereits hier wird eine Verfahrensweise erkennbar, die nur als historischer
Taschenspielertrick bezeichnet werden kann, der dann theologisch ver-
wertet wird. Was in der Erinnerung haften soll, ist die Behauptung, dass
der Reformator kein Antisemit gewesen sei. Gott sei Dank ! Dass er Anti-
judaist war, zumindest in seiner spateren theologischen Karriere, er-
scheint dann als eine hinnehmbare Angelegenheit, zumal Antijudaismus
als theologische Denkungsart ja wohl keineswegs so gefahrlich ist wie der
Antisemitismus, dem Luther nicht verfiel, weil es ihn zu seiner Zeit noch
nicht gab. Die Frage, die hier allein zu stellen gewesen wire, hitte lauten
miissen : ist der Antijudaismus des ausgehenden Mittelalters und der Re-
formationszeit ein direkter Vorlaufer des spateren, rassisch argumentie-
renden Antisemitismus ? Und ergidnzend ware zu bestimmen gewesen, in-
wieweit Luther zu den Promotoren dieses Antijudaismus gehorte.

Aber auch dann, wenn Luthers Stellung zu den Juden als theologi-
scher Antijudaismus verharmlost worden ist, bleibt die Lektiire seiner ein-
schlagigen Schriften offensichtlich eine so brandgefédhrliche Sache, dass
dafiir gewisse Vorgaben mitgegeben werden miissen. Bienert warnt da-
vor, «aus wenigen Zitaten oder vielen Stellenverweisen ein System zu
konstruieren », erklart es fiir unmoglich, «cdie Ausserungen einer Lebens-
phase herauszuheben... und damit «den Luther> charakterisieren zu wol-
len», und fordert schliesslich : « Vor allem miissen Luthers Ausserungen
uber die Juden in ihren geschichtlichen Kontext gestellt, sie diirfen nicht
isoliert beurteilt werden... Integriert in die jeweilige Entwicklungsphase
Luthers und in seine jeweilige geschichtliche Situation sowie in den Zu-
sammenhang der Theologie und in die Denk- und Verhaltensweisen seiner
Zeitgenossen, auch der jlidischen, wird die ganze Variationsbreite und zu-
gleich die zentrale Konstante von Luthers Begegnung mit Juden, mit dem
Judentum und mit der jiidischen Religion lebendig. » (S. 16)

167



Es ist hier nicht moglich darzustellen, wie Bienert im einzelnen vor-
geht. Positiv hervorzuheben ist sein konsequentés Bemiihen, nicht nur
Luthers Lebensverhaltnisse in den Blick zu bekommen, sondern auch den
Gesamtzusammenhang seiner theologischen Anschauungen wenigstens
andeutungsweise prasent- zu halten. Insgesamt gesehen zeichnet Bienert
ein Bild des Reformators, das von dem Wunsch bestimmt ist, die Entwick-
lung des Theologen Luther als geradlinig und eigentlich judenfreundlich
bis zuletzt zu beschreiben : « Luthers bleibende Einladung an die Juden
von den Anfingen der Reformation bis zu seinem Tode war die eigentli-
che Triebkraft seines Verhaltens zu den Juden. » (S. 182) Nur « aus Griin-
den dogmatischen Verantwortungsbewusstseins» und «landeskirchli-
cher Religionspolitik » entgleiste Luther in Judenfeindschaft.»» (ebd.) Hi-
storisch betrachtet ergab sich nach Bienert folgender Ablauf: «Die lang-
jahrige, in Luthers reformatorischer Theologie verwurzelte Judenfreund-
schaft seit 1514 knickte in mehrjahriger, durch den Gang der Geschichte
bewirkter Entwicklung der Jahre 1538-1543 in eine Judenfeindschaft um,
fiir die es in Luthers Theologie keine Erklarung gibt. Die wirkliche Ursa-
che dieses Antijudaismus war die religionspolitische Lage : Luthers Sorge
um die durch jiidische Kritik bestrittene Wahrheit des Evangeliums und
der kirchlichen Dogmen. Diese suchte er in einer sich verschéarfenden Po-
lemik gegen die Juden zu verteidigen.» (S. 186) Das eigentlich theologi-
sche Problem dieses Wandels verdeutlicht Bienert an dem «fiinffachen
Selbstwiderspruch», in den Luther durch diese Entwicklung geriet : « 1.
Luthers friihreformatorisch-humanistische Toleranz fiir jiidische Schrif-
ten und Kulte seit 1514. 2. Luthers reformatorisches Romerbriefver-
stindnis, demzufolge Israel unwiderruflich Volk Gottes ist, auch wenn
nur ein kleiner Teil Israels sich zu Christus bekennt, die weit iiberwiegen-
de Mehrheit aber erst in das endzeitliche Messiasreich eingegliedert wird.
3. Luthers Kampf fiir Freiheit in Glaubens- und Gewissensentscheidun-
gen seit Augsburg 1519, der «Freiheit eines Christenmenschen» 1520 und
Worms 1521. 4. Luthers bis in seinen Tod vertretene Zwei-Reiche-Lehre,
die dem Staat das Recht abspricht, in Glaubenslehre oder Religionsausii-
bung eingreifen zu diirfen. 5. Luthers zeitlebens bewahrte allgemeinchrist-
liche Theologie, dass ein Glaubigwerden allein vom Heiligen Geist durch
Verkiindigung von Gottes Wort bewirkt wird, nie aber durch Gewalt.»
(S. 189)

Mit spiirbarer Erleichterung wird denn auch festgestellt : «Der spéte
Fremdkorper des Antijudaismus ldsst sich unbeschadet der Theologie
Luthers als an diese nur angehingte zeitbedingte Abirrung wieder ablo-
sen.» (S. 188) Oder noch deutlicher : « Wenn ... die historischen Fakten,
wie sie sich mit der Entwicklung der Landeskirchen einstellten, im Verhal-

168



ten Luthers zu den Juden eine neue Weichenstellung herbeifiihrten, dann
kann nicht das Evangelium hierfiir verantwortlich gemacht werden und
auch nicht Luthers reformatorische Theologie. Dann gehort Judenfeind-
schaft nicht zur reformatorischen Theologie, ist weder in dieser vorhan-
den, noch als Konsequenz aus ihr zu deduzieren, sondern spat-
mittelalterlich-vorreformatorische Theorie und Praxis. » (S. 189)

Folgt man dieser Anschauung konsequent, so wird die « Judenfeind-
schaft» des spidten Luther zum « Betriebsunfall»» verharmlost, der kei-
nesfalls etwas mit dem System ursédchlich zu tun haben kann, in dem er
sich ereignet hat. Das Dilemma, in das er sich mit dieser Losung hinein-
manovrierte, hat Bienert offensichtlich nicht genau genug durchdacht.
Wenn das Evangelium nicht verantwortlich gemacht werden kann und
auch nicht Luthers reformatorische Theologie, dann kann logischerweise
eigentlich nur der Reformator selbst, das Individuum Luther also, in An-
spruch genommen werden, das sich unter « dogmatischem Verantwor-
tungsbewusstsein» und im Blick auf «landeskirchliche Religionspolitik »
zu antijidischen Ausserungen hinreissen liess, die selbstverstindlich auch
von Bienert tief bedauert werden. Wie hier nun aber die Grenzen gezogen
werden sollen, diirfte damit endgiiltig unklar sein, denn zumindest «dog-
matisches Verantwortungsbewusstsein» ist eine Angelegenheit, die un-
mittelbar dem Bereich der reformatorischen Theologie zuzuordnen ist.
Auch «Religionspolitik »», — wenigstens in dem Sinn, in dem Bienert von
ihr spricht, — kann nur als theologische Aktion verstanden werden. Ist es
also doch die reformatorische Theologie, die in einer ganz bestimmten, hi-
storisch konkreten Situation vor der Judenproblematik versagte ? Bienert
weicht vor einer exakten Beantwortung dieser Frage zuriick, indem er
nun auch noch die « spatmittelalterlich-vorreformatorische Theorie und
Praxis» ins Spiel bringt, in die Luther angesichts akuter Belastungen ver-
sank. Geht es also vielleicht doch nicht um ein Fiasko reformatorischer
Theologie, sondern (nur) um das personliche Scheitern des Reformators ?
Geht es um Erbarmen fiir Luther ? Die Frage muss ungeheuerlich klin-
gen, konnte aber einen, wahrscheinlich den einzigen historisch und theo-
logisch sauberen Weg aus dem grossen Dilemma weisen, stellt sie doch
immerhin erst einmal in Rechnung, dass auch der geistesméchtigste Theo-
loge des Erbarmens bedarf, das nichts verschweigt und nichts interpreta-
torisch verharmlost, aber auch von der reinigenden Kraft der Vergebung
weiss.

Bevor wir aber hier weiterzudenken versuchen, sei auf Heiko A.
Obermans Buch « Wurzeln des Antisemitismus. Christenangst und Ju-
denplage im Zeitalter von Humanismus und Reformation» eingegangen,

. 169



das 1981 bei Severin und Siedler in Berlin erschienen ist. (4) Bereits die Ti-
telformulierung « Wurzeln des Antisemitismus» verweist auf das be-
kannte Problem, das auch Oberman gegenwirtig ist, wenn er erklart:
«Das Zeitalter von Humanismus und Reformation hat den Judenhass
nicht erfunden, sondern ihn vorausgesetzt. Zugleich aber gilt, dass jene
Zeit, die so bewusst die Traditionen des Mittelalters liberpriift hat, alles,
was dieser Sichtung standgehalten hat, mit neuer Kraft der Neuzeit wei-
tervermittelt hat. Dieses «Zugleich» pragt das Gesicht der Epoche und be-
stimmt ihr Gewicht fiir die Neuzeit.» (S. 14) Préaziser miisste der Hauptti-
tel des Obermanschen Buches also wohl « Wurzeln des neuzeitlichen An-
tisemitismus» lauten, wobei dann allerdings vorauszusetzen wire, dass
der Begriff des Antisemitismus nicht auf die rassistisch motivierte Form
der Judenfeindschaft eingeengt wird. (5)

Im Gegensatz zu Bienerts Verfahren, in enger Bindung an kommen-
tierte Quellenzitate das Problem « Luther und die Juden» zu entfalten,
bevorzugt Oberman die breitangelegte Analyse des ganzen Zeitalters von
« Humanismus und Reformation», um Luthers Stellung zu den Juden
aufzuhellen. Dabei formuliert er zwei Aufgaben, die jeder Historiker zu
erfiillen hat : «letzter Anwalt und Pflichtverteidiger fiir die Toten» zu sein
und zugleich «die Rolle des Staatsanwalts zu iibernehmen », dem es auf-
gegeben ist, ««die Vergangenheit zu verklagen, um kiinftigen Riickfallen
zu wehren» (S. 17). Eine prazisere Definition der Verantwortung des Hi-
storikers ist schwer vorstellbar !

Auch Oberman beginnt seine Darlegungen mit grundsitzlichen me-
thodischen Uberlegungen und fordert, den Reformator nicht aus «seiner
Zeit» herauszuldsen und «als zeitloses Eigenthema»> zu behandeln (S.
94). Innerhalb der Theologie Luthers diirfe das «Judenthema» nicht
«verselbstindigt » werden. Zudem miisse sich jede Bewertung das «Ge-
spir fiir die Sprache des «Grobianismus> und ihre Nuancen» erarbeiten,
um einen « Masstab fiir den damaligen Stand der Harteskala in der Ju-
denklage» zu gewinnen (S. 95). Kurzum : « Zugang zu Luthers Beurtei-
lung von Juden und Judentum wird man jedoch nur finden k6nnen, wenn
das persongebundene Thema «Luther und die Juden» historisch erweitert
wird zum Thema « Die Juden im Zeitalter von Humanismus und Reforma-
tion». Zugleich ist es an der Zeit, sich dem Tatbestand zu stellen, dass die
Judenfrage keine schwarze Sonderseite in Luthers Werk bildet, sondern
ein zentrales Thema seiner Theologie ist.» (S. 125) Vor dem Hintergrund
dieser Pramissen gewinnt Oberman ein in sich stimmiges Bild von Lu-
thers Verhaltnis zu den Juden, was durch einige Zitate hinlanglich skiz-
ziert sein mag.

170



Oberman ist davon tliberzeugt, dass ein Bruch in Luthers Haltung
nicht festzustellen ist: «Die harten Judenschriften, daran ist nichts zu
deuteln, sind kompromisslos hart. Sie stehen aber keineswegs vereinzelt
da, sie bilden kein Spezialthema und sind nicht der Ausdruck einer Hass-
neurose, nicht zuriickzufiihren etwa auf friihe Kindheitserlebnisse oder
spitere schockierende Erfahrurfgen. Sie sind vielmehr der Ausdruck von
Luthers Lagebeurteilung der Kirche am Ende der Geschichte. Stand die
Kirche schon immer unter dem Beschuss des Teufels, so gewinnt dieser
Ansturm mit dem Anriicken der Endzeit an Vehemenz... Luther weiss,
dass diese Zeit gekommen ist. Der Teufel muss alle Hilfstruppen mobil
machen, um die Reformation zuriickzuschlagen, zuriick bis nach Rom.
Im Riickblick auf die Anfidnge zeigt sich, dass die Reihung von Juden, Ha-
retikern und Abtriinnigen ein Grundmotiv der Theologie bereits des jun-
gen Luthers ist. (S. 139) Luthers Ausserungen iiber Juden und Judentum
konnen also nur richtig eingestuft werden, wenn sie aus der zeitgenOssi-
schen Endzeiterwartung heraus interpretiert werden: « Solidaritdt mit
dem Antichrist ist Luther — wie seiner Zeit — zu keiner Zeit denkbar ge-
wesen, 1523 so wenig wie 1546. Ebensowenig war ihm die Rethung von
Juden, Tiirken und falschen Christen je zweifelhaft. « Luther und die Ju-
den» wird also nur durch die Nachgeschichte zum Sonderthema. Es gibt
zwar Judenschriften, sie gehoren aber mit den Tiirken- und Papstschriften
zu der einen unauflosbaren Gattung der Endzeitprophetie.» (S. 155)
Oder sehr viel personlicher gewendet : «c Als fiir den alten Luther die Welt-
tage sich dem Ende zuneigen, geht es nicht um Tiirkenzug, um Rom- oder
Judenhass, sondern um die Aufrechterhaltung des Evangeliums in den
Wirren der Endzeit.» (S. 162)

Oberman hat es wohl selbst nur zu deutlich empfunden, zu welchem
erschreckenden Ergebnis er im Blick auf Luther letztlich gelangt ist. Da
mag der Hinweis auf die anders angelegten Positionen eines Justus Jonas
oder Andreas Osiander, die ihre «evangelische Glaubenshoffnung... auf
die gemeinsame Zukunft der endzeitlichen Befreiung von Juden und Chri-
sten» richteten, ebensowenig zu helfen wie der, dass schon bei Luther der
Bruch mit der «Hass einpeitschenden Passionsfrommigkeit» des Mittel-
alters zu belegen sei (S. 163fT.). Ja, auch der auf Luther folgenden Ent-
wicklung traut Oberman — wohl zu Recht — nicht viel zu, insbesondere
der Aufklarung und ihrem Toleranzgedanken misstraut er heftig : «Es ist
offenbar, wie weit die Duldsamkeit der Aufklarung Juden und Christen
tragen kann : eine Steigerung der arabischen Olpreise und verfehlte Bom-
ben Israels enthiillen jah die Grenzen. Die Toleranz bleibt ein Schlagwort,
wenn sie auf schlechtem Gewissen griindet. Toleranz zwischen Christen
und Juden hat nur Zukunft in der Vergegenwartigung der gemeinsamen

171



Geschichte, in die sie beide durch den Bund Gottes gestellt sind — trotz
Hass und Kollektivschuld, trotz Austreibung, Verfolgung und Vernich-
tung.» (S. 191f.)

In seiner umfassenden Untersuchung zu dem Thema «Luthers Stel-
lung zu den Juden im Spiegel seiner Interpreten» aus dem Jahr 1972 hat
Johannes Brosseder rund 130 Stellungnahmen zum Problem «Luther
und die Juden» von Johannes Mathesius bis hin zu Karl Heinrich Rengs-
torf und Siegfried v. Kortzfleisch analysiert und dabei drei Grundtypen
der Interpretation festellen konnen: « 1. der Interpretationstyp der
«Wandlung), 2. der Interpretationstyp der « Kontinuitét». 3. der Interpre-
tationstyp von «Kontinuitdt und Wandlung».» (6) Sowohl Bienerts als
auch Obermans Studie wird man dem dritten Typ, der von « Kontinuitat
und Wandlung» bei Luther ausgeht, zuordnen miissen, zu dem Brosseder
ausfiihrt : ««Der dritte Interpretationstyp versucht eine Kombination des
ersten und zweiten Interpretationstyps und sagt, bei Luther miisse eine
grundsatzliche Kontinuitdt seiner Theologie der Rechtfertigungslehre,
von der aus Luthers Stellung zum Judentum begriffen werden miisse, fest-
gestellt werden ; allerdings habe Luther aus ihr unterschiedliche, ja gegen-
sdtzliche praktisch-rechtliche Folgerungen gegeniiber dem Judentum ge-
zogen und auf dieser Ebene einen Wandel seiner Anschauungen durchge-
macht.» (7)

Mit einer solchen Zuordnung soll selbstverstindlich nicht behauptet
werden, die Untersuchungen von Bienert und Oberman iiber « Luther
und die Juden» wiren nichts anderes als eine Umformulierung langst
schon bekannter Interpretationen. Beide setzen innerhalb des Interpreta-
tionstyps von « Kontinuitdt und Wandlung» durchaus neue und wichtige
Akzente. Die Darstellung von Bienert mag dabei dem herkommlichen
Schema starker verhaftet sein als die Obermans, der in Luthers Theologie
und Haltung den Juden gegeniiber grundsatzlich die Kontinuitdt gewahrt
sieht : «Die Reihung «Juden, Héaretiker und Scheinchristen>, bei denen es
sich nicht um laue Karteichristen, sondern um des Teufels fiinfte Kolonne
handelt, bleibt die Konstante in Luthers Theologie bis in seine Spatschrif-
ten hinein. Alle drei sind Handlanger des Satans, gerichtet gegen das wah-
re Israel, gegen die glaubige Kirche aller Zeiten... Zusammen mit seiner
Zeit weiss Luther, dass mit der Entfesselung des Antichrist die letzte Epo-
che der Weltgeschichte angebrochen ist. Die konstante Prasenz des Sa-
tansreichs in allen Epochen wird in der Endgeschichte nochmals gestei-
gert, mit ungekannter Vehemenz bricht der Teufel hervor.» (S. 144) Aber
auch Oberman ist genotigt, in diese «Konstante» Abstufungen einzu-
zeichnen, die letztlich nichts anderes als « Wandel» meinen konnen : «In

172



den Jahren 1519 bis 1523 ist Luther von dem Gedanken getrieben : Gott
ist im Werke, er hat begonnen, die Seinen aus allen Volkern, Juden und
Heiden, der babylonischen Gefangenschaft zu entreissen. Durch die Wie-
derentdeckung des Evangeliums kann Christus jetzt unverzerrt verkiin-
digt werden. Dadurch wird der Glaube geweckt, welcher der wahren Kir-
che den einzigen Ausweg bahnt.» (S. 147) Hier klingt die alte Enttiu-
schungstheorie, wie sie Reinhold Lewin in seiner klassischen Abhandlung
wirkungskraftig vorgetragen hat, (8) uniiberhérbar an, obwohl Oberman
sich gerade gegen diese deutlich abzugrenzen versucht. Was an Ober-
mans Darstellung wichtig und fiir die weitere Debatte iiber Luthers Hal-
tung gegeniiber den Juden forderlicher ist, ist die Beschreibung jener Ent-
wicklung, innerhalb derer sich Luthers anfangliche Endzeithoffnung of-
fensichtlich unaufhaltsam in Endzeitangst verkehrt. Damit werden theo-
logische und personliche Tiefendimensionen in das Blickfeld geriickt, die
die von Oberman eingeforderte Aufgabenstellung des Historikers, nim-
lich als «letzter Anwalt und Pflichtverteidiger fiir die Toten» und zu-
gleich in der «Rolle des Staatsanwalts... die Vergangenheit zu verklagen,
um kiinftigen Riickfillen zu wehren», aufs dusserste strapazieren diirf-
ten. Oberman selbst hat sich letzlich wohl doch nur in der erstgenannten
Funktion betétigt. Seine Forderung, das ganze «Zeitalter von Humanis-
mus und Reformation» in die Betrachtung einzubeziehen, um Luther
Gerechtigkeit widerfahren lassen zu konnen, ist durch ihn selbst in vor-
bildlicher Weise eingelost worden. Die personlichen und theologischen
Voraussetzungen des Reformators, soweit sie sich auf seine Stellung ge-
geniiber den Juden beziehen, sind in der Tat nun um ein erhebliches Stiick
einsichtiger geworden. Um so erstaunlicher wirkt es demgegeniiber aller-
dings, dass Oberman die zweite Funktion des Historikers so wenig prakti-
ziert hat. Auf eigentiimliche Weise trifft er sich hier im Ergebnis mit Bie-
nert, der sich ja auch einerseits damit begniigt, Luthers Position aus ihren
Voraussetzungen verstandlich zu machen, um dann andererseits dem Le-
ser zu versichern, dass diese Position nicht unmittelbare Frucht reforma-
torischer Theologie sei und also einer grundsétzlichen theologischen Kri-
tik nicht unterzogen werden miisse. Die von Oberman so treffend be-
schriebene doppelte Aufgabe des Historikers wird weder von Bienert
noch von Oberman ausgeiibt. Der Grund hierfiir liegt darin, dass beide
Autoren sich der Aufgabe einer theologischen Kritik an Luthers Haltung
gegeniiber den Juden entziehen, indem sie in der Rolle des Anwalts aufge-
hen. Aus guten Griinden aber stehen in jedem Prozess Anwalt und Staats-
anwalt auf verschiedenen Seiten vor den Schranken des Gerichts. Ihre
Funktionen sind nicht in einer Person zu vereinigen, und Gerechtigkeit
kann nur da Wirklichkeit werden, wo beide Seiten zur vollen Geltung

173



kommen. Das von Oberman eingefiihrte Bild vom Gericht, vor dem An-
walt und Staatsanwalt agieren, um der Gerechtigkeit, die ja nichts ande-
res als die Wahrheit ist, zu dienen, deckt nun aber auch auf, aus welchen
Motiven welches Interpretationsverfahren favorisiert wird. Wer als An-
walt zu plddieren hat, wird immer darum bemiiht sein, die Tat des Ange-
klagten in den Rahmen einer moglichst breit ausgefiihrten Biographie zu
stellen, wird nicht versdumen, den zeitgeschichtlichen Hintergrund deut-
lich zu machen, vor dem die Tat zu werten ist, und wird schliesslich her-
vorzuheben versuchen, dass die Tat seines Mandanten im Kontext eines
Gesamtverhaltens zu beurteilen sei, das die Einzeltat zumindest relati-
viert. Der Staatsanwalt hingegen wird auf der Tat insistieren und jeden
Versuch abwehren, durch allzu weitgreifende Erorterungen die rechtliche
Beurteilung der Tat zu erschweren. Es geht, um wieder direkt zu Luther
und seiner Haltung gegeniiber den Juden zurilickzukehren, also nicht nur
darum, als « Anwalt und Pflichtverteidiger» tatig zu werden, der Histori-
ker wird auch als «Staatsanwalt» zu plddieren haben. Nur dann, wenn
der Historiker diese dialektische Aufgabenstellung voll wahrnimmt und
sich damit letztlich auch der Position des Richters nicht entzieht, kann
jene Wahrheit zumindest annaherungsweise gewonnen werden, die als
Ziel jedes gerichtlichen Verfahrens und als Grundlage menschlichen Le-
bens liberhaupt angestrebt wird.

Somit ist gegen alle andersartigen Interpretationsversuche festzustel-
len : Luthers Stellung zu den Juden hat zwischen 1523 (««Dass Jesus Chri-
stus ein geborner Jude sei») und 1543 («Von den Juden und ihren Lii-
gen») einen radikalen Bruch erfahren, der, will man wirklich an der Sache
bleiben, weder durch historische noch durch theologische Deutungen zu
beseitigen ist. 1523 schreibt Luther iiber die Juden : « Will man yhn helf-
fen, so mus man nicht des Bapsts, sonder Christlicher liebe gesetz an yhn
uben und sie freuntlich annehmen, mit lassen werben und erbeytten, da
mit sie ursach und raum gewynnen, bey und umb uns tzu seyn, unser
Christlich lere und leben tzu horen und sehen. Ob ettliche hallstarrig sind,
was ligt dran ? sind wyr doch auch nicht alle gutte Christen. » (9) In direk-
tem Gegensatz hierzu heisst es dann 1543 : « Was wollen wir Christen nu
thun mit diesem verworffen, verdampten Volck der Jiiden ?» Die iiblen
Ratschldge, mit denen Luther diese in sich bereits vollstandig eindeutige
Frage beantwortet, sind zu bekannt, als dass sie hier wiederholt werden
miissten. Nur die alles zusammenfassende Schlussformulierung sei wort-
lich in Erinnerung gerufen : « Drumb jmer weg mit inen.» (10) Damit ist
Luther zum gnadenlosen Feind der Juden geworden, der von personlich-
sten Angsten getrieben wird. In einem der letzten Briefe an seine Frau Ka-
tharina vom 1. Februar 1546 bricht diese Angst elementar hervor. Luther

174



berichtet davon, dass er auf der Reise nach Eisleben in Rissdorf, ««da viel
Juden innen wonen», folgendes erlebte : ««Vnd war ists, do ich bey dem
Dorff fuhr, gieng mir ein solcher kalter wind hinden zum wagen ein auff
meinen kopff, Durchs Parret, als wolt mirs das Hirn zu eis machen.» (11)
In geradezu grotesker Weise hat Bienert (S. 173) diese Ausserung als
«teilweise humorvoll» missverstanden. Zwar versuchte Luther seiner
Frau gegeniiber abzuschwichen ; wie tief der Schrecken aber sass, zeigen
die anschliessenden Worte : « Wenn die Heubtsachen geschlichtet weren,
so mus ich mich dran legen, die Juden zuvertreiben, Graff Albrecht ist
inen feind vnd hat sie schon preisgeben. Aber niemand thuet jnen noch
ichts. Wils Gott, ich wil auff der Cantzel Graff Albrechten helffen vnd sie
auch preisgeben.» (12) Und Luther tat, was er ankiindigte. Seine letzte
Predigt, die er drei Tage vor seinem Tod halt und die durchaus als Testa-
ment zu verstehen ist, schloss mit den Worten : « Darumb bitte ich, wollet
euch frembder suende nicht teilhafftig machen... Denn ich meine es ja gut
und trewlich beide, mit den Herrn und Unterthanen, Wollen sich die Jue-
den zu uns bekeren und von jrer lesterung, und was sie uns sonst gethan
haben, auffhoeren, so wollen wir es jnen gerne vergeben, Wo aber nicht,
so sollen wir sie auch bey uns nicht dulden noch leiden. » (13)

Die Frage nach Luthers Stellung zu den Juden und deren Folgen im
Dritten Reich hat Oberman diskreditierend in den Bereich der «Feuille-
tonkultur des Abendlands» (S. 125) abgeschoben. Trotzdem lassen sich
Parallelen und Zusammenhénge nicht einfach iibersehen. Hitlers Testa-
ment vom 29. April 1945, 4.00 Uhr, schliesst mit den Worten: «Vor al-
lem verpflichte ich die Fiihrung der Nation und die Gefolgschaft zur pein-
lichen Einhaltung der Rassegesetze und zum unbarmherzigen Wider-
stand gegen den Weltvergifter aller Volker, das internationale Juden-
tum.» (14) Je genauer man die Texte miteinander vergleicht, um so be-
driickender wird die Einsicht, dass Luther sich von dem Diktator eigent-
lich nur darin unterscheidet, dass er fiir die Juden noch eine Chance ein-
rdaumt, der anempfohlenen Vertreibung, die nach spatmittelalterlicher
Praxis der Vernichtung doch ziemlich nahe kam, zu entkommen, namlich
die Bekehrung. Aber : diese Chance sieht Luther als nicht mehr realisier-
bar an ; es ist eine Scheinlosung, die hier angeboten wird ! So hart es ist, in
ihrem unbedingten Vernichtungswillen gegeniiber den Juden sind sich der
Reformator und der Diktator Zum Schluss einig. Beide verpflichten sie
« Herrn und Unterthanen» = « Fiihrung der Nation und Gefolgschaft»
zum Kampf gegen eine exakt umrissene Menschengruppe, die fiir nicht
mehr integrierbar gehalten wird. Und jetzt wird endlich auch deutlich,
dass der angeblich theologisch motivierte Antijudaismus Luthers und der
rassische Antisemitismus Hitlers in den Motiven und in den Auswirkun-

175



gen gleich sind. Sowohl der Antijudaismus Luthers als auch der Antise-
mitismus Hitlers wurden aus der Angst vor Menschen geboren, die man
im ausgehenden Mittelalter als Gefahr fiir das christliche Heil und im 20.
Jahrhundert als Gefahr fiir das nationale Heil fiirchtete. In beiden Fillen
stand die ganz personliche Angst am Anfang und der Tod der Juden am
Ende! Der einzige wirklich historisch verifizierbare Unterschied zwi-
schen Luther und Hitler ist doch der, dass sich die praktischen Moglich-
keiten gegeniiber den Juden durch die historischen und die technischen
Entwicklungen zwischen dem 16. und dem 20. Jahrhundert gewandelt
hatten : Luther konnte eben nur an eine Landesverweisung als scharfste
Gegenmassnahme gegen die « Gottesfeinde» denken, denn sowohl eine
« Verbringung» in konzentrationslagerdhnliche Verwahrungsorte als
auch die umfassende Vernichtung der Juden, die Hitler den in einer sdku-
larisierten Welt zu « Volksfeinden» arrivierten Juden bereitete, waren zu
seiner Zeit technisch nicht denkbar !

Erst jetzt ist wirklich klar, womit es der Historiker und Theologe zu
tun hat, wenn er iliber Luthers Stellung zu den Juden handelt. Erst jetzt
wird einsichtig, dass jede Stellungnahme, die Luthers Position in dieser
Frage verstiandlich machen will, die hier nur eine «scharfe Barmherzig-
keit»» am Werke sieht, die vor einem allzu weit gespannten theologischen
Horizont den Reformator sogar als Theologen ins Recht setzen will, Kon-
sequenzen in sich birgt, die grauenhaft sind. Hier muss der Historiker in
der Funktion des « Staatsanwalts»> ein unmissverstiandliches «Schuldig
in allen Punkten der Anklage» vortragen. Luthers Position gegeniiber
den Juden ist durch nichts zu retten! Als ««Anwalt» mag der Historiker
auf die zeitgeméssen Befangenheiten des Reformators verweisen und
um Erbarmen fiir diesen bitten. Dieses wird aber — auch prozessrecht-
lich korrekt — immer erst dann moglich sein, wenn das Urteil rechtskraf-
tig geworden ist. Ein Gnadengesuch kann nur fiir einen rechtskriftig Ver-
urteilten eingereicht werden !

Der Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland hat richtig gehan-
delt, als er die Ausserungen des alten Luther als «verhangnisvoll» be-
zeichnete. Damit wird unumwunden eingestanden, dass Luther seinen
Teil zu dem, was spater den Juden geschah, beigetragen hat. Damit wird
auch die letzte Hintertiir theologischer und zeitgeschichtlicher Interpreta-
tionskiinste geschlossen und R. Baintons hartes Diktum bestétigt, das im
Blick auf Luthers Schrift « Von den Juden und ihren Liigen» lautet:
«Man konnte wiinschen, Luther wire gestorben, ehe diese Schrift ge-
schrieben war.» (15)

176



L

13

ANMERKUNGEN

Der zur Verfiigung stehende knappe Raum zwingt bedauerlicherweise zu erheblichen
Einschriankungen bei der Benutzung der reichhaltigen Literatur iiber das Thema
« Luther und die Juden» und verbietet auch ein genaueres Eingehen auf die einschla-
gigen Schriften Luthers. Der Leser kann hierfiir nur um Nachsicht gebeten werden.

Vgl. auch die Erkldarung der Generalversammlung des Evgl. Bundes vom 27. Okt.
1982 : « Dem Luther geschuldeten Dank tut es keinen Abbruch, wenn die zeitbedingten
und allzu menschlichen Ziige seines Wirkens nicht verschwiegen werden. Wegen seiner
Betonung des Wesentlichen konnte Luther gegen manches schroff vorgehen. Dabei
hat er sich vor Einseitigkeiten nicht gescheut. Zudem gibt es Ausserungen von
Luther, die als unerleuchtet und masslos gelten miissen — so hinsichtlich Judentum
und Bauernkrieg, Tdufer und Schwirmer, Opferkult und Papst. Wir miissen aufar-
beiten, dass unevangelische Eiferer mitunter gerade solche Ausserungen in die Mitte
geriickt haben.» Zitiert nach epd-Dokumentation 3a/83, S. 2.

Zur dlteren Forschung vgl. J. Brosseder, Luthers Stellung zu den Juden im Spiegel
seiner Interpreten. Interpretation und Rezeption von Luthers Schriften und Ausser-
ungen zum Judentum im 19. und 20. Jahrhundert vor allem im deutschsprachigen
Raum = Beitr. z. 6kumen. Theologie 8, Miinchen 1972. Nachzutragen ware hier
noch: P. Maser, Luthers Schriftauslegung im Traktat « Von den Juden und ihren
Liigen» (1543). Ein Beitrag zum «christologischen Antisemitismus» des Reforma-
tors, in : Judaica 29, 1973, S. 71-84 und 149-167 ; C. Bernd Sucher, Luthers Stellung
zu den Juden. Eine Interpretation aus germanistischer Sicht = Bibliotheca Huma-
nistica & Reformatorica XXIII, Nieukoop 1977 ; vgl. meine Besprechung in Judaica
35,1979, S. 190-192.

. Vgl. jetzt die Zusammenfassung von H. A. Oberman, Luther, Israel und die Juden.

Befangen in mittelalterlicher Tradition, in: DAS PARLAMENT 33, Nr. 3, 22. Jan.
1983,S. 12.

. Im Untertitel wirkt das Wort von der «Judenplage>» beédngstigend und instinktlos,

zumal es auch im weiteren Text nicht ausreichend definiert wird. Wer plagt da wen ?

. Brosseder, Luthers Stellung, S. 35.

Ebd., S. 36.

Vgl. R. Lewin, Luthers Stellung zu den Juden. Ein Beitrag zur Geschichte der Juden
in Deutschland wihrend des Reformationszeitalters = Neuere Studien zur Geschichte
der Theologie und der Kirche 10, Berlin 1911 (ND : Aalen 1973).

. WA 11, 336, 30ff.
10.
11.
12.

WA 53,526, 16.

WA BR 11, Nr. 4195, 275f., 9ff.

Ebd., 16ff. Wenn Luther fortfahrt « Ich trincke Naumburgisch bier, fast des Schmacks,
den du von Mansfeld mir etwa hast gelobt», so kommen hier einem zwangsweise
historische Parallelen in den Sinn, die jedes Verstindnis dieses Briefs als «teilweise
humorvoll» endgiiltig ausschliessen sollten.

WA 51, 196, 4ff. — Die Juden Eislebens wurden drei Tage nach Luthers Tod aus
der Stadt getrieben! — Im Juni 1983 wurde im Rahmen eines Kirchentages in der
Eislebener Andreaskirche, Luthers letzter Predigtstéitte, eine Siihnetafel enthiillt:

177



«Zum Andenken an die jiidischen Biirger, die in der Stadt gelebt und gelitten haben
und von 1933 bis 1945 ihr Leben liessen. »

14. Zitiert nach dem Faksimile bei H. Eschwege (Hrsg.), Kennzeichen J. Bilder, Doku-
mente, Berichte zur Geschichte der Verbrechen des Hitlerfaschismus an den deutschen
Juden 1933-1945, Berlin (Ost) 1966, S. 286.

15. R. Bainton, Martin Luther, Géttingen *1959, S. 327.

178



	Erbarmen für Luther? : Zu zwei neuen Büchern über den Reformator und die Juden

