
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Jüdische Reaktionen auf die Reformation : einige Anmerkungen

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961314

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961314
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÜDISCHE REAKTIONEN AUF DIE REFORMATION
— EINIGE ANMERKUNGEN

von Stefan Schreiner

So häufig schon die Stellung der Reformatoren, allen voran Martin
Luthers, zu den Juden in Büchern und Aufsätzen analysiert worden ist,
(1) so vergleichsweise selten ist dies bislang mit den jüdischen Reaktionen
darauf geschehen. (2) Dabei sind sie, da Reaktionen, in mehrfacher
Hinsicht interessant und aufschlussreich.

Sie belegen zunächst einmal, dass Juden von den innerkirchlichen
Auseinandersetzungen sehr bald Notiz genommen, ja nicht nur Notiz
genommen, sondern wie der Historiker Joseph b. Josua ha-Kohen (1496-
1575), der den reformatorischen Bemühungen aufgeschlossen gegenüberstand,

in seinem Werke << Divre ha-yamim le-malkhe Zarphat we-malkhe
Bet Ottoman ha-Togar » (1553) formulierte, mit grosser Aufmerksamkeit
sogar << den Krieg zwischen Martin und Clemens » verfolgt haben.

Die Juden blieben freilich nicht nur die aufmerksamen Beobachter der
Ereignisse ; vielmehr knüpften sie schon bald z.T. hochgespannte Erwartungen

— ob begründet oder unbegründet, wird noch festzustellen sein —
an eben diese innerkirchlichen Auseinandersetzungen. Dabei fallt auf,
dass sich die Erwartungen, die vor allem in Kreisen der Sephardim, und
besonders der Kabbalisten unter ihnen, gehegt wurden gegenüber denen
der deutschen Juden etwa ganz anders ausnahmen. Während jene Luther
und sein Wirken in weit-, ja geradezu heilsgeschichtlichem Kontext
sahen, begnügten sich diese mit eher bescheiden zu nennenden, aufs Alltägliche

zielenden Wünschen und Hoffnungen.

Schliesslich dokumentieren die jüdischen Reaktionen, von denen hier
die Rede sein wird, wie die Kluft zwischen den Juden und den Reformatoren

immer tiefer und immer weniger überbrückbar wurde, und zwar in

Dr. Stefan Schreiner ist wissenschaftlicher Assistent im Fachbereich Altes Testament

an der Humboldt-Universität Berlin.

Adresse : Sektion Theologie, Humboldt-Universität, Charlottenstr. 42, DDR - 1080 Berlin

150



dem Masse, in dem diese den traditionellen Antijudaismen zu huldigen
und in oft masslose antijüdische Polemiken zu verfallen begannen (3) und
damit die jüdischen Erwartungen und Hoffnungen bitter enttäuschten.

Fr. Delitzsch hat vor fast 150 Jahren eine Legende mitgeteilt, die nach
seinen Angaben under den Juden Osteuropas mündlich überliefert worden

sein soll. Diese Legende erzählt: «Die Zeit des Vespergebetes, zu
dem die Juden sich in der Synagoge zu Safed in Obergaliläa versammelten,

war vorüber, und einer der Lurias blieb nachdenkend und unbeweglich,

mit niedergesenktem Blick an dem Orte stehen, wo er sein Gebet
verrichtet hatte. Er zog in dieser Stellung die Aufmerksamkeit der Gemeinde
auf sich. Man fand sich endlich gedrungen, sein schweigsames und nach
verflossener Gebetszeit auffälliges Sinnen zu unterbrechen, und fragte
ihn : < Rabbi, was ist dir > Da erwachte er, wie aus tiefem Traume, aus
prophetischem Gesichte, hub an und sprach : < Um diese Zeit ist in fernem
Abendlande ein Mann geboren worden, der Welt zum Heile, uns zum Heile,

eine Morgenröte ist uns aufgegangen.) Es war der 10. November
1483. »(4)

Natürlich kann diese Legende keinerlei historischen Wert für sich
beanspruchen ; allein, der darin erwähnte Isaak b. Salomo Luria ist erst
1534, also rund 50 Jahre nach Luther geboren. Auch wird sie kaum unter
Juden erzählt worden sein ; eher wird sie ihre Entstehung und Überlieferung

der evangelischen Judenmission in Osteuropa verdanken. (5)
Dennoch spiegelt sie in einem Punkt wohl treffend die Hoffnung wider, die
Juden am Beginn der Reformation wenigstens auf Luther und sein Wirken
gesetzt hatten. Vage genug zwar formuliert, gibt sie gleichwohl unmiss-
verständlich der Hoffnung Ausdruck, dass sich mit der Reformation auch
die Lage der Juden spürbar verbessert.

Ob sich Luther dessen bewusst war, dass die Juden derlei von ihm
erhofften, muss hier allerdings unerörtert bleiben. (6)

Dass unter den Juden, und zwar, wie oben bemerkt, insbesondere unter

den Sephardim, tatsächlich hochgespannte Hoffnungen aufkeimten,
mögen zwei weitere Zitate bezeugen. Das erste stammt aus einem Brief
des Kabbalisten R. Abraham b. Eliezer ha-Lewi aus Jerusalem, den dieser
um 1525 geschrieben hat. Darin heisst es : «... Und siehe, da kamen vor
kurzem verlässliche Juden aus den Ländern Aschkenasien und Böhmen
nach Jerusalem, auch Briefe von da und dort bezeugen es, und berichteten
von dem Mann, der in jenen Ländern aufgetreten und dessen Name Martin

Luther ist. Das ist der Mann, dessen Kunde alle Länder durchläuft, der
im Jahre 284 (1524/25 begann, sich mit der Religion der Unbeschnitte-

151



nen (kritisch) auseinanderzusetzen und ihnen zu zeigen, dass ihre Väter
Lüge ererbt haben, Nichtigkeiten, in denen kein Nutzen liegt. Und es geht
aus ihren Worten hervor, dass er im vergangenen Jahre, das ist das Jahr
284, die Dinge, die er (bislang) in sich verborgen gehalten, offenbar machte

und öffentlich die Verfälschung ihres Glaubens und (die Tatsache), dass
ihr Glauben(sgut) Trug sei, nachwies. Er wandte sich selbst gegen den
Gekreuzigten und behauptete sich gegenüber allen, die an diesen glauben,
hatte gar grossen Erfolg, und der Arm des Herrn half ihm vor allen seinen
Gegnern... und er fuhr fort und hatte weiterhin Erfolg, und viele Völker
schlössen sich ihm mit starker Hand an, indem sie die Standbilder ihrer
Götter vernichten und mit Feuer verbrennen und die Götzen ausrotten...
Eine grosse Menge hat sich mit ihm verbunden... und er nähert sie nach
und nach der Religion des Mose... die Zwangsgetauffen erheben ihr
Haupt, und den Juden wurde Licht und Freude... » (7)

Dies ist nun keine Legende mehr, sondern deutliches historisches
Zeugnis. Dass darin Luthers Anliegen ebenso wie seine Theologie gründlich

verkannt sind, liegt auf der Hand ; davon soll hier denn auch weiter
nicht die Rede sein. Für unseren Zusammenhang wichtig sind die letzten
beiden Sätze, auf die noch zurückzukommen sein wird. Zuvor jedoch das
zweite angekündigte Zitat. Es stammt aus einem Brief, den der italienische

Kabbaiist Joseph von Arli um 1533/34 verfasst hat ; hierin ist
Luthers Auftreten geradezu als der Beginn des messianischen Zeitalters
apostrophiert: «Unser Heil wird eintreten, wenn der Glaube an Jesus zur
Erde fallen wird durch die verschiedenen neuen Glaubensbekenntnisse ;

Martin wird Neuerung einführen gegen Völker und Fürsten ; denn seine
Herrschaft wird stark sein. Wenn Luther auftreten wird, wird Deutschland

geeint sein, er wird sehen und verachten Clemens, sein Reich, seine

Götter, seine Priester, auch Rache wird er üben und Gemetzel. Israel,
niedergeworfen und verbannt, fünf Schiffe von den Zehnstämmen werden es
erheben zu seiner Herrlichkeit, um zu retten die Heiligkeit seines Ebenbü-
des. Diese Geheimnisse sind für Israel, Heil hat Gott verkündet, Heilung
für Israel. >> (8)

Auf den ersten Blick möchte man diese beiden Zeugnisse als
Äusserungen eschatologisch engagierter Kabbalisten beiseite schieben wollen.
Sicher sind sie das ; aber sie stehen gleichwohl nicht allein. Dennoch wird
man dem Urteü S.D. Luzattos kaum zustimmen können, der im
Zusammenhang seiner Herausgabe des Briefes von Joseph von Arli meinte : -
«Niemand kann daran zweifeln, dass die Juden jener Zeit glaubten, dass
die durch Luther verursachten Neuerungen die Wiederherstellung Israels
bedeuteten. » Ist diese Verallgemeinerung Luzattos auch nicht aufrecht-

152



zuerhalten, so macht es im Kontext der allgemeinen messianischen
Gärungen jener Zeit, die nach den Vertreibungen der Juden aus Spanien
(1492), Portugal (1497) und der Provence (1501) im ersten Viertel des 16.
Jhd. ihren Höhepunkt erreichten, (9) durchhaus einen Sinn, dass Juden,
die in jenen von der katholischen Reconquista und Inquisition getragenen
Vertreibungen die « Geburtswehen des Messias » erkannten, im Auftreten
eines Mannes gegen diese katholische Kirche einen messianischen Akt
sahen. (10) In gewisser Weise sollten sie darin sogar von christlichen, der
Reformation gegenüber offenen Zeitgenossen bestärkt werden. Wie
anders ist es sonst zu verstehen, dass der christliche Verfasser einer
Flugschrift aus dem Jahre 1524, die — so der Titel — «ein Gespräch
zwischen einem Christen und einem Juden, auch einem Wirte samt seinem
Hausknecht, den Eckstein Christum betreffend» darstellt, den jüdischen
Gesprächspartner sagen lässt: «Das muss geschehen, dass der Papst
bald untergeht und sein nimmermehr gedacht wird ; denn es spinnt sich
wunderlich. Wo nicht so hoffen wir, der Messias werde kommen, denn es
bedeutet etwas der Rumor unter euch. » (11)

Die Mehrheit der Juden indessen, zum mindesten der Juden in den
deutschen Ländern, die ja nicht nur die Lehren der Reformation in der
Theorie, sondern schon bald auch die daraus resultierende politische Praxis

zu spüren bekommen sollten, wird sich kaum solch hochgespannten
messianischen Hoffnungen hingegeben haben. Als für sie charakteristisches

Verhalten dürfte wohl das Vorbüd Josel von Rosheims (1480-1554),
des « regierer gemeiner jüdischait im Reich », wie Luther ihn nannte (WA
Briefe VIII, S. 77), gelten. Josel verliess, noch bevor der (Pseudo-) Messias
Salomo Molkho in Regensburg eintraf, die Stadt ; so sehr er auch später
dessen schmähliches Ende beklagte. (12) Die deutschen Juden mit Josel
an der Spitze hofften in Luther und den Reformatoren jenen Fürsprecher
zu finden, dessen Wort ihnen helfen könnte, dass ihnen seitens der weltlichen

wie kirchlichen Obrigkeit Gerechtigkeit widerfährt, dass das ständige

Hin und Her zwischen Duldung und Vertreibung aufhört. Das wäre
schon «messianischer Akt» genug gewesen. Konnte man aber solche
Fürsprache von einem Mann wie Luther erwarten

Eben dies festzustellen, sollte wohl der Besuch zweier Juden im April
1521 bei Luther, als dieser zum Reichstag in Worms weUte, dienen. Ob
sich dieser Besuch so, wie er überliefert ist, zugetragen hat, ist in der
Literatur kontrovers diskutiert. R. Lewin hat jedoch mit m. E. überzeugenden
Argumenten nachgewiesen, dass Zweifel an der Historizität dieses Besuches

unberechtigt sind. (13) Wenn auch der Besuch in dem überlieferten
Bericht einen anderen Verlaufgenommen hat, als beabsichtigt war, — da-

153



nach endete er sehr schnell in einer Auseinandersetzung der beiden Juden
untereinander über Luthers Deutung von Jes 7,14 —, kann man in ihm
gleichwohl das Bemühen erkennen zu erkunden, ob man auf Luther als
Verbündeten hoffen könnte. (14)

Von der nämlichen Hoffnung getragen, hatten sich zuvor schon die
Regensburger Juden an Luther gewandt. Nach Kaiser Maximilians I. Tod
hatte der Stadtrat von Regensburg im Februar 1519 die Ausweisung aller
Juden aus der Stadt verfugt. Da dieser Ausweisungsbeschluss ohne die
Zustimmung der Reichsregierung gefasst worden war, begannen langwierige

Verhandlungen, die die Juden hoffen liessen, der Beschluss werde am
Ende zurückgenommen. (15) In dieser Situation wandten sich die Regensburger

Juden an Luther. R. Lewin schreibt dazu : « Sie (die Juden) schik-
ken ihm in deutscher Übersetzung, mit hebräischen Lettern geschrieben,
eine Abschrift des 130. Psalms < Aus tiefer Not» zu und verbinden damit
zweifelsohne die Absicht, Luthers Blick auf ihre traurige Lage zu richten,
damit er vielleicht die Öffentlichkeit zu ihren Gunsten beeinflusse. Das
genaue Datum der Bittschrift ist unbekannt ; es steht aber zu vermuten, dass
sie spätestens in das Jahr 1521 zu setzen ist, da die Angelegenheit eben
auf dem Reichstag zu Worms, auf dem sich jüdische Vertreter einfinden,
unter dem 18. Mai durch einen Vergleich endgültig erledigt wird. Das Motiv,

das die Juden zu der Annäherung bestimmt, ist gleichgültig. Wichtig

in dem Zusammenhange, in dem wir uns bewegen, ist die Wirkung, die
die Massregel auf Luther ausübt, und sie wird getreu gekennzeichnet
durch den kurzen, aber vielsagenden Zusatz, den die Tischreden der
betreffenden Notiz anfügen : < So wohl gefiel Luther den Juden. > » (S. 22).

15 Jahre später sollte eine ähnliche Bittschrift Luther erreichen. Diesmal

war Josel von Rosheim der Absender. Im August 1536 hatte Johann
Friedrich der Grossmütige, Kurfürst von Sachsen (1532-1547), die
Ausweisung der Juden aus Sachsen verfügt, die auch alsbald in die Tat umgesetzt

wurde. Gestützt auf zwei Empfehlungsschreiben, eines von Wolfgang

Capito vom 26. April 1537 an Luther und eines vom Strasburger
Stadtrat an den Kurfürsten, wandte sich Josel an Luther mit der Bitte,
doch zugunsten der verfolgten Juden beim Kurfürsten zu intervenieren.
(16) Doch Luther lehnte dieses Ansinnen entschieden ab — aus theologischen

Gründen, wie er in seinem Antwortbrief an Josel vom 11. Juni 1537
unmissverständlich klarlegte. (17)

Wie sollten die Juden dieses Verhalten Luthers verstehen Für Josel,
wie für die Juden Deutschlands überhaupt, stellte sich die Frage, ob sie
fernerhin ihre Hoffnungen auf Luther in den Wind schreiben konnten.
Oder waren sie von Anfang an einer Selbsttäuschung aufgesessen

154



Soviel auch über die Gründe für die Wandlung in Luthers Verhalten
den Juden gegenüber nachgedacht worden ist, mit letzter Sicherheit wird
man sie wohl dennoch nicht namhaft machen können. Wie dem auch sei,
zunächst hatte es jedenfalls so ausgesehen, als wären Juden und Reformatoren

in der Auseinandersetzung mit der katholischen Kirche die natürlichen

Verbündeten. Und Beweise gab es dafür durchaus. Hatte nicht
Luther selbst gesagt « Denn sie haben mit den Jüden gehandelt als weren es
hunde und nicht menschen. », und daraus den Schluss gezogen : «Wenn
ich ein Jude wäre, wollt' ich mich eher zehnmal rädern lassen, als übertreten

zum Papst. Den höchsten Anstoss gewährte den Juden das Papsttum.»

(Freilich hatte er im selben Zusammenhang auch betont: «Ich
glaube, viele Juden müssten bekehrt werden, wenn sie unsere Predigt und
Auslegung des Alten Testaments hörten. >>) (18). Insbesondere war es
Luthers Schrift « Dass Jesus ein geborener Jude sei» (1523), die von den
Juden begeistert aufgenommen wurde. Welches Echo diese Schrift unter den
Juden auslöste, wird allein schon daraus ersichtlich, dass es Juden, Mar-
ranos, waren, die diese Schrift in Holland und von dort nach Spanien und
Palästina verbreitet haben. Und es ist keineswegs angeschlossen, dass o.e.
R. Abraham b. Eliezer ha-Lewi von dieser Schrift Kenntnis hatte, als er
seinen Brief, aus dem oben zitiert wurde, schrieb. (19)

Grund zur Hoffnung auf die Reformatoren gab den Juden ferner
deren deutlich sichtbare Hinwendung zu den hebräischen Schriften der
Bibel, und in gewissem Umfange auch zum rabbinischen Schrifttum, wenn
auch nur aus philologischen Interessen heraus. Wohl deswegen konnte
aber R. Abraham b. Eliezer ha-Lewi in seinem Brief bemerken : «... und
er nähert sie nach und nach der Religion des Mose... » (19a)

Dass dies jedoch eine völlige Verkennung ist, braucht nicht eigens
noch herausgestellt zu werden ; denn wie A. H. Friedlander mit vollem
Recht gesagt hat, «öffnete er (Luther) sich (zunächst wohl) den Juden,
aber nicht dem Judentum > (S. 251)

Richtig ist indessen, dass die Entfaltung der christlichen Hebraistik,
(20) die einen entscheidenden Anteü am Aufkommen der Reformation
hatte, (21) in jener Zeit einen erstaunlichen Aufschwung erlebte. Johann
Reuchlin (1455-1522) und Sebastian Münster (1489-1549) sollten in den
ersten Jahrzehnten des 16. Jhd. schon bald unter Beweis stellen, welches
Niveau die christliche Hebraistik in verhältnismässig kurzer Zeit zu erlangen

vermochte, bevor sie im Zeitalter der lutherischen Orthodoxie eine
Blüte erreichte, deren Leistungen bis heute Respekt verdienen. Mit Recht
konnte H.-J. Schoeps schreiben : «Zu den erstaunlicheren Tatsachen in
der Geschichte der jüdischen Literatur gehört diese, dass kein Jahrhun-

155



dert ein so intensives rabbinisches Studium seitens von Nichtjuden
aufzuweisen hat wie das der lutherischen Orthodoxie. » (22)

Zweierlei darf dabei allerdings nicht übersehen werden : a) die Tatsache,

dass sich in zunehmendem Masse Humanisten, und besonders christliche

Theologen hebraistischen Studien zuwandten, hat durchaus nicht
nur Zustimmung gefunden. Während manche Juden die christliche He-
braistik mit einiger Skepsis betrachteten, und mancher Rabbiner im Erteilen

von Hebräischunterricht an Nichtjuden eher zurückhaltend war, (23)
mussten sich die christlichen-Hebraisten, und zwar ausnahmslos, die
katholischen ebenso wie die protestantischen, seitens ihrer theologischen
Kollegen den Vorwurfgefallenlassen, « Judaisierer/Judaizantes» zu sein.

(24) Typisch wohl ist die Klage Johann Böschensteins, des ersten He-
bräischprofessors an der Wittenberger Universität Böschenstein (1472-
1540), den Luther nach Wittenberg geholt hatte, der seinen Platz aber
schon bald wieder räumen musste (Luther nannte ihn einen «nomine
Christianus, re vera Judaissimus »), hatte geschrieben : « Judaeis quia eo-
rum literam discebam, Christianis quia cum Judaeis convers'abar, odio
maximo eram.>> (25) Viele Christen scheuten die Beschäftigung mit dem
Hebräischen ganz, um nicht in den Verdacht des Judaisierens zu geraten ;

denn das Hebräische war nun einmal nicht nur die Sprache des Alten
Testaments, sondern eben auch der Juden, der Rabbiner, deren Schriftauslegung

man zutiefst verabscheute. (26)

Und b) die christliche Hebraistik hatte nach dem Willen der hervorragendsten

ihrer Vertreter keineswegs die Aufgabe, sich in philologischer
Gelehrsamkeit zu erschöpfen, (27) und schon gar nicht die Christen mit
zuverlässigen Informationen über Juden und Judentum zu versorgen, was
nach des Erasmus Worten nur einer «Verbreitung des Judentums unter
den Christen » gleichgekommen wäre ; (28) vielmehr hatte sie einzig einer
fundierten, daher umso wirkungsvolleren und erfolgversprechenderen
Judenmission zu dienen, wie Sebastian Münster im Anschluss an das
Verlangen des Konzüs von Vienne 1311 (29) und Petrus Nigri programmatisch

verkündet hatte. (30)

Dennoch, unter dem Eindruck der Hinwendung zur hebräischen
Überlieferung durch Christen fanden Juden zu neuem Selbstbewusstsein,
wie R. Abraham b. Eliezer ha-Lewi schrieb («... die Zwangsgetauften
erheben ihr Haupt, und den Juden wurde Licht und Freude...»), und in
mancher Disputation mit Christen jener Zeit erkennbar wird. (31) Der
Dichter Samuel Usque sieht in der Reformation sogar eine Rebellion der
anusim (Zwangsgetauften), die die Gelegenheit ergriffen hätten, für ihre

156



Zwangskonversion Rache zu nehmen. In seinem « Consolaçam as tribu-
laçoens de Israel » 1553) erklärt er : < < For since throughout Christendom
Christians have forced Jews to change their religion, it seems to be divine
retribution that the Jews should strike back with the weapons that were
put into their hands, to punish those who compelled them to change their
faith, and as a judgment upon the new faith, the Jews break out of the circle

of Christians unity, and by such actions seek to reenter the road to their
faith, which they abandoned so long ago. » (32)

Hier und da mag es zu Konversionen zum Judentum gekommen sein,
der Vorwurf der Proselytenmacherei (33) geht über den wirklichen
Sachverhalt jedoch weit hinaus, (34) wenn auch der Sabbatismus ebenso wie
später der <<Philosemitismus im Barock» von einer gewissen Aus-
strahlungs- und Anziehungskraft des Judentums zeugen.

Die Antwort aufdiese «jüdische Herausforderung» liess nicht lange
auf sich warten. Verstärkter Missionseifer, der am Ende trotzdem keine
grösseren Scharen jüdischer Konvertiten zu gewinnen vermochte, (35)
und immer offenere antijüdische Polemik seitens der Reformatoren, allen
voran Luthers, aber auch Martin Bucers, (36) kündigten eine Veränderung

der Lage an. Luthers o.e. Zurückweisung der von Josel von Rosheim
an ihn herangetragenen Bitte um Intervention beim Kurfürsten gegen die
Ausweisung der Juden aus Sachsen war ein erster Beweis für diese
Veränderung. Luthers kurz darauf erschienener «Brief wider die Sabbater»
(1539) lieferte die fällige — theologische — Erklärung und Begründung.
(37)

Beachtung verdient in diesem Zusammenhang eine interessante
anonyme Schrift, auf die H. H. Ben-Sasson aufmerksam gemacht hat, (38)
und die als die unmittelbare jüdische Antwort auf die Veränderung der
Lage angesehen werden kann. Da in ihr auf den « Brief wider die Sabbater»

Bezug genommen wird, muss sie auf jeden Fall nach 1539 verfasst
worden sein. Ob man indessen aus der Bemerkun*g, Luther «wrote to all
nations to worsen (the lot of the Jews) and he composed books against
the Jews of whatever he could find of libels and lies» (S. 386 Anm. 70),
schliessen darf, dem Verfasser dieser Schrift sind bereits Luthers
Judenschriften aus dem Jahre 1543 bekannt gewesen, muss offenbleiben. Nach
H. H. Ben-Sasson (S. 386) ist dies nicht anzunehmen, der zitierte Passus
ist seiner Meinung nach wohl eine spätere Einfügung in den Text der — im
übrigen bisher einzigen bekannten — Handschrift dieser Schrift ; denn
abgesehen von dem angeführten Zitat fehlen Hinweise aufLuthers
Judenschriften von 1543. Zudem ist der Text in recht moderatem Ton gehalten.
Noch werden Luthers judenfreundliche Äusserungen hervorgehoben :

157



« He (Luther) and his camp say not to impose heavy burden on the Jews,
to behave towards them in a honorable and loving way, and to be friendly
to them. He collected ideas and wrote a book < Jesus from the Jewish
Family » (S. 386) Zwar verteidigt der Verfasser die Juden gegen den
protestantischen Missionseifer (S. 387) ; dennoch bringt er für ihn einiges
Verständnis sogar auf. Er versteht ihn als eine Art Selbstverteidigung der
Reformatoren gegen die Diffamierungen seitens der katholischen Kirche (S.
386). Auch für die Wandlung in Luthers Verhalten gegenüber den Juden
hat er eine Erklärung bereit. Er erklärt ihn mit den Erfahrungen, die
Luther gemacht habe, «because they did not turn to him and were stiffnek-
ked and did not listen to his call » (S. 386).

Der «Brief wider die Sabbater» sollte freilich erst der Anfang von
Luthers antijüdischer Polemik sein. 1543 erschienen bekanntlich seine
berühmt-berüchtigten Schriften «Von den Juden und ihren Lügen» und
«Vom Schern Hamphoras und vom Geschlecht Christi». Den unmittelbaren

Anlass zur Abfassung der erstgenannten Schrift hatte Luther, wie
es heisst, ein jüdischer Traktat geliefert, den ihm im Mai 1542 der Graf
Wolf Schlick zu Falkenau übersandt hatte. Leider ist nicht mehr sicher
festzustellen, um welchen Traktat es sich dabei gehandelt hat. (39) Auf
jeden Fall fühlte sich Luther durch die darin enthaltene Polemik gegen
seinen «Briefwider die Sabbater» so hart angegriffen, dass er sich zu massloser

Verleumdung hinreissen liess und den Landesherren jene nur allzu
bekannten entsetzlichen Ratschläge erteüen konnte. (40) Zwar hat R.
Lewin sich bemüht zu zeigen, (41) dass ihre Wirkungen vor allem aufdie
Politik der Protestantischen Landesherren gegenüber den Juden zunächst
eher begrenzt waren (42) und längst nicht jenes Echo fanden wie etwa die
Schrift « Dass Jesus ein geborener Jude sei» (1523), an deren Verbreitung
ja auch die Juden entscheidenden Anteil hatten, zu übersehen ist dennoch
nicht, dass sie auf die Juden wie ein Schock wirkten. Zutreffend bemerkt
S. W. Baron: «The strengthening of state power by the Protestant
Reform, together with Luther's anti-Jewish exhortations, could in fact threaten

the very survival of Jews in the princely territories.» (S. 252). (43)
Ganz zu schweigen von den Langzeitwirkungen, die von den erwähnten
Schriften Luthers gegen die Juden ausgegangen sind (44)

Mit Recht weist R. Lewin auch daraufhin, dass es auch unter den
Reformatoren Stimmen gegeben hat, die ganz und gar nicht mit dem Inhalt
dieser Schriften einverstanden waren, aber es waren doch nur verschwindend

einzelne. Zu nennen wären etwa Andreas Osiander (1498-1552)
und Heinrich Bullinger (1504-1575), der Verfasser der « Warhaffte(n) Be-
kanntnuss der Dieneren an der Kirchen zu Zürych» (1545), in der es

158



heisst : « Es ist heiter am Tage und leider unleugbar, dass niemand je
wüster, gröber und unziemlicher wider christliche Zucht und Bescheidenheit
in Händeln des Glaubens und grossen und ernsthaften Sachen geschrieben

habe denn Luther. Hier sind unter allen männiglichs Händen Luthers
König Heinz von England und daneben auch noch ein anderer Heinz mit
Mainz in seinem unsaubern Wursthansen, item Luthers Buch wider die
Juden mit den wüsten Buchstaben der Bibel, welche die Juden fressen,
nicht lesen sollen; so ist vorhanden Luthers schweinisches, kotiges
Schemhamphorasch, welches, so es geschrieben wäre von einem
Schweinehirten, nicht von einem berühmten Seelhirten, etwas, doch auch wenig
Entschuldigung hätte. » (45)

Für die jüdischen Reaktionen auf die Judenschriften Luthers
charakteristisch dürfte wohl wiederum Josel von Rosheims Vorgehen sein. Es
lässt nicht nur ahnen, welche unmittelbare Bedrohung diese Schriften für
die Juden in den protestantischen Ländern bedeutet haben, sondern spiegelt

zugleich die bittere Enttäuschung wider, die sich nun unter den Juden
breitmachte und von der anfänglichen Bundesgenossenschaft mit den
Reformatoren Abschied nehmen liess. (46)

In mehreren Eingaben an den Strasburger Stadtrat beklagte Josel die
schlimmen Folgen, die « das rohe, unmenschliche Buch des Doktor Martin

Luther, das uns arme Juden mit Schimpfreden und Verleumdungen
überhäuft», gezeitigt hat : « Die Leute aus dem Volke redeten ganz offen
darüber, dass die Schädigung eines Juden an Leib oder Gut ohne weiteres
vergeben werden würde, da der Doktor Martin Luther diese Ansicht in
seinen Büchern ausgesprochen und sie von der Kanzel herab zu vertreten
empfohlen habe.» Und weiter: «Kein einziger von den Gelehrten hat
sich je zu der Behauptung verstiegen, dass man mit uns, armen Juden, so
tyrannisch und gewaltsam verfahren müsse. » (47)

Am 28. Mai 1543 machte Josel beim Stadtrat von Strasburg eine weitere

Eingabe, (48) die die Verbreitung der Schrift « Von den Juden und
ihren Lügen» unterbinden sollte ; am 11. Juli 1543 folgte eine lange Eingabe

(49) als Antwort auf den «Schern Hamphoras». Doch mehr als die
Zusage, den Druck der Lutherschriften in seinem Jurisdiktionsbereich zu
untersagen, gab der Stadtrat nicht ; und als sich Josel darauferneut an ihn
wandte und um Fürsprache zugunsten der bedrängten hessischen Juden
— Philipp von Hessen hatte 1543 gerade eine neue, die Judenordnung
von 1539 verschärfende Judenordnung erlassen (50) — ersuchte, erhielt
er sogar eine abschlägige Antwort. (51)

Nur bei Kaiser Karl V. fand Josel Gehör. Am 3. April 1544 wurde

159



ihm ein Privileg zugesichert, das 1546 dann in Kraft trat und alle Rechte
der Juden garantierte und sie gegen religiöse Verleumdungen und Willkür-
massnahmen seitens der Territorialfürsten in Schutz nahm. (52) Von
daher überrascht es nicht, die deutsche Judenheit fernerhin auf des Kaisers
Seite zu finden. Angesichts der bitteren Enttäuschungen, die ihnen die
Repräsentanten des «neuen Glaubens» bereitet hatten, schreibt I. Kra-
cauer, «blieb ihnen nichts anderes übrig, als sich unter den Schutz <des

grossen Adlers > (Reichsadlers) zu flüchten und dies umso eher, als der
Kaiser sich ihnen seit seinem Regierungsantritt gnädig erwiesen und seine

Zusage, sie in ihren Rechten und Freiheiten zu schirmen, bisher getreulich
gehalten hat.» (53) Die Stimmung unter den deutschen Juden während
des Schmalkaldischen Krieges beschrieb Josel denn auch mit den Worten

: «Wir aber, das jüdische Volk, beteten in heisser Andacht morgens
und abends in Frankfurt am Main ; wir riefen zu unserem Vater und König

im Himmel, zum einzigen, allmächtigen Gott, dessen Allmacht auch
dem kleineren Heere zum Siege zu verhelfen vermag, dass er unseren Kaiser

und mit ihm uns Juden beschütze... Der Sieg aber, den der .Kaiser
davontrug, fiel in das Jahr 1546. Auch für uns hat der allgütige Gott in seiner
Barmherzigkeit grosse Wunder getan, dass in diesem fürchterlichen
Bürgerkrieg, in dem Deutsche gegen Deutsche mit der grössten Erbitterimg
kämpften, kein Jude Schaden genommen hat. » (54) Und ergänzend dazu
lesen wir in Joseis « Sepher ha-miqneh» (1546) : «Wir haben es jetzt mit
unseren eigenen Augen wahrgenommen. Eine Nation, die einen neuen
Glauben errichtete mit aller Art Erleichterungen, um jedes Joch abzuwerfen,

beabsichtigte uns anzugreifen und durch viele bedrückende Dekrete
und Verfolgungen die israelitische Nation zu vernichten, so dass sie
aufhöre, ein Volk zu sein. Gott aber sah das Elend seines Volkes und sandte
seinen Engel, in der Form von barmherzigen Königen, die Kaiser Karlin
Macht und Stärke gaben, die Feinde viele Male zu besiegen, ihre Bündnisse

und Konspirationen zu vereiteln, sie zu demütigen und Provinzen und
Städte ohne Mühe zu erobern. Auf wunderbare Weise siegte er (Kaiser
Karl) und errettete die israelitische Nation von der Macht dieses neuen
Glaubens, den der Mönch, Martin Luther genannt, errichtet hatte, der
unrein ist (55) Er suchte alle Juden, jung und alt, zu vertilgen und zu ermorden.

» (56) So kann es denn nicht überraschen, dass Josel Luther am Ende
wünscht, «be-gehinnom nischmato we-gupho tserur', er möge mit Seele
und Leib in der Hölle schmachten ». (57)

Während gewiss alle Juden mindestens in den protestantischen Ländern

in diesen Wunsch eingestimmt haben, zumal sie ja immer deutlicher
die unmittelbaren Auswirkungen der Lutherschen Ratschläge an die
Landesherren zu spüren bekamen, (58) so finden sich dennoch auch, und

160



zwar wiederum vor allem in Kreisen der sephardischen Juden Stimmen,
die auch über Luthers Tod hinaus der Reformation Sympathien entgegenbrachten.

Für sie blieb Luther, wie Joseph b. Josua ha-Kohen sagte, « der
Weise unter den Christen». (59) Entsprechend nahmen sie denn auch,
etwa am Schicksal der protestantischen Märtyrer in Südfrankreich, Anteil

am Los derer aus den «Weltvölkern», die «le-qiddusch ha-Schem»
ums Leben gekommen sind.

Hatte schon die Reformation den Juden genügend Erniedrigungen
und Leiden gebracht, so sollte die beginnende Gegenreformation ihr Los
noch ärger werden lassen ; denn nunmehr wurden die Juden nicht nur für
die «judaisierenden Tendenzen» der Reformatoren, sondern für die
Reformation überhaupt verantwortlich gemacht. (60) So wenig zu bestreiten
ist, dass die Juden zunächst durchaus ein Stück weit den Weg der
Reformation begleitet haben, so sehr muss betont werden, dass sie am Ende
aber erleben mussten, wie sich Reformatoren und Katholiken, trotz aller
zwischen ihnen schwelenden innerkirchlichen Auseinandersetzungen, in
gemeinsamer Frontstellung gegen sie und ihr Judentum wieder vereint
hatten. Die Juden blieben die «Geiseln der Christenheit» (Léon Polia-
kov), die sie auch vor der Reformation gewesen waren.

ANMERKUNGEN

1. Angesichts der Fülle von Titeln sei auf Nennung verzichtet; vgl. das Literaturverzeichnis

in W. Bienert, Martin Luther und die Juden, Frankfurt/M. 1982, S. 203-220.
Die m.E. noch immer beste Abhandlung zum Thema ist R. Lewin, Luthers Stellung
zu den Juden, ein Beitrag zur Geschichte der Juden in Deutschland während des

Reformationszeitalters, Berlin 1911, Neudruck Aalen 1973 Neue Studium z. Gesch.
d. Theologie u. d. Kirche 10).

2. Zu nennen wären etwa C. Cohen, Die Juden und Luther, in : Archiv f. Reformationsgeschichte

54 (1963), S. 38-51 ; H. H. Ben-Sasson, Jewish-Christian Disputation in the
setting of Humanism an Reformation in the German Empire, in : HThR 59 (1969), S.

369-390 ; ders., Art Reformation, in : Encyclopaedia Judaica XIV, Jerusalem 41978,
Sp. 18-23. (H. H. Ben-Sasson, The Reformation in contemporary Jewish eyes, in:
PIASH 4 (1970), S. 276ff, und C. Cohen, Martin Luther and his Jewish Contemporaries,

in : JSS 25 (1963), S. 195-204, sind mir bis zum Abschluss des Manuskriptes
nicht zugänglich geworden.)

161



3. Nicht zu Unrecht überschreibt L. Poliakov, Geschichte des Antisemitismus, II, Worms
1978, S. 113fT, das entsprechende Kapitel « Der aktivierte Antisemitismus : Deutschland».

— Eine Ausnahme bilden wohl nur Andreas Osiander und Heinrich Bullinger.
Vgl. dazu S. W. Baron, A Social and Religious History of the Jews, XIII, New York-
London-Philadelphia 5730/1969, S. 232f mit 43 If Anm. 31 ; M. Sterns Vorwort in
seiner Ausgabe von: Andreas Osianders Schrift über die Blutbeschuldigung, Kiel
1893 S. V-XX; J. Staedtke, Die Juden im historischen und theologischen Urteil
des Schweizer Reformators Heinrich Bullinger, in : Judaica 11 (1955), S. 372-88.

4. Wissenschaft, Kunst, Judenthum, Schilderungen und Kritiken, Grimma 1838, S. 134f.
5. J. F. A. de la Roi, Die evangelische Christenheit und die Juden unter dem Gesichtspunkte

der Mission, geschichtlich beleuchtet, I, Karlsruhe-Leipzig 1884, Neudruck
Leipzig 1968, S.21f.

6. Vgl. dazu C. Cohen, a.a.O. S. 49.
7. Zit. nach J. Maier, Die messianischen Erwartungen im Judentum seit der talmudischen

Zeit, in : Judaica 20(1964), S. 23-58.90-120.156-183.213-236. S. 163.
8. Zit. nach R. Lewin, a.a.O. S. 19, in der — allerdings etwas gewagten — Übersetzung

von H. Graetz ; vgl. dazu die Bemerkungen bei S. W. Baron, a.a.O. S. 440fAnm. 49.
9. Dazu J. Maier, a.a.O. S. 156-165 ; S. Dubnow, Weltgeschichte des Jüdischen Volkes,

VI, Berlin 1927, S. 93fT.
10. Vgl. dazu das von H. H. Ben-Sasson in : EncJud XIV, Sp. 21, mitgeteilte Zitat von

R. Abraham b. Eliezer ha-Lewi: In a «prophecy» ascribed to «the sage and
astronomer R. Abraham Zacuto», Abraham b. Eliezer includes, << what a great astrologer
in Spain, named R. Joseph, wrote in a forecast on the significance of the sun's eclipse in
the year 1478. He states : < having no desire to favor any particular religion or mores I
say that a man will arise who will be great, valiant, and mighty. He will pursue justice
and loathe butchery. He will marshal vast armies, originate a religion, and destroy
the houses of worship and clergy. In his days Jerusalem shall be rebuilt. » Abraham
b. Eliezer adds that «at first glance we believed that the man forshadowed by the
stars was Messiah b. Joseph. But now it is evident that he is none other than the man
mentioned (by all) Luther), who is exceedingly noble in all his undertakings and all
these forecasts are realized in his person. »

11. Zit. nach R. Lewin, a.a.O. S. 18.
12. So in seinen Memoiren, hrsg. von I. Kracauer, Rabbi Joselmann de Rosheim, in:

Réj 16 (1888), S. 84-105. S. 91 und 98 Nr. 17 ; vgl. dazu S. W. Baron, a.a.O. S. 249.
13. a.a.O. S. 15ff. Ihm folgen etwa C. Cohen, a.a.O. S. 39, und S. W. Baron, a.a.O. S. 218

mit 423 Anm. 13, während W. Bienert, a.a.O. S. 56-58, diese Begebenheit ins Reich
der Legende verweist.

14. R. Lewin, a.a.O. S. 20.
15. Zur Sache s. Joseis Memoiren, a.a.O. S. 88fund 97 Nr. 12.
16. S. Dubnow, a.a.O. S. 201f ; S. Stern, Josel von Rosheim — Befehlshaber der Juden¬

schaft im Heiligen Römischen Reich Deutscher Nation, Stuttgart 1959, S. 125ff ;

S. W. Baron, a.a.O. S. 240f. Der entsprechende Abschnitt aus Joseis Memoiren ist
ins Deutsche übersetzt bei J. Höxter (Hg.), Quellenbuch zur jüdischen Geschichte
und Literatur, IV, Frankfurt/M. 1928, S. 85f.

17. Text bei W. Bienert, a.a.O. S. 112f. Zur Analyse s. R. Lewin, a.a.O. S. 64ff.
18. ZiLnachR. Lewin, a.a.O. S. 21.
19. Nach einer Mitteilung bei de la Roi, a.a.O. S. 27, habe Caspar Güttel, Prediger zu

Eisleben, in einer 1529 erschienenen Schrift zu berichten gewusst, «dass etliche

162



Schriften Luthers zu Jerusalem wären öffentlich gekauft und von den Juden mit
Verwunderung gelesen worden.» In seinem Brief an Josel von Rosheim (s. Anm. 17)

machte Luther den Juden eben diese begeisterte Aufnahme und Verbreitung seiner
Schrift zum Vorwurf und nannte sie einen Missbrauch, den die Juden damit trieben.

Vgl. dazu auch S. W. Baron, a.a.O. S. 226. A. H. Friedlander, Als der Bruder Martin
sein Tintenfass nach mir warf, in: Luther kontrovers, Stuttgart 1983, S. 246-238,
bemerkt: «Richtig gesehen, ist dies («Dass Jesus Christus ein geborener Jude sei»)
eine Streitschrift gegen das Judentum. Luther musste sich gegen die Anklage verteidigen,

dass er judaisiere ; er musste sich gegen das Judentum identifizieren. Aber die

(verborgene Agenda>, wie man heutzutage sagen würde, ist doch die Hinwendung
zu den Juden. Und die Juden hörten etwas Neues im Titel : dass man das schönste Wort
des Christentums mit dem verpönten Namen <Jude> zusammenbrachte, bedeutete
schon etwas. » (S. 249)

19a. Vgl. S. Stern, a.a.O. S. 83 : «Es geschah zum ersten Male, dass eine Bewegung von
weltweiter Bedeutung den leidenschaftlichen Versuch machte, sich dem Judentum
zu nähern und es zu verstehen, mit ihm zusammen das Geheimnis des gemeinsamen
Urgrunds zu entdecken und von ihm geleitet den verhüllten Sinn des geoffenbarten
Wortes zu deuten. Indem die Reformatoren die ursprünglichen und unverfälschten
Quellen ihrer Religion, die Bibel, neu entdeckten und in ihr alle Wissenschaft und
alle Weisheit der Welt enthalten fanden, wurde ihnen auch der Jude zum Nachkommen
der Patriarchen, der Propheten und der Könige, das jüdische Volk zu dem von allen
Völkern auserwählten und ausgezeichneten, weil Gott ihm allein die Heilige Schrift
anvertraut hatte. > >

20. Dazu s. O. Kluge, Die hebräische Sprachwissenschaft in Deutschland im Zeitalter
des Humanismus, in : ZGJD 3 (1931), S. 81-97.180-193 ; 4 (1932), S. 100-129, und
die dort genannte Literatur. Einen instruktiven Überblick gibt S. W. Baron, a.a.O.
S. 159-167 mit 389-397 Anm. 1-9.

21. Es ist das Verdienst L. I. Newmans, in seinem umfangreichen Buch : Jewish Influence
on Christian Reform Movements, New York 1925, eingehend gezeigt zu haben, dass

Humanismus und Reformation ebenso wie alle voraufgegangenen innerkirchlichen
Reformbewegungen auch mit der Rückbesinnung auf die — hebräischen Schriften
der — Bibel, auf den jüdischen Ursprung und das jüdische Erbe des Christentums
einhergegangen sind. Vgl. auch das Zitat in Anm. 19a.

22. Philosemitismus im Barock, Tübingen 1952, S. 134.

23. O. Kluge, a.a.O. S. 91 Anm. 36, zitiert Elias Levita, der aus der Gemara entnommen
habe : « sacrilegium esse, si quis doceat gentüem. »

24. Belege bei S. W. Baron, a.a.O. S. 222ff. 229ff. 235f. 279-285. Interessant ist hier
Luthers Äusserung : « O, die Hebräer — ich sag' auch von den unsern — judenzen
sehr ; drum habe ich sie auch in dem Buch, das ich gegen die Juden geschrieben habe,
auch gemeint.» (Zit. nach Lewin, a.a.O. S. 61). Zum Begriff «Judaizantes» s. L. I.
Newman, a.a.O. S.'Iff ; S. Stern, a.a.O. S. 84 ; O. Kluge, a.a.O. S. 91.

25. Zit. nach O. Kluge, a.a.O. S. 181 Anm. 74.
26. A. H. Friedlander, a.a.O. S. 25 lf. Aufschlussreich ist hier Luthers Kritik an Sebastian

Münsters Bibelauslegung. R. Lewin, a.a.O. S. 60, hat sie folgendermassen zusammen-
gefasst: «Allein die Gelehrsamkeit nützt für das Verständnis der Bibel nichts, wenn
man sich über den Glauben hinwegsetzt, und in dieser Beziehung steht es mit Münster
bedenklich. Er judaisiert ganz und gar, indem er weder Glauben noch Phraseologie
beachtet, folgt zu sehr in seiner Ansicht den Rabbinen, bezieht alles auf die gramma-

163



tischen Regeln, die zwar für Deklination, Konjugation und Konstruktion nötig sind,
aber doch nicht über die Dinge und Sentenzen herrschen dürfen, rabbinisiert stark so,
wie es das Kennzeichen der jüdischen Religion ist, und fügt oft seine eigenen Träume
hinzu, hängt schlechthin an den Worten, ohne die Wortwendungen zu berücksichtigen,

die in jedem Gespräch Beachtung verdienen, gibt den Rabbinen zu viel nach,
wenn er auch der Juden Feind ist, er geht darauf aus, dass man das Neue Testament
verlieren solle. »

27. S. dazu G. Bauch, Die Einführung des Hebräischen in Wittenberg. Mit Berücksich¬

tigung der Vorgeschichte des Studiums der Sprache in Deutschland, in : MGWJ 48
(1904), S. 22-32.77-86.145-160.214-223.283-299.328-340.461-490, S. 155fT, und
die dort zitierte Klage Luthers, sowie S. W. Baron, a.a.O. S. 237.

28. Zit. nach L. I. Newman, a.a.O. S. 24.
29. O. Kluge, a.a.O. S. 85.97.
30. «Auss dem alten gesecz czu einer erclerung und bestetigung dess kristlichen glau-

bens und czu einer besserung und bekerung der armen Jüden oder czu einer schend-

tung (Schändung) yrs valschen glaubens» die erforderlichen Argumente zu liefern,
hatte Nigri am Ende der deutschen Ausgabe seines antijüdischen Traktates «eyn
stern dess Meschiah» (1477) als seine Aufgabe erklärt (Zit. nach O. Kluge, a.a.O.
S. 87-88). Darin ist ihm Sebastian Münster gefolgt, wie aus dem Titel schon seines

Hauptwerkes zu entnehmen ist: «Messias Christianorum et Judaeorum Hebraice
et Latine. Describitur in hoc libro ex prophetis Christus totius mundi verus salvator ;

et item larvatus ille Judaeorum Meschias qui a gente ilia in hunc usque diem frustra
expectatur. Videbis lector quam portentosae et absurdae de Christo opiniones sint
apud hanc excoecatam gentem etquam violenter sacram interpretentur scripturam»
(Basel 1539). Zur Sache s. auch S. W. Baron, a.a.O. S. 233fmit 432 Anm. 32.

31. Beispiele bei H. H. Ben-Sasson, a.a.O. S. 369-385.
32. Zit. nach H. H. Ben-Sasson, in : EncJud, a.a.O. Sp. 22.
33. De la Roi, a.a.O. S. 27, schreibt, es ging «eine merkwürdige Bewegung durch die

Judenschaft in vielen Theüen Deutschlands, welche geradeswegs darauf abzielte,
die Christen zu jüdischen Glaubensanschauungen zu bekehren». Weitere Beispiele
solcher Äusserungen bei S. W. Baron, a.a.O. S. 223, und S. Stern, a.a.O. S. 180.

34. Wie E. Zivier, Jüdische Bekehrungsversuche im 16. Jahrhundert, in: Beiträge zur
Geschichte der deutschen Juden, Festschrift Martin Philippson, Leipzig 1916, S.

96-113, nachgewiesen hat.
35. De la Roi, a.a.O. S. 51-61 ; vgl. auch S. W. Baron, a.a.O. S. 248fmit 440 Anm. 48.
36. Wie man seinem «Ratschlag wider die Juden» (1539) entnehmen darf; s. dazu S.

Stern, a.a.O. S. 133ff ; S. W. Baron, a.a.O. S. 240fmit 425 Anm. 41 ; C. Cohen, Martin
Bucer and his influence on the Jewish situation, in : Leo Baeck Institute Year Book
XIII (1968), S. 93-101. Josel von Rosheims «Trostbrief» — «Iggeret nechamah» —
ist im wesentiichen eine Erwiderung auf Bucer ; s. dazu S. Stern, a.a.O. S. 140ff.

37. S. Dubnow, a.a.O. S. 202.
38. HDiR, a.a.O. S. 385-389.
39. S. Stern, a.a.O. S. 149 ; W. Bienert, a.a.O. S. 130. R. Lewin hat vermutet (a.a.O. S. 78

Anm. 1), dass es sich bei dieser Schrift vielleicht um einen Vorläufer des Werkes « Chiz-
zuq ha-emunah» («Glaubensstärkung») von Isaak b. Abraham aus Troki, das um
1593 entstanden ist, gehandelt hat

40. A. H. Friedlander, a.a.O. S. 255f, nennt diesen «trewen rat» Luthers nicht zu Un¬
recht « die dunkelste Kammer des Lutherbaus : die Folterkammer ».

164



41. a.a.O. S. 97ff.l01ff.
42. R. Lewin, a.a.O. S. 105, spricht sogar von « Misserfolg ».
43. S. W. Baron, a.a.O. S. 252-257 mit442-444 Anm. 52-57.
44. In wie vielen NS-Prozessen beriefen sich die Angeklagten zu ihrer Verteidigung auf

Luther
45. Zit. nach R. Lewin, a.a.O. S. 98f. Weitere Beispiele dieser Art bei S. W. Baron, a.a.O.

S. 228f mit 428f Anm. 26. Eine interessante katholische Reaktion zitiert S. Stern,
a.a.O. S. 256 Anm. 7: Luthers Schrift «wider die Juden, kürzlich herausgegeben
sei ein wütig Buch, als grausam, als sei es mit Blut geschrieben, und mache den
gemeinen Pöbel aufsässig zu Raub und Mord Auch habe man allerseits an mehreren
Orten erfahren, wie das Volk nach den Lehren jämmerlich gehandelt, auch wohl viel
unschuldiger Leib und Leben getroffen», berichteten einige der katholischen
Gesandten aufdem Reichstag zu Worms.

46. R. Lewin a.a.O. S. lOOff.
47. Vgl. dazu S. Dubnow, a.a.O. S. 205.
48. S. Stern, a.a.O. S. 152f.
49. S. Stern, a.a.O. S. 155f.
50. Der Wortlaut der Judenverordnungen ist nachzulesen bei L. Münk, Die Juden¬

ordnungen in Hessen-Cassel, in : JUDAICA, Festschrift Herman Cohen, Berlin 1912,
S. 377-388.

51. S. Stern, a.a.O. S. 157f.
52. Joseis Memoiren, a.a.O. S. 93 und 100 Nr. 23 ; s. dazu auch S. Stern, a.a.O. S. 160ff.
53. Geschichte der Frankfurter Juden, I, Frankfurt/M. 1925, S. 298.
54. Joseis Memoiren, a.a.O. S. 94f und 101 Nr. 28 ; hier zit. nach S. Stern, a.a.O. S. 170.
55. Ein Wortspiel : « Luther — Lo-taher». Dasselbe Wortspiel auch in Joseis Memoiren,

a.a.O. S. 92 Nr. 22 ; J. Höxter, a.a.O. S. 85, der den Abschnitt aus Joseis Memoiren
übersetzt hat, hat es allerdings unberücksichtigt gelassen.

56. Zit. in der Übersetzung von I. Sonne nach S. Stern, a.a.O. S. 176.
57. Joseis Memoiren, a.a.O. S. 92 Nr. 22. Diesen Wunsch hat J. Höxter, a.a.O. S. 85,

ebenfalls nicht übersetzt (vgl. Anm. 55).
58. I. Kracauer, a.a.O. S. 297.
59. H. H. Ben-Sasson, in : EncJud, a.a.O. Sp. 22.
60. H. H. Ben-Sasson, a.a.O. Sp. 19 ; A. Bein, Die Judenfrage — Biographie eines Welt¬

problems, I/II, Stuttgart 1980,1, S. 132, II, S. 67. — Dass die Juden für den Ausbruch
der Reformation verantwortlich seien, dass «sie die Lutherischen ihren Glauben
gelehrt hätten», wie Josel von Rosheim es in seinem «Sepher ha-miqneh» formuliert
hat, war ein Vorwurf, der katholischerseits übrigens schon auf dem Reichstag zu
Augsburg 1530 erhoben worden war ; s. dazu auch S. Stern, a.a.O. S. 83.

165


	Jüdische Reaktionen auf die Reformation : einige Anmerkungen

