
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Luther und die Juden

Autor: Ehrlich, Ernst Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LUTHER UND DIE JUDEN

von ErnstLudwigEhrlich

Es ist noch nicht allzu lange her, dass nun ein weitgehender Konsensus

unter den Forschern herrscht : 1. Luthers Haltung zu den Juden ist
aufs Ganze gesehen im wesentlichen einheitlich, es gibt also keinen eigentlichen

Bruch in seiner Einstellung zu diesem Thema und 2. Sein ganzes
Denken in dieser Hinsicht ist theologisch ausgerichtet, selbst wenn gewisse

Konsequenzen ins Politische einwirken. Schliesslich — und das hängt
auch mit dem theologischen Charakter seiner Stellungnahmen zusammen,

— ist das Problem von Juden und Judentum für Luthers Existenz
von einer erstaunlichen, lange Zeit nicht erkannten Bedeutung. Äusserungen

über die Juden finden sich in frühreformatorischer Zeit um das Jahr
1515 bzw. schon etwas früher, bis zu seinem Tode im Jahre 1546, genauer
bis zum 15. Februar 1546,3 Tage vor seinem Tode. Sicher hat, wie wir
sehen werden, der Ton in Luthers Äusserungen gewechselt. Die Gründe dafür

werden aufzuzeigen sein. Die theologische Konzeption jedoch ist im
wesentlichen gleich geblieben ; es musste so sein, weil mit dem Thema des
Judentums ein Kernstück lutherischer Theologie berührt wurde, wenngleich

auch im Negativen, in der Ablehnung, in der Ausscheidung.
Luthers spezifischer Neuansatz war vor allem durch die Überwindung zentraler

jüdischer Positionen möglich. Wir möchten dabei von einer Stelle im
Römerbriefkommentar ausgehen. Es gäbe noch viele andere Beispiele aus
dieser Frühzeit (1515/16), weü sich hier schon deutlich seine Theologie
zeigt, und zugleich die Frage, warum Luther notwendigerweise mit dem
Judentum zusammenstossen musste. Das rechtfertigt sicher nicht seine
späteren bösartigen und gefährlichen antijüdischen Ausfalle, zeigt aber
deutlich seinen theologischen Ansatzpunkt. Wir gehen von Luthers
Auslegung zu Rom. 11,26 aus. Dort heisst es : « Und das zeigt der Apostel an,
wenn er Jesaja zu dem Satze beizieht : Und so wird ganz Israel gerettet
werden. >> (Rom. 11,26). Die Jesajastelle aber lautet in unserer Uberset-

Dr. E. L. Ehrlich ist Direktor des europäischen Bnai Brith
und Zentralsekretär der Christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft der Schweiz.

Adresse : Hirzenstr. 10, CH - 4125 Riehen.

131



zung folgendermassen : « Kommen wird aus Zion der Erlöser, und zu
denen, welche sich abkehren von ihrem gottlosen Wesen in Jakob» (Jes.
59,20) — Luther übersetzt hier hebräisch pescha — Auflehnung — mit
« gottlosem Wesen ». Er fährt fort : « Sie wenden sich aber nur dann von
ihrem gottlosen Wesen ab, wenn sie darinnen stecken, wie jetzt die Juden.
(Gottlosigkeit) nämlich oder (gottloses Wesen>, griechisch (asebia>,
bezeichnet nicht irgendeine beliebige Sünde, sondern die Sünde wider die
Anbetung Gottes, das heisst wider den Glauben, durch die eigene Gerechtigkeit.

Im Hebräischen heiSst diese Sünde (Rascha>. Koh. 8,8: (Das
gottlose Wesen wird den Gottlosen nicht erretten), das heisst die eigene
Gerechtigkeit wird ihn nicht, wie er meint, erretten, weil sie keine Gerechtigkeit,

sondern Gottlosigkeit ist.» Soweit das Zitat. Hier findet sich
Luthers Rechtfertigungslehre bereits völlig eindeutig, und er legt sich die
biblischen Texte dementsprechend aus. Die hebräischen Worte haben nicht
die von ihm behauptete Bedeutung, das eine, pescha — meint die Auflehnung

gegen Gott, das andere rascha — ist ein allgemeines Wort für Frevler,

für schuldig werden. Luther bescheinigt hier den Juden expressis verbis,

ihre Gottlosigkeit, die darin besteht, dass sie durch ihr eigenes Tun,
durch ihre Gerechtigkeit, errettet werden wollen. Darin besteht konkret
ihre Gottlosigkeit. Die Juden sind also gottlos. — Natürlich lässt es
Luther nicht bei dieser lapidaren Feststellung bewenden, zu Rom. 11,27
weiss er sich mit Paulus darin einig : ((Durch den ganzen Text hindurch
ist sein Absehen darauf gerichtet, jenes Volk zur Bekehrung anzutreiben.

» Achten wir hier aufdie Wortwahl : « Zur Bekehrung anzutreiben ».
Im übrigen hatte er schon etwas früher in der Psalmenauslegung das
Judentum als verworfen erklärt : ((Der Sturz der Juden ist ein Beispiel des
Zornes Gottes» (Ps. 52,7) oder ((ihr Talmud (sei) voller Lügen und
Verdrehungen, ja Umkehrungen der Schrift» (zu Ps. 74,6), ihre Leugnung
der Christologie sei ((Bosheit und Treulosigkeit» (zu Ps. 78,66ff). Es ist
hier also deutlich, dass Luthers Judenpolemik sich aus seiner Christologie
und der damit zusammenhängenden Rechtfertigungslehre ergibt. Die
eigentliche christliche Lehre ist für ihn der unantastbare Wahrheitsmasstab.

Wer diesen nicht akzeptiert, gilt als gottlos, und unterliegt dem Regime,

welches für Gottlose vorbehalten wird. Luther geht hier von seinem
Schriftverständnis aus, nicht von mittelalterlichen antijüdischen Verleumdungen

wie Hostienschändung oder Ritualmord, die bei ihm damals noch
keine Rolle für das antijüdische Element in seiner Lehre gespielt haben.
Diese Form der mittelalterlichen magischen Judenfeindschaft war für ihn
in jenen Jahren unwesentlich. Im Kölner Dominikaner-Streit mit Reuch-
lin — die Dominikaner wollten die jüdischen Bücher vernichten, Reuchlin
verteidigt die jüdischen Schriften — steht Luther auf dem Boden derer,

132



die für Freiheit von Forschung und Lehre auch bei «Irrtum und Lästerung

» eintreten. Auch im Römerbriefkommentar zu 11,22 wendet er sich
gegen die Kölner Dominikaner, kennzeichnet ihr Tun « blöder Eifer » und
ihre Schriften «alberne Machwerke». «Mit Gewalt und mit Schmähreden

wollen sie die Juden bekehren. >>

Die theologische Haltung Luthers ist klar : die Juden sind gottlos, weil
sie das Erlösungswerk Christi ablehnen. Ihre Schuld an ihrem Frevel
gegenüber dem, was doch zu ihrem Heile dienen soll, kann eingeschränkt
werden. Gewisse Christen — an dem Streit mit den Kölnern im
Pfefferkorn-Reuchlin-Konflikt, wird es deutlich — tragen an der Sünde
der Juden eine Mitschuld. Darüber äussert sich Luther nun in seiner
Erklärung zu Ps. 14,7 um das Jahr 1520 wie folgt: «Diese gottlosen
Namenschristen bereiten durch diese ihre Tyrannei dem christlichen Namen
und Volk einen schweren Verlust. Auch sind sie schuld und teilhaftig an
der jüdischen Ungläubigkeit. Durch solch ein Beispiel von Grausamkeit
treiben sie diese gleichsam vom Christentum weg, obwohl sie diese doch
mit aller Müde und Geduld, Bitte und Fürsorge anlocken müssten... »
Juden, Ketzer und Türken, diese Zusammenstellung ist charakteristisch für
Luther, könnten nicht durch «ekelhaften Hochmut» angezogen werden,
sondern nur durch die « Liebe Gottes und Christi ». Das schliesst Luther
aus Ps. 14,7 : « Ach, dass aus Zion das Heü käme und der Herr die
Gefangenschaft seines Volkes wenden möge ». Dieses Heü für die Juden bestünde

in Christus, und die Juden müssten zu Christus bekehrt werden, das
aber kann nicht erfolgen, wenn man den Juden mit Hass begegnet.

Das Stichwort « Hass » weckt bei Luther noch andere Assoziationen,
nicht nur angesichts des Hasses der Christen gegenüber den Juden. Auch
die Synagoge hasst, sie legt ihren Hass nicht ab, und erreicht dennoch
nichts gegen die Kirche (zu Ps. 18,41). Gemeint sind hier Statuen an
Kirchenportalen, wo der Kirche die Synagoge mit abgewendetem Gesicht
und verbundenen Augen gegenübersteht. Warum nun diese Abwendung
Hass ausdrücken soü, bleibt unerfindlich. Es ist jedoch ganz deutlich,
dass der frühe Luther zwei Grundsätze hinsichtlich der Juden durchhält :

1. «Es ist öffentlich genug bekannt, dass die Juden aüezeit die grössten
Feinde Christi gewesen sind» (Auslegung zu Ps. 67, 1521), und 2. «Darum

soüen wir die Juden nicht so unfreundlich behandeln, denn es sind
noch zukünftige Christen unter ihnen und werden es noch täglich... Unser
Ding steht auf lauter Gnaden ohne Zusagen Gottes, wer weiss, wie und
wann. Wenn wir christlich lebten, und sie mit Güte zu Christus brächten,
das wäre wohl das rechte Mass... » (Das Magnificat verdeutscht und
ausgelegt 1521). Die Juden sind also die grössten Feinde Christi, Christen

133



könnten sie jedoch zu Christus bringen. Feinde Christi sind sie nicht, weil
sie seine Mörder gewesen wären, sondern weil sie meinen, durch gute
Werke, was für ihn identisch mit « Gesetz » ist, erlöst werden zu können.
Was die Werke angeht, sind sie den Papisten gleich. Juden und Papisten
reden nur davon, tun sie aber nicht.

Luthers Hoffnung von der Bekehrung der Juden zu seiner Form des
Christentums war nicht völlig abstrakt. So gab es wenigstens einen Juden
namens Jakob Gipher, der sich 1519 in Göppingen hatte taufen lassen
und als Hebräisch-Lehrer wirkte. Seine Bekehrung soll unter Einfluss der
Predigten Luthers erfolgt sein. Von 1521-1523 lehrte er in Wittenberg
hebräisch. An ihn schreibt Luther 1523 einen Brief, indem er seine Auffassungen

zu jener Zeit über das Judenproblem zusammenfasst : « Starrsinn
und Nichtsnutzigkeit der Juden sowie, was schlimmer ist, die höchst
geschmacklose Roheit der Päpste, Priester, Mönche und Studenten, die weder

durch die Lehre noch durch christliche Sitten auch nur einen Funken
von Licht oder Wärme den Juden erweisen... » Und Luther bietet einen
sehr eindrücklichen Vergleich : «Das ist so, als wenn eine Kupplerin ein
Mädchen zum Unzuchtsgewerbe anlernt, sie hernach aber anklagt, nicht
als Jungfrau zu leben Jedoch, da jetzt aufgeht und leuchtet das goldene
Licht des Evangeliums, besteht Hoffnung, dass viele Juden sich ernsthaft
und gläubig bekehren und so von Herzen zu Christus hingerissen werden,
wie du hingerissen worden bist. »

Das ist nun die Zeit, in der Luther sein wichtiges Missionsbuch
schreibt, um die Juden zu gewinnen : ((Dass Jesus Christus ein geborener
Jude sei» (1523). Die Absicht ist deutlich und steht am Anfang : Luther
möchte etliche der Juden « zum christlichen Glauben reizen». Er versteht
sehr wohl, dass sie noch nicht Christen sind, weü bisher ((Tölpel und Knebel»

den Christenglauben regiert hätten, aber nun bringt er ihnen das
Evangelium. Man müsse nur freundlich zu den Juden sein, und sie aus der
heiligen Schrift säuberlich unterweisen. Damit meint Luther natürlich die
typologische Auslegung, in der fast alles in der hebräischen Bibel bereits
auf Jesus hinweise « und doch die Wahrheit ist, wer nicht Christum sucht,
oder sieht in der Bibel und hebräischer Sprache, der sieht nichts und redet
wie der Blinde von der Farbe. » (Dezember 1543). Das ist Luthers
exegetisches Prinzip. Freilich : immer, wenn Luther davon spricht, brüderlich
mit den Juden zu handeln, folgt der Nachsatz «ob wir etliche bekehren
möchten». Sein Verhalten den Juden gegenüber ist also nicht zweckfrei.
Er versteht, warum die Juden sich bisher nicht bekehrten, nun aber müss-
ten sie es. Er will gern den Juden dienen, « ob wir ihrer etliche möchten zu
ihrem eigenen rechten Glauben bringen... >>. Luther kennt alle Argumente,

134



die Juden gegen die Christologie einzuwenden pflegen. Eines der wichtigsten

ist der Glaube, Jesus sei Gott und Mensch zugleich. Luther rät hier
mit den Juden pädagogisch umzugehen: die Juden mögen zuerst den
Menschen Jesus als den Messias erkennen, nachher können sie dann
lernen, wie er wahrhaftiger Gott sei. Luther nennt diese Methode zuerst
Milch trinken, das bedeutet Jesus als menschlicher Messias, hernach
Wein trinken, das bedeutet die den Juden zuteilwerdende Lehre über Jesus
als Gott. Den Juden sei allzu lange eingeprägt worden, Gott könne nicht
Mensch sein, daher muss man mit den Juden säuberlich umgehen. Das
wichtigste ist : man muss sie aus der Schrift unterrichten, aber stets folgt
der Nachsatz :... « so möchten ihrer etliche herbeikommen», das ist
Luthers Motto. Freilich, Luther geht noch einen Schritt weiter : Judenbekehrung

ist zwar sein direktes Ziel, aber um hier weiterzukommen, muss man
den Juden auch Gelegenheit geben, anständig zu arbeiten und vor allem
dafür sorgen, dass ihnen nicht nur das Zinsnehmen, also das Wuchern, als
einzige Erwerbsquelle bleibt. Juden sollen inmitten der Christen leben, um
« unsere christliche Lehre und Leben zu hören und zu sehen » ; Luther
erweitert seine bisherigen Auffassungen : sein Missionstrieb erstreckt sich
nicht nur auf das Seelenheü der Juden, sondern auch auf ihre menschliche
Existenz, freilich das Ziel ist immer deutlich und wird stets genannt. Dabei

ist er anfangs bereit auch in Kaufzu nehmen, dass « etliche halsstarrig
sind, was liegt daran » Luther fordert, dass man keine Gewalt mehr
gegen Juden anwendet, keine Lügen über sie verbreitet, dass man sie nicht
«(gleich Hunde hält». So deutlich Luthers Bekehrungsabsicht auch zutage

tritt, kann nicht übersehen werden, dass mit dieser Schrift aus dem Jahre

1523 auch ein neues, humanes Element in die Diskussion kommt.
Luther selbst hat diese Haltung zwar recht bald nicht mehr durchgehalten,
aber die Hinwendung zu den Juden als Menschen ist hier unternommen
worden. Theologisch hatte Luther damit keinen Bruch vollzogen, aber er
stellte — gleichgültig aus welchen Motiven — die Forderimg auf, der Jude
sei der Mitbruder des Christen, und dieser müsse daraus konkrete politische

und soziale Folgerungen für sein Verhalten gegenüber den Juden
ziehen. 150 Jahre später haben dann die Hallenser Pietisten an dieses inzwischen

verschüttet gewesene Erbe Luthers wieder angeknüpft.

Diese lutherischen Forderungen an die Obrigkeit bzw. die Kirche
haben natürlich einen realen Hintergrund, das heisst das Verhalten der Christen

gegenüber den Juden, genauer, die politische Situation der Juden zur
Zeit Luthers, die Verachtung, der die Juden ausgesetzt waren. Darüber ist
nun zum Verständnis von Luthers Versuch, den Juden ein menschenwürdiges

Dasein zu bieten, einiges zu sagen. Aus vielen Reichsstädten, Terri-

135



tonen und Bistümern waren die Juden zu Ende des 15. und Anfang des
16. Jahrhunderts vertrieben. Die meisten Berufe waren ihnen versagt, sie
wurden zu Krämern, Hausierern, Geld- und Pfandleihern degradiert.
Andererseits hatte ihnen Karl V. auf dem Reichstag zu Augsburg 1530) und
Regensburg (1541) die Privilegien der mittelalterlichen Kaiser bestätigt.
Eine ähnliche Paradoxie herrschte in anderer Beziehung. Noch bis zu
Beginn des 16. Jahrhunderts fanden Ritual- und Hostienschändungsprozesse

statt, zu gleicher Zeit aber predigten die Humanisten, dass jede Religion

den gleichen Wahrheitsgehalt, das gleiche ethische Prinzip besässe,
dass sich die Gottheit in Plato wie in Christus, in Sokrates wie in Mose
offenbart habe.

Johann Reuchlin bewahrte die heiligen Bücher der Juden vor der
Vernichtung, und er interessierte sich für ihre mystischen Lehren, die Kabba-
la, zu gleicher Zeit bedienten sich die Dominikaner des getauften Juden
Pfefferkorn zur Vernichtung dieser Bücher. Die Gründe für diese
Widersprüche waren politischer, wirtschaftlicher, sozialer und religiöser Natur,
entstammten aber auch emotionalen und irrationalen Quellen. Sie waren
alle unlösbar miteinander verwoben, wenn auch bei einzelnen Ereignissen
bald das eine, bald das andere Motiv überwog.

Die kaiserliche Macht Karl V. hatte nach aussen ihren Glanz zwar
bewahrt, in Wirklichkeit war das Kaisertum jedoch in um die Vorherrschaft

miteinander ringende und sich befehdende Gewalten zerfallen. Dieser

Dualismus fand seinen Ausdruck in der Entstehung eines ständischen
Reichsregiments, das zugunsten der Unabhängigkeit der Einzelstaaten
die unbeschränkte Hoheit des Kaisers immer mehr einengte. Wenn die
Kaiser, so auch Karl V., gegen Judenverfolgungen einschritten, war es
ihnen vor allem darum zu tun, ihre Rechtshoheit zu erhalten, das heisst das
Judenregal vor den Eingriffen der Reichsstände zu schützen, und die Ju-
denheit der Krone als alleiniges Eigentum zu erhalten. Der gleiche Dualismus,

der zwischen dem Kaiser und den Reichsständen bestand, zeigte
sich auch in den neu sich bildenden Territorial- und Ständestaaten. Der
betreffende Fürst dieser Territorien hatte mit seinen Untertanen, den
Rittern und Prälaten, sowie dem städtischen Patriziat um die Wahrung seiner
Hoheitsbefugnisse bitter zu kämpfen. In dem Bestreben der Stände, die
Gewalt der Landesfürsten zu beschränken, und selbst politische Rechte
zu erlangen, spielte auch das Judenproblem eine Rolle. Das Judenregal
wurde wie zwischen Kaiser und Reichsständen so auch zwischen den
Landesfürsten und Landständen zu einem umstrittenen Kampfobjekt.
Die Judenverfolgungen des 15. und 16. Jahrhunderts hatten weitgehend
zwei Ursachen : der handwerklich-gewerbliche Städter sollte von dem lä-

136



stigen jüdischen Konkurrenten befreit werden, gleichzeitig wollte man
den Fürsten durch die Entziehung des Judenregals schwächen, das heisst
seiner finanziellen Machtmittel berauben. So war, um nur ein Beispiel zu
nennen, der märkische Hostienschändungsprozess von 1510, bei dem

wirtschaftliche und religiöse Motive eine Rolle spielten, auch ein politischer

Prozess. Er bedeutete eine Auflehnung der Stände gegen den
Kurfürsten Joachim I., der damals gegen den Willen des Landes einer Anzahl
Juden den Aufenthalt gestattet hatte. Wenn im übrigen Standesherren und
Reichsritter anderwärts vertriebene Juden aufnahmen, taten sie es, um
neue Steuerträger und Verkäufer für ihre landwirtschaftlichen Produkte
zu erhalten. Schliesslich vollzog sich damals eine kommerzielle Revolution

grossen Ausmasses. Der Agrarstaat begann sich in einen Handelsstaat,

die Naturalwirtschaft in eine Geldwirtschaft zu wandeln. Die neue

kapitalistische Wirtschaftsmethode unterhöhlte die alte Preis- und
Gewerbeordnung des Mittelalters. Das Volk vermochte diesen tiefgehenden
ökonomischen Wandlungsprozess nicht zu verstehen, und fand in den
Juden Schuldige. Die vielen Judenaustreibungen, besonders die der Reichsstädte,

sind durch diese wirtschaftlichen Veränderungen bedingt worden.
In der Geschichte des Juden Josel von Rosheim (1478-1554) vermag man
wie im Spiegel das ganze Geschehen des jüdischen Lebens und Leidens zu
erkennen ; er war der Anwalt der Juden, der überall eintrat, wo die
Existenz der Juden gefährdet war. Wir werden von ihm bald im Zusammenhang

mit Luther hören.

Luthers Haltung zu den Juden änderte sich zunächst nach 1523
kaum. Freilich fühlte sich Luther genötigt, anlässlich des Schutz- und
Trutzbündnisses der protestantischen Fürsten in Schmalkalden (Thüringen)

— es war ihnen inzwischen reichsrechtlich die Duldung der
protestantischen Religion zugestanden worden, — eine Bekenntnisschrift zu
verfassen, die sogenannten «Schmalkaldischen Artikel» (1537). In diesen

theologischen Äusserungen steht gar nichts, was Luther nicht auch
schon vorher gelehrt hatte, aber was das Judentum anbetrifft, so musste
der apodiktische Ton Folgen haben, weU hier nun die entscheidenden —
unüberbrückbaren — Unterschiede zwischen seiner Theologie und dem
Judentum zum Ausdruck kommen :

Die Menschen sind allzumal Sünder und werden ohne Verdienst
gerecht aus Gottes Gnade und durch die Erlösung Christi in seinem Blut.
Gesetz, Werk, Verdienst haben für die Erlösung keine Bedeutung, allein
der Glaube mache gerecht. Abschliessend heisst es : « Und aufdiesem
Artikel steht alles, was wir wider den Papst, Teufel und die Welt lehren und
leben... ». Im Grunde hatte Luther das längst mehr als 15 Jahre vorher in

137



seiner Römerbriefvorlesung gesagt (vgl. etwa auch zu Rom. 9,6):
« Denn nicht alle, die von Israel sind >. Ein Wort wider die Anmassung der
Juden und zum Lobpreis der Gnade und zur Zerstörung jeglichen hoffär-
tigen Vertrauens aufdie Gerechtigkeit und guten Werke... ».

Die zentrale Stellung in der lutherischen Theologie bleibt Jesus Christus

; Luthers Schriftauslegung ist typologisch, das heisst Christus wird
im Alten Testament nicht nur vorausgesagt, mehr noch, er ist in ihm
enthalten, es bedarf nur der richtigen Exegese. Schliesslich lehrte Luther
schon immer, der Mensch könne sich nicht durch eigene Lebensführung
gerecht machen ; er ist allein von der Gnade Gottes abhängig. Diese drei
Grundprinzipien stehen der jüdischen Lehre kompromisslos gegenüber.
Der Gegensatz ist hier unüberbrückbar : der jüdische Offenbarungsbegriff,

das Verständnis der hebräischen Bibel, die Relevanz der Tora als
Bund zwischen Gott und Israel, alles, was das Judentum als wesentlich
begreift, wird von Luther deutlich und kompromisslos abgelehnt.

Diese zwar nicht neue, aber etwas schärfere Akzentuierung des
protestantischen Proprium hat weitere theologische Folgen gehabt." Es ist die
sogenannte Enterbungstheorie : die Christen sind das wahre Israel. Die
Juden dürfen nicht mehr hoffen, dass sie aus den Völkern gesammelt werden.

Das erschliesst Luther aus Ez. 38 u. 39 (1530). Sicher hat Luther die
Hoffnung auf die Bekehrung der Juden nicht aufgegeben, in den Tischreden

(vor 1538) heisst es einmal, wenn ein oder zwei Rabbiner vom Judentum

abfielen, könnte der Bekehrungsprozess vielleicht doch noch beginnen.

Auch verspricht er sich einiges von seinen Predigten, die sollten die
Juden hören ebenso seine Auslegung des Alten Testamentes. Vom Disputieren

hält er nichts.

Wir erwähnten vorher den Judenvorsteher Josel von Rosheim. Er ist
zu Luther in Verbindung getreten und wandte sich mit der Bitte um
Fürsprache beim Kurfürsten von Sachsen an Luther. Luther lehnte dieses
Eintreten für Josel ab. Sein Brief vom 11. Juni 1537 ist uns erhalten.
Luther teüt offen den Grund seiner Weigerung mit : die Juden sollten «uns
Christen nicht für Narren und Gänse halten>>, und den Juden wird nicht
geholfen, «ihr nehmet denn Euern Vetter und Herren, den lieben gekreuzigten

Jesum mit uns Heiden an. » Und nun kommt noch einmal der
entscheidende Satz, der sich ja auch etwas verhüllter in den früheren
Äusserungen gefunden hatte : « Solches wollt von mir freundlich annehmen,
Euch zu Eurer Vermahnung. Denn um des gekreuzigten Juden willen, den
mir niemand nehmen soll, möchte ich Euch Juden allen gerne das Beste

tun, ausgenommen, dass Ihr meine Gunst zu Eurer Verstockung gebrauchen

sollt... ». Luther spricht es unverhohlen aus : Hilfe von ihm für Juden

138



ist nicht zu erwarten, wenn sie sich nicht bekehren. Der in einem freundlichen

Ton gehaltene Brief spiegelt die Haltung Luthers zu den Juden deutlich

wider. Früher hatte er versucht, ihnen Jesus als Mensch nahezubringen,

um sie auf diese Weise an das Christentum heranzuführen. Jetzt kann
er sie nur noch auf Christus die Gottheit verpflichten. Umwege geht er
nicht mehr. Aber der Hauptgrund, warum er sich Joseis Bitte verschloss,
war seine Erregung, « dass dieses von einem Ort zum anderen getriebene,
gescheuchte, gejagte Volk ohne einen gewissen bleibenden Ort>> (Tischreden,

Januar 1533), dieser «Weinstock, der nur noch zum Verbrennen
taugt)) (ebenda), noch immer die Kraft besass, Früchte zu tragen, und
dass sogar die Tora, die nach Luthers Auffassung aufgehört hatte zu
existieren, immer noch Christen anzog. Luther hatte ja schon den Wiedertäufern

vorgeworfen, sie judaisierten und der Münzersche Geist wolle aus
Christen Juden machen. Gerade aber in jener Zeit, als sich Josel an ihn
um Hilfe wandte, wurde ihm ein immer wieder verbreitetes Gerücht bestätigt,

in Mähren sei eine Sekte, die Sabbather, von den Juden verführt, vom
Christentum abgefallen. Sie feierten den Sabbath, liessen sich beschneiden,

glaubten, der Messias sei noch nicht erschienen und bekannten sich
offen zur Tora.

Es wäre falsch anzunehmen, Luther habe mit diesem Verweigerungsbrief,

der äusserlich im Gegensatz zu seiner früheren Haltung zu stehen
scheint, eine Wende vollzogen. Auch die bisherigen Stellungnahmen zu
den Juden sind immer davon ausgegangen, die Juden müssten sich zu
Jesus bekehren, vielleicht zuerst zum Menschen Jesus, dann zum Christus.
Sein Wohlwollen gegenüber den Juden war nie bedingungslos, sondern
hatte immer ein konkretes Ziel : sie zu Jesus zu führen. Die Juden jedoch
hätten sich nicht nur Luthers Argumenten verschlossen, sondern über
Jesus nichts anderes zu sagen gehabt, dass er «ein gekreuzigter, verdammter

Jude sei », eine Formulierung, die Luther ausdrücklich in seinem Brief
an Josel von Rosheim verwendet. Wenn der Ton Luthers gegenüber den
Juden schärfer wird, und die Verweigerung gegenüber dem Judenvorsteher

ist dafür charakteristisch, so hat das weder etwas mit einer theologischen

Wende noch mit Altersstarrsinn zu tun, sondern liegt in Luthers
Theologie : für das Judentum hatte er niemals etwas übrig gehabt, für die
Juden als Menschen schon, soweit sie sich zu seiner Lehre des Christentums

bekehren. Das Verhalten der Juden in dieser Beziehung vermochte
er nur als obstinat zu betrachten, als « verstockt», denn Bekehrungen
erfolgten kaum. Im Gegenteil, im fernen Mähren bekannten sich christliche
Sektierer zu jüdischen Bräuchen und religiösen Vorstellungen.

Luthers Brief «Wider die Sabbather an einen guten Freund» er-

139



schien 1538. Der gute Freund ist Graf Wolfgang Schlick zu Falkenau in
Nordböhmen, von dem die Nachrichten über die angeblichen Erfolge
jüdischer Propaganda im böhmisch-mährischen Raum stammten. Über die
wirklichen geschichtlichen Tatsachen haben wir aber keine Quellen,
insbesondere wissen wir darüber wenig, welchen aktiven Anteil die Juden an
der Formung dieser christlichen Sekte hatten. Jedenfalls ersucht der Graf
Luther durch einen Boten, Luther möge das Tun dieser Christen mit
Argumenten aus der Heiligen Schrift widerlegen. Der Brief « Wider die
Sabbather» enthält den Versuch, drei Grundfragen zu beantworten : welches
ist die Sünde, die das jetzt nun 1500 Jahre dauernde Elend des jüdischen
Volkes herbeigeführt hat Was bedeutet die Verheissung des Neuen Bundes

(Jer. 31,3 Iff.) für das im Elend steckende Volk Bleibt das mosaische
Gesetz allezeit gültig

Die 1. Frage beantwortet er damit, dass mit dem Untergang des Tempels

für die Juden das gesamte Kultwesen vernichtet worden ist. Da dieser
Zustand für sie schon so lange dauert, müssen die Juden ungeheuer
gesündigt haben. Die Ursünde der Juden besteht darin, dass sie'vor 1500
Jahren ihren Messias nicht erkannten. In Christus ist der von Jeremia ver-
heissene Gnadenbund erfüllt worden. Die greuliche Sünde der Juden
besteht also darin, dass sie diesen Gnadenbund nicht angenommen haben.
Durch ihren Unglauben strafen sie Gott Lügen. Hier taucht wieder das
Motiv aus der frühen Römerbriefvorlesung auf : die Begründung ist an
beiden Stellen die gleiche : Luthers Rechtfertigungslehre, die hier zwar
nicht durch das Gesetz beeinträchtigt wird, sondern durch die Ablehnung
des den Juden durch Gott angebotenen Heiles. Aber sofort gelangt Luther
nun auch zum Gesetz : das Kommen des Messias hebt die Autorität des
Gesetzes auf. Das wird zudem noch dadurch bestätigt, dass durch die
Zerstörung des Tempels nach Luthers Meinung das Gesetz ja ohnehin
nicht mehr angewendet werden kann. Eine teilweise Erfüllung des Gesetzes

(Speisegebote und Beschneidung) garantiert nicht den Fortbestand
des Ganzen. Wenn das Neue Testament die Gültigkeit des Gesetzes
behauptet (Mat. 5,17), so bezieht es sich auf den Dekalog. Der ist aber vor
Mose, Abraham und allen Patriarchen über die ganze Welt gegangen und
regiert alle Menschen zu allen Zeiten. Nur das Sabbatgebot im Dekalog
sei ein zeitgeschichtlich bedingter Zusatz. Auch andere Gebote seien mit
spezifisch jüdischen, längst gegenstandslos gewordenen Zusätzen
ausgestattet.

Luther äussert zum Schluss die Hoffnung, sein Freund habe nun
Material genug, um sich wider die Sabbather zu schützen. Kann er die Juden
nicht bekehren, so mag er sich trösten mit dem Gedanken an die Prophe-

140



ten, die ebenso wenig ausrichteten. Da das Elend die Juden nicht gedemütigt,

noch das Bewusstsein, dass Gott sie verlassen hat, so mag man mit
gutem Gewissen an ihnen verzweifeln. Die Arbeit ist keine tiefe theologische

Analyse, sondern eine Gelegenheitsschrift. Erhellend wie sehr
Luther sich hier von den Juden abgewandt hat, ist die Reaktion seines Freundes

Justus Jonas (1493-1555), Luthers lebenslanger Freund und Trauzeuge

und zuständig für die lateinische Übersetzung von Luthers Schriften.
Justus Jonas hatte von jeher eine judenfreundlich-missionarische Haltung
vertreten, wie früher auch Luther, er meinte, die Juden würden das Licht
der Wahrheit erblicken, wenn sie sich nur dem Mose und den Propheten
unverfälscht anvertrauten, ohne das Beiwerk der Rabbinen. Für die
lateinische Übersetzung von Luthers Schrift « Gegen die Sabbather» schreibt
nun Justus Jonas ein Vorwort, indem er mitteilt, durch die Vernachlässigung

des Bibelstudiums unter dem Papsttum sei das jüdische Volk
verachtet worden. Die Reformation erkenne mit der Wiederentdeckung der
heiligen Schrift auch den Wert des Volkes Israel. Es sei daher Pflicht der
Kirche, unablässig an der Rettung der Juden zu arbeiten, um das jüdische
Volk aus seiner Verirrung auf den rechten Weg zu fuhren. Jonas übersetzt
nun dieses Büchlein ins Lateinische, damit das Buch vielleicht Nutzen
erzielen könne auch bei den Juden in Italien, den Niederlanden, oder sonst
im Ausland, um einige vielleicht zu ihrem wahren Messias zurückzurufen.

Heiko Oberman (Wurzeln des Antisemitismus, S. 60ff.) hat gezeigt,
dass die Haltung von Justus Jonas eine legitime aus der Reformation
geborene Alternative zur Lutherschen Judenkonzeption darstellte. Nicht die
Judenbekehrung, sondern die Heidenberufung ist der eigentliche
Schlüsselgedanke von Jonas. Die durch Christus ermöglichte Aufnahme in das
Volk Abrahams zu einem Leib, ist das Thema. Christen sind also nach
Rom. 11,17 auf den Baum Israel gepfropfte Heiden, zu einem Leib mit
den Juden vereint, gemeinsam unter dem einen Haupt Jesus Christus. Das
schliesst natürlich Judenmission nicht aus, bedingt sie sogar, sie ist aber
nicht die ausschliessliche Aufgabe. Im übrigen zeigt sich hier durchaus
eine mitbrüderliche Haltung gegenüber den Juden, das Fehlen jeder
Selbstgerechtigkeit: «weil auch unter uns nicht alles christlich ist, was
sich christlich gibt. » Jonas sieht anders wie Luther einen inneren
Zusammenhang zwischen Juden und Christen, ein Weg, den Luther nicht mehr
mitzugehen bereit ist. Ob er jemals fähig gewesen wäre, die tieferen inneren

Gemeinsamkeiten jüdisch-christlicher Vergangenheit und Zukunft zu
begreifen, dürfte zweifelhaft sein. Seine Rechtfertigungslehre hat ihn
daran bereits in der Frühzeit gehindert: «Juden, Häretiker und auch alle

141



einzelnen Abergläubischen >> wollen durch eigene Werke gerecht werden,
nicht durch Christi Tod (zu Ps. 32,5). Das ist Luthers Kriterium.

Neben der menschlichen Enttäuschung, trotz seiner anfangs
wohlwollenden Haltung gegenüber jüdischen Menschen keinen Erfolg bei der
Judenmission gehabt zu haben, spielt ein weiteres Moment eine Rolle :

Luther ist allmählich von einem Reformator, das heisst einem Kirchenerneuerer,

zu einem Dogmenwächter geworden. Das bedeutet natürlich keine

Änderung seiner Theologie, seiner Grundpositionen, aber er steht nun
in einer neuen historischen Situation, da jetzt protestantische Landeskirchen

entstanden sind. So ist ihm mit diesen eine neue Funktion
zugewachsen. Luther spürt dieses neue lehramtliche Verantwortungsbewusst-
sein, und in diesem Zusammenhang kommt er zu der Schlussfolgerung :

wer beharrlich der Wahrheit des Evangeliums — und dazu gehören nach
damaliger Auffassung auch die altkirchlichen Dogmen — die Anerkennung

verweigert, der ist nicht anders zu verstehen, als dass er es aus
bösem Willen tut. Zentrale Vorstellungen seines Glaubens werden von den
Juden bestritten, obwohl sie diese doch aus ihrer eigenen Bibel, dem Alten
Testament, herauslesen könnten : Gottheit Christi, Jungfrauengeburt, Tri-
nitätslehre, alles für Juden unakzeptable Vorstellungen. Diese aber finden
sich im Evangelium, ja, nach seiner Exegese, sogar schon im Alten Testament

; die Juden hingegen lehnen alles das ab. Da nach Luthers Lehre
nicht mehr die römische Kirche als die Alleinbesitzerin der Wahrheit güt,
muss jetzt die Heilige Schrift als die unbestreibare Wahrheit entscheiden,
was wahre Glaubenslehre ist. Diese biblische Glaubenslehre haben dann
alle, Christen wie Juden, anzunehmen. Indem er nun den Juden diese
christlichen Wahrheitslehren auch aus ihrer eigenen hebräischen Bibel
nachzuweisen sucht, und die oben erwähnten Dogmen konstitutive
Elemente sind, die Juden diese Lehren aber nicht akzeptieren, ist für ihn das
Tischtuch zerschnitten. Luther fühlt sich nicht mehr als Professor oder
Prediger, er ist der Wächter geworden, damit sich durch ihn die ihm aus
der ganzen Bibel ergebenen Glaubenswahrheiten durchsetzen. In seinem
eigenen Umkreis stehen ihm dabei vor allem die Juden im Wege. Dabei
kann er keine Rücksicht auf ihre Empfindlichkeiten nehmen. Als er von
einigen einmal um Geleitbriefe gebeten wird, damit sie ohne Weggebühren
reisen können, fügt er in den Geleitbrief ein << um des Namens Jesu Christi
willen ». Die Juden weigerten sich, das Papier anzunehmen und erklärten :

<< Die Briefe sind gut, aber dieser Name beleidigt uns. » Daher wollten sie
lieber Weggebühren zahlen, als solche Briefe annehmen (Tischreden,
1540).

Im Grunde wunderte sich Luther wahrscheinlich mehr als er ent-

142



täuscht gewesen sein mag, dass die Juden die ihnen von ihm gebotene
Chance nicht ergreifen. Als er einmal (12.4.1539) ein hebräisches Buch
zur Hand nimmt, das von den Gebeten und Festen der Juden handelt,
offenbar ein Gebetbuch für Feiertage, hat er nur den folgenden Kommentar

: << Sie verstehen nichts von Gottes Gnade, noch von der Gerechtigkeit
des Glaubens wie Gott barmherzig sei, aus lauter Gnade um Christi wü-
len, und dass der Glaube an Christus gerecht, fromm und selig mache.
Davon wissen sie weniger denn nichts... ». Diese Einschätzung des Judentums

ist nicht neu, sie findet sich bereits 20 Jahre früher im Kommentar
zum Römerbrief. Theologisch hat sich also wirklich nichts geändert.

Der unmittelbare Anlass für Luthers berüchtigte antijüdische Schrift
« Von den Jüden und ihren Lügen» (1543) war eine, wahrscheinlich von
einem Juden geschriebene Schrift, in der Luthers Brief wider die Sabbather

kritisiert wurde. Diese Streitschrift ist uns aber leider heute nicht
mehr erhalten, Luther bekam sie in Wittenberg am 18. Mai 1542. Offenbar

wurde Luther hier zur Polemik getrieben, weü in jener angeblich
jüdischen Streitschrift eine spezifisch jüdische Exegese betrieben wurde, oder
wie Luther es formuliert: «die Sprüche der Schrift verdreht und des
christlichen Glaubens Grund umgestossen» wird. Luther fühlt sich hier
theologisch angegriffen, die Juden haben sich also gegen seinen
Wahrheitsanspruch zur Wehr gesetzt. Nicht nur, dass sie sich nicht bekehrten,
sie widersprechen ihm, und dies erst noch auf seinem eigenen Boden, der
Auslegung der Heiligen Schrift. Dadurch ist Luther nun vollends zur
Erkenntnis gelangt, eine Bekehrung sei aussichtslos. Diese antijüdische
Schrift ist weniger Zeichen der Enttäuschung, sondern mehr noch das
offene Eingeständnis des Scheiterns gegenüber den Juden. Luther hatte vorher

— wenn auch falschlich — gemeint, in einem Dialog mit den Juden zu
stehen, nun will er nur noch über die Juden reden, und seine Mitchristen
vor ihnen warnen, damit sie nicht die Schrift «verkehren», «unseres
Glaubens Grund umstossen ». Offenbar fühlt er sich einmal mehr von der
Existenz der Juden geistig bedroht. Seine Bekehrungsversuche sind
gescheitert, die Juden bleiben, was sie sind, setzen sich theologisch auch
noch zur Wehr, und bestreiten damit Luthers Wahrheitsanspruch. Er hat
erkannt, die Bekehrung der Juden ist unmöglich : « dass ich die Juden
bekehren wolle ; denn das ist unmöglich. » Luther hat für sein Pamphlet
Quellen benutzt : Nikolaus von Lyra (1270-1349). Das 1497 in Nürnberg
gedruckte Werk trägt den Titel: «Gegen die Treulosigkeit der Juden.»
Paulus von Burgos (1351-1435) ein Konvertit, wurde 1415 Erzbischof
von Burgos, und schrieb ebenfalls ein 1475 in Mantua erschienenes
antijüdisches Werk. Luther folgte ferner Salvagus Porchetus aus Genua
«Sieg über die ungläubigen Hebräer», (Paris 1520). Am wichtigsten wur-

143



de für Luther aber das Buch von Antonius Margaritha, ein zum Christentum

übergetretener Jude, Professor für Hebräisch in Wien. Sein Hauptwerk

: «Der ganze jüdische Glaube» erschien 15 30 in Augsburg.

Luther versucht, nicht mehr exegetisch zu argumentieren, weü er das
nunmehr für sinnlos hält, sondern nimmt die alte mittelalterliche
Judenfeindschaft auf. Selbst Anspielungen auf Ritualmord tauchen jetzt auf,
nachdem Luther früher derartigen Anschuldigungen entgegengetreten
war. «(Sie) bleiben gleichwohl im Herzen unsere täglichen Mörder und
blutdürstigen Feinde. Solches beweisen ihr Beten und Fluchen und soviel
Historien, da sie Kinder gemartert und allerlei Laster geübt, darüber sie

oft verbrannt und verfolgt sind. » Ferner behauptet er : sie verfluchen die
Christen in ihren Synagogen und wünschen alles Unglück auf sie herab.
Sie treiben Abgötterei mit Zeichen und Figuren, nennen Christus einen
Zauberer, den Fürsten aller Teufel, den Sohn einer Hure, die mit einem
Schmied Ehebruch begangen habe. Was sollen die Christen tun, um ihre
Schuld zu büssen, dass sie Christi Blut noch nicht gerächt haben Dass
sie trotz allen Mordens und Schändens der Juden Synagogen und Häuser,
Leib und Gut beschützen und sie frei in ihren Ländern wohnen lassen
Sie müssten, antwortete Luther, « mit Gebet und Gottesfurcht eine scharfe

Barmherzigkeit üben, ob sie doch etliche aus den Flammen und Glut
erretten könnten.» Für die Ausübung dieser «scharfen Barmherzigkeit»
gibt er folgenden Rat :

1. Man soll ihre Synagogen mit Feuer anstecken, Schwefel und Pech
dazu werfen, und was nicht brennen will, mit Erde überschütten, damit
kein Stein mehr zu sehen sei ewiglich.

2. Man soll ihre Häuser zerstören, sie in einem Stall wie Zigeuner
zusammentreiben, damit sie einsähen, sie seien nicht die Herren im Lande,
sondern Gefangene im Exil.

3. Man soll ihnen ihre Gebetbücher, den Talmud und die Bibel
wegnehmen, damit sie nicht mehr Gott und Christus zu verfluchen die Macht
hätten.

4. Man soll ihren Rabbinern bei Todesstrafe verbieten, Unterricht zu
erteüen, Gott öffentlich zu loben und zu ihm zu beten, damit sie keine
Gotteslästerei mehr betreiben könnten.

5. Man soll ihnen das Geleit und das Recht, die Strassen des Reichs
zu befahren, aufkündigen.

6. Man soll ihnen den Wucher untersagen, ihnen ihr Geld und ihre
Kleinodien, ihr Gold und Silber abnehmen, da alles, was sie besitzen,
durch Wucher geraubt und gestohlen ist.

7. Man soll den jungen starken Juden und Jüdinnen Flegel, Axt, Spa-

144



ten, Rocken und Spindel geben, damit sie im Schweisse ihres Angesichts
ihr Brot verdienen, obwohl es für das Wohl der Untertanen das Beste sei,
sie wie in Spanien, Frankreich, Böhmen und den Reichsstädten aus dem
Lande zujagen.

Zum Schluss stellt Luther fest, über die Juden sei der Zorn Gottes
gekommen, ihr Glaube sei falsch, sie seien von allen Teufeln besessen. Und
er kann sich nur noch an Christus wenden, und ihn bitten, er möge sie

barmherziglich bekehren. Stand früher die Bekehrungssehnsucht am
Anfang und war sie das erhoffte Ziel seiner Beschäftigung mit den Juden, so
steht sie jetzt nur noch als formelhafte Eulogie am Schlüsse in einem
Buche, das im Grunde nichts anderes darstellt als Verfluchungsarien über
Menschen, die sich der Annahme von Luthers Glauben widersetzten, und
dafür noch eigene, aus der hebräischen Bibel entnommene Argumente
anführen.

Drei Tage vor seinem Tode, am 15. Februar 1546, verlas Luther nach
seiner Predigt in der Andreaskirche zu Eisleben eine « Vermahnung wider
die Juden ». Es ist seine letzte Äusserung über dieses Thema : anfangs ruft
er seine Mitchristen auf, den Juden anzubieten, sich taufen zu lassen.
Wenn sie es aber nicht tun, sind sie «unsere öffentlichen Feinde, hören
nicht auf, unsern Herrn Jesus Christus zu lästern, heissen die Jungfrau
Maria eine Hure, Christum ein Hurenkind... ». Und sein letztes Wort lautet

: «Wollen sich auch die Juden zu uns bekehren und von ihrer Lästerung

und was sie sonst getan haben, aufhören, so wollen wir es ihnen gern
vergeben. Wo aber nicht, so sollen wir sie auch bei uns nicht dulden noch
leiden. » In dieser « Vermahnung wider die Juden » kehrt fast formelhaft
diese Terminologie 5 Mal wieder : « Wo sie sich aber bekehren... und Christus

annehmen, so wollen wir sie gern als unsere Brüder halten»... «wo
nicht, so wollen wir sie nicht leiden».

Nun ist es bekanntlich nicht so, dass Luther sich allein gegen die
Juden gewandt hätte. Neben den Juden hat er früh schon den Islam in der
Gestalt der Türken anvisiert und als Teufelsdiener verstanden. Zu den
Türken gehört auch der Papst, der Papst ist der Geist, der Türke das
Fleisch des Antichrist. Bald nun gesellt sich zu Papst und Türke jener
Dritte im diabolischen Bunde, der unbekehrte, ja offensichtlich unbekehr-
bare Jude.

Grundmerkmal des alten Luther bleibt bis zu seinem Tode der nicht
nachlassende Einsatz gegen die Ballung der diabolischen Attacken an
allen Fronten. Im Jahre 1537 fasst er in einem Satze zusammen, wie sehr er
die Kirche bedroht sieht : « Und dies ist ein nötiger Trost für die Christen,

145



dass sie nicht zweifeln, dass die christliche Kirche bleibe in der Welt, mitten

unter den Ungläubigen, Türken, Heiden, Juden, Ketzer, und Rotten,
auch mitten unter dem leidigen Teufel und seinen Engeln.... Der Heilige
Geist wird euch alles lehren und erinnern. »

Luther hat für sich die Heilige Schrift entdeckt, und mit ihr die Juden.
Aber von ihnen kann er nur die Bekehrung zu seinem Wahrheitsanspruch
fordern, gerade weü er sich als der Entdecker des Evangeliums versteht.

Fassen wir zusammen : Luther hat die Bekehrung der Juden erhofft,
weü diese wesentlich zum Siege seiner reformatorischen Tat beigetragen
hätte. Wäre ihm in wenigen Jahren gelungen, was dem Papsttum in vielen
Jahrhunderten misslang, so wäre augenfällig die Überlegenheit seines

neuen reformatorischen Glaubens bezeugt worden. Eine solche Bestätigung

lag für ihn besonders nahe, weil er in den Juden << Blutsfreunde, Vettern

und Brüder des Herrn» erkannte, und ihre Zuwendung zu seiner
Lehre hätte für ihn die innerste Rechtfertigung seiner eigenen Loslösung
von der katholischen Kirche bedeutet. Dazu kommt, dass Luthers
Weltanschauung und Weltgefühl weitgehend noch im Mittelalter wurzelten. Er
lebte in der Vorstellungswelt von der Sündhaftigkeit und Wertlosigkeit
diesseitigen Lebens, das ihm nur eine Zeit der Prüfung, Vorbereitung und
Bewährung für das jenseitige bedeutete. NichtChristen und Heiden wären
im übrigen ohnehin verdammt und verloren.

Stimmen der Judenfreundschaft sind im frühen Protestantismus spärlich,

doch es gibt sie. Justus Jonas wurde schon erwähnt. So distanzierte
sich Andreas Osiander, der Reformator Nürnbergs, von den antijüdischen

Schriften Luthers. Der wohl judenfreundlichste Reformator war
Wolfgang Capito aus Strassburg, der seinerzeit Josel von Rosheim bei
Luther eingeführt hatte. An den frühen Luther mit seiner Bekehrungssehnsucht

haben dann die Pietisten im 17. und 18. Jahrhundert
angeknüpft, die in ihrem Missionsstreben die persönlichen Beziehungen zu
Juden gefordert hatten, und in mancher Beziehung, freilich ungewollt,
zugleich auch Wegbereiter der Judenemanzipation geworden sind, indem sie
das menschliche Kennenlernen und die Begegnung zwischen Juden und
Christen herbeiführten.

Fragen wir uns, inwieweit Luthers Auffassungen in der Theologie
nachwirkten, so lassen sich einige Stränge blosslegen, die teilweise bis
heute sichtbar sind :

1. Das Judentum sei durch das Christentum überholt und abgelöst.
2. Judentum besitze daher keine heilsgeschichtliche Daseinsberechtigung.

146



3. Verglichen mit dem Christentum sei es ethisch minderwertig und
der Lehre Chirsti unterlegen. Freilich spielt bei Luther selbst die theologische

Ethik keine zentrale Rolle, weil er alles allein aufden Glauben anlegt.
4. Gewisse christliche Theologen glauben wie Luther weiter an ihr

Recht, über das Judentum, sein Schicksal und seine Aufgabe in der Welt
urteilen zu dürfen.

5. Das jüdische Selbstverständnis wird selten zur Kenntnis genommen,

die authentischen jüdischen Quellen kaum berücksichtigt, die
Existenz des jüdischen Menschen in seiner eigenen Identität als Jude nicht
verstanden oder ernstgenommen.

Solche theologischen Fehlurteile über das Judentum — wir nennen sie

Antijudaismus — haben im Laufe der Geschichte Folgen gehabt. Die
theologische Abwertung des Judentums hat wenigstens teilweise auch
dem modernen Antisemitismus den Weg geebnet. Luther ruft gewiss nicht
zur Ermordung der Juden auf, aber er entwertet sie zuerst theologisch und
rät hernach, man möge sie vertreiben. Man darf sich der Tatsache nicht
verschlussen, dass in möglichen praktischen Konsequenzen die theologische

Parole, die Juden seien verworfen, oft nicht von einem biologisch
begründeten Antisemitismus unterschieden wird. Hier handelt es sich
vielmehr um die Säkularisierung der alten mittelalterlichen Pseudotheologie
der Kirche, die auch Luther teUweise weiterfuhrt. Freilich hat er dabei ihre
magischen Elemente entfernt.

Schliesslich werden wir uns auch dem Problem zu stellen haben, dass
durch Luthers Judenlehre Abwehrkräfte gegen Judenfeindschaft
geschwächt worden sind. Wir können den theologischen Antijudaismus der
Kirche nicht streng von rassistischen Spielarten trennen. Sicher hat
Luther den bekehrten Juden von seinem strengen Regime ausgenommen, ja
um ihn bis zuletzt geworben, aber dem jüdischen Menschen hat er sein
Recht auf eigene Existenz nicht zugestanden. Der Jude war für ihn kein
Partner, sondern bestenfalls Objekt der Bekehrung, zu Luthers und der
Welt HeUe wie zu dem des Juden.

Als im September 1941 in NS-Deutschland der sogenannte << Judenstern»

eingeführt wurde, haben 7 evangelisch-lutherische Landeskirchen,
diejenigen von Sachsen, Nassau-Hessen, Mecklenburg, Schleswig-
Holstein, Anhalt, Thüringen und Lübeck dazu Stellung genommen und
gemeinsam das folgende am 17. Dezember 1941 verkündet :... «Als Glieder

der deutschen Volksgemeinschaft stehen die unterzeichneten
deutschen Evangelischen Landeskirchen und Kirchenleiter in der Front dieses
historischen Abwehrkampfes, der u.a. die Reichspolizeiverordnung über

147



die Kennzeichnung der Juden als der geborenen Welt- und Reichsfeinde
notwendig gemacht hat, wie schon Dr. Martin Luther nach bitteren
Erfahrungen die Forderung erhob, schärfste Massnahmen gegen die Juden
zu ergreifen und sie aus deutschen Landen auszuweisen. Von der Kreuzigung

Christi bis zum heutigen Tage haben die Juden das Christentum
bekämpft oder zur Erreichung ihrer eigennützigen Ziele missbraucht oder
verfälscht. Durch die christliche Taufe wird an der rassischen Eigenart
eines Juden, seiner Volkszugehörigkeit oder seinem biologischen Sein
nichts geändert... >>.

Aus diesem sowie aus anderen Dokumenten lässt sich unschwer
zeigen, wie der theologische Antijudaismus Luthers sich im gegebenen
Augenblick ohne weiteres mit dem Rassenhass verbinden liess, der die
theologische Judenfeindschaft säkularisiert hatte. Es ist also keineswegs so,
wie heute oft behauptet wird, Antijudaismus der Kirchen und biologischer

Rassenantisemitismus kämen aus grundsätzlich verschiedenen
Quellen. Dieser ist die Fortsetzung des anderen, und beide konnten dann
auch, wie die Judenpolitik der sogenannten Deutschen Christen zeigt,
harmonisch verbunden werden. Man darf nicht behaupten, das eben
erwähnte Dokument stelle eine einmalige Entgleisung während des 2.
Weltkrieges dar. Bereits am 23. Juni 1939 hatten sich die Landeskirchenführer
von Hannover, Braunschweig und Kurhessen sehr ähnlich geäussert,
wenn es in ihrer gemeinsamen Erklärung u.a. heisst : «Die nationalsozialistische

Weltanschauung bekämpft mit aller Unerbittlichkeit den politischen

und geistigen Einfluss der jüdischen Rasse aufunser völkisches
Leben. Im Gehorsam gegen die göttliche Schöpfungsordnung bejaht die
evangelische Kirche die Verantwortung für die Reinerhaltung unseres
Volkstums. Darüber hinaus gibt es im Bereich des Glaubens keinen
schärferen Gegensatz als den zwischen der Botschaft Jesu Christi und der
jüdischen Religion der Gesetzlichkeit und der politischen Messiashoffnung.

>> Auch hier konnte der Rassenhass der Nationalsozialisten mit der
Pseudotheologie des Antijudaismus nahtlos verbunden werden. Man wird
schliesslich nicht leugnen können, dass die zuletzt zitierten Ausführungen
über die jüdische Religion sich durchaus im Rahmen lutherischer Theologie

bewegen.

Ich schliesse mit dem Wort eines protestantischen Theologen, Peter
von der Osten-Sacken (Anstösse aus der Schrift, 1981, S. 150f.): «Der
Apostel Paulus schliesst das Preislied der Liebe mit den Worten : «Nun
aber bleiben Glaube, Hoffnung, Liebe, diese drei. » (1. Kor. 13,13). Wohl
niemand von uns vermag heute zwingend zu sagen, warum sie bleiben.
Doch so viel ist deutlich : alle drei gehören — unter dem Vorrang der Lie-

148



be — untrennbar zusammen. Nach Ausweis der jüdischen Bibel wie
der christlichen gilt : Gott braucht den Menschen, damit Glaube, Hoffnung

und Liebe bleiben. So sind jüdische und christliche Gemeinde je auf
ihre Weise gerufen, in Vertrauen und Zuwendung einen Vorgeschmack
ihrer Hoffnung auf die kommende Gottesherrschaft zu vermitteln. Im
Zeichen der Zeit, das der Name Auschwitz bedeutet, kann diese gemeinsame
Hoffnung nur das Kennzeichen haben, das ihr seit Abraham eignet : sie ist
Hoffnung gegen Hoffnung, Hoffnung, obwohl vieles, wenn nicht alles
gegen solche Hoffnung spricht, und glaubwürdig nur, soweit sie gegenwärtig

gelebt wird. »

Vielleicht kann uns ein solcher Gedanke gerade angesichts dieses wenig

erbaulichen Themas «Luther und die Juden» weiterhelfen. Nur auf
dem Wege, der vom Hören und Lernen zum gegenseitigen Verstehen
führt, wird man in der Zukunft verhüten können, dass unsere Wege derart
weit auseinanderführen. Dieser Irrweg ging für die Juden zuerst, dann
aber auch für viele andere in die Katastrophe. Ein Besinnen auf Luthers
Wege und Irrwege kann uns vielleicht helfen, unseren eigenen Standort
besser zu bestimmen.

LITERATURVERZEICHNIS

Bienert, Walther : Martin Luther und die Juden, Frankfurt/M. 1982.
Boendermaker, Johannes Peter: Luther, die Juden und wir, in: Frieden über Israel,

2/1979.
Deppermann, Klaus: Judenhass und Judenfreundschaft, in: Die Juden als Minderheit

in der Geschichte, hg. von B. Martin/E. Schulin, München 1981.
Lewin, Reinhold : Luthers Stellung zu den Juden, Berlin 1911.
Maurer, Wilhelm : Kirche und Synagoge, Stuttgart 1953.
— Die Zeit der Reformation, in : Kirche und Synagoge, hg. von K. H. Rengstorf und

S. von Kortzfleisch, Band 1, Stuttgart 1968.
Meier, Kurt : Kirche und Judentum, Halle 1968.
Oberman, Heiko A. : Wurzeln des Antisemitismus, Berlin 1981.
Bupp, E. Gordon : Martin Luther and the Jews, Robert Waley Cohen Memorial Lecture,

London 1972.
Stern, Selma : Josel von Rosheim, Stuttgart 1959.
Stöhr, Martin : Martin Luther und die Juden, in : Christen und Juden, hg. von W.-D.

Marsch und Karl Thieme, Mainz/Göttingen 1961.

149


	Luther und die Juden

