
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: "Unser Gott und euer Gott ist ein und derselbe" : zum Verhältnis des
Islam zu Judentum und Christentum

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961312

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961312
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«UNSER GOTT UND EUER GOTT
IST EIN UND DERSELBE»

Zorn Verhältnis des Islam zu Judentum and Christentum *

von Stefan Schreiner

Ist vom Verhältnis der drei monotheistischen Religionen zueinander die Rede,

wird manchem gewiss sogleich die in diesem Zusammenhang schon oft
bemühte <Ringparabel> aus Lessings «Nathan dem Weisem> in den Sinn kommen

; und es lässt sich nicht leugnen, dass deren Aussage, das heisst die Auflösung,

die ihr in Lessings Schauspiel gegeben wird, mindestens aus der islamischen

Überlieferung heraus durchaus nicht nur sinnvoll erklärt werden kann,
sondern von ihr her sogar ihre Berechtigung erfährt Doch soll es um die <

Ringparabel) hier nicht gehen ; es hiesse ohnehin nur «Datteln nach Basra tragen),
würde sie hier erneut beleuchtet. Vielmehr geht es im folgenden darum,
aufzuzeigen, wie die islamische Tradition — und nur ihre Sicht wird hier vorgetragen
— ihr Verhältnis zu Judentum und Christentum bestimmt hat Dass diese

Bestimmung eine Notwendigkeit gewesen ist, und zwar vom Anbeginn der islamischen

Überlieferung an, belegt nicht nur der Koran an vielen Stellen, sondern
erklärt sich aus Entstehung und Entfaltung des Islam einerseits und dem damit
verbundenen religiösen Anspruch andererseits. Der Islam versteht sich als
Vollendung^ der Geschichte der Offenbarungen Gottes an die Menschheit die mit
dem < Urbund > Gottes mit dem ersten Menschen, mit Adam, eingesetzt und über
die Verkündigung der Propheten, über Abraham und Mose bis zu Jesus — um
nur die drei von den im Koran namentlich erwähnten zwanzig Propheten zu
nennen — ihren Weg genommen hat ; er versteht sich als das letzte Glied der in
Torah und Evangelium bezeugten Tradition. Zwischen dem Koran als der Heiligen

Schrift der Muslime und der Bibel besteht ein enger Zusammenhang, nach
koranischer Aussage und damit theologischem Urteü der Muslime sogar eine

ungebrochene Kontinuität; Torah, Evangelium und Koran bilden nach den

* Nachdruck aus <Zeichen der Zeit>, 1/1983, Berlin/DDR. Mit freundlicher Genehmigung des

Verlages.
Dr. Stefan Schreiner ist Dozent für Islamistik und Judaistik an der Humboldt-Universität, Ber¬

lin/DDR.
Adresse : Charlottenstr. 42, DDR —1080 Berlin.

98



Worten des grossen Gelehrten Ahmad ihn Taimiyya (gest. 1328) <eine

zusammenhängende Tradition >.

Inhaltliche Beziehungen des Koran zur Bibel und in besonderer Weise zum
jüdischen wie christlichen nachbiblischen Schrifttum bestreitet aber auch eine
nüchterne religionsgeschichtliche Betrachtungsweise nicht. Ganz im Gegenteil,
die religionsvergleichende Forschung hat längst diese Beziehungen in einer
kaum noch überschaubaren Fülle von Arbeiten eingehender Analyse unterzogen,

wenn sie dabei auch gelegentlich übers Ziel hinausgeschossen ist Erinnert
sei hier nur an Adolfvon Harnacks fundamentales Fehlurteil über den Islam,
indem er diesen in seiner <Dogmengeschichte> als eine (christliche Häresie>
einstufte.

Dass indessen inhaltliche Beziehungen zwischen Bibel und Koran
nachweislich sind — hingewiesen sei auf das dazu bis heute grundlegend gebliebene
umfangreiche Buch Heinrich Speyers (Die biblischen Erzählungen im Qoran>
(Gräfenhainichen 1933, Neudruck Hildesheim 1961) —, kann kaum überraschen.

Schon geraume Zeit vor Muhammads Auftreten hatten Judentum und
Christentum, letzteres vor allem in Gestalt des Nestorianismus, des Monophysi-
tismus (Jakobitismus), aber auch der Orthodoxie, in Arabien Fuss gefasst Jüdische

Gemeinschaften lebten in Medina, Chaibar und anderen Oasen, Christen
hingegen vorwiegend im Jemen, aber auch manche Mekkaner fühlten sich zum
Christentum hingezogen. Wenn wir auch über das geistig kulturelle Niveau der
jüdischen und christlichen Gemeinschaften, insbesondere aber über den Stand
ihrer theologischen Büdung, nicht in jedem Falle Exaktes auszusagen in der
Lage sind, so ist es dennoch unzweifelhaft, dass Juden und Christen mit ihren
heiligen Schriften und deren Auslegung ebenso zur Verbreitung monotheistischen

Gedankengutes in Arabien beigetragen (wobei sie im altarabischen Hani-
fentum einen Bundesgenossen hatten) wie das ihre geleistet haben, unter den
Arabern den Boden für die Aufnahme der Botschaft Muhammads zu bereiten.
Unzweifelhaft ist ferner, dass jüdische und christliche Überlieferungen Muhammad

gelegentlich sogar entscheidende Anregungen für die eigene Verkündigung
gegeben haben. Unzweifelhaft ist schliesslich, dass die Entfaltung der in
Muhammads Botschaft enthaltenen Lehren von ihren Anfangen her in solch engem
Kontakt mit jüdischen und christlichen Überlieferungen erfolgte, dass nicht nur
(fast alle) wesentliche(n) Lehrbegriffe übernommen wurden, sondern es schon
im Koran heisst : So du im Zweifel bist über das, was Wir dir hinabsandten (im
Koran), so frage diejenigen, welche die Schrift vor dir lasen (nämlich Juden und
Christen). > (10,94) Ganz zu schweigen von dem Anteil, den gerade jüdische und
christliche Konvertiten, vor allem in der Frühzeit des Islam, an der Lehrentwicklung

hatten. Nicht zuletzt die über Jahrhunderte hinweg entstandene umfangreiche

apolegetische und polemische Literatur zwischen Juden, Christen und Mus-

99



limen legt beredtes Zeugnis dafür ab, wie gerade in der Auseinandersetzung mit
den (Lehr-) Überlieferungen der jeweils anderen die eigene entfaltet und
vorangebracht worden ist Dabei beeindrucken die aus manchen diesbezüglichen
Werken sprechende Sachkenntnis sowie die Fairness bei der Auseinandersetzung

bis zum heutigen Tage ; etwa Sa'd ibn Mansur ibn Kammunas Buch < Kritik

der Untersuchungen über die drei Religionen) (geschrieben im Jahre 1280)

mag als ein Beispiel dafür hier stehen.

Allerdings gilt hier ebenso wie andernorts auch, ein durch historischkritische

Forschung festgestellter Sachverhalt ist eine Sache, eine Glaubensaussage

und ein durch sie normiertes theologisches Urteil hingegen eine andere.

Dies zeigt sich ganz deutlich, wenn wir uns im folgenden die Erklärung ansehen,
die die islamische Tradition für den Zusammenhang von Bibel und Koran, von
Judentum, Christentum und Islam bereithält Ausgangspunkt und Grundlage
aller Argumentation ist dabei das kompromisslose monotheistische Bekenntnis.

I.

< Unser Gott und euer Gott ist ein und derselbe, und Ihm sind wir ergeben
(im arabischen Text steht hier muslimuna)>, lehrt der Koran (29,46/5) und
verbietet damit dass Juden, Christen und Muslime einander als < Ungläubige > ansehen,

was für die Religionsgesetzgebung, wie wir noch sehen werden, von grosser
Wichtigkeit ist ; denn — so bemerkt Dschalal ad-Din al-Mahalli (gest. 1459) in
seinem Korankommentar zum zitierten Vers — < sie alle befolgen ein und desselben

Gottes Wort und Gebot).

In der Tat gelten Juden und Christen nach einhelligem Zeugnis der islamischen

Tradition den Muslimen nicht als Ungläubige, denn sie bekennen ebenso
wie die Muslime nur einen, den Einen Gott Gelegentlich ist den Christen freilich
vorgehalten worden, sie haben den reinen, wahren Monotheismus, den Mose
verkündet hatte und zu dem sich die Muslime bekennen, durch ihre Trinitätsleh-
re aufgeweicht; hatte man doch die Trinität als Tritheismus verstanden (so
schon im Koran, 4,171/69 ; 5,73/7), wobei Gott, Jesus und Maria als die drei
göttlichen Personen aufgefasst wurden (5,116-118). Nach koranischem Zeugnis
ist indessen die Vergöttlichung Marias ein ebensolcher Akt der Blasphemie, wie
ihn schon die Vergöttlichung Jesu, das Bekenntnis «der Messias ist Gott>
darstellt (5,17/9.72/6-77/81 ; vgl. 43,57-65).

Umso interessanter sind die vor allem aus der mystischen Literatur, aus der
Überlieferung der Sufis stammenden Beispiele für Versuche, die christliche
Trinität als Trinität und nicht als Tritheismus zu verstehen und zu deuten. Am ein-

100



drücklichsten ist da gewiss das, was der aus Iran gebürtige Mystiker Abu 1-

Hasan Ali ibn Ahmad ad-Dailami (10-/11. Jhd.) in seinem (Buch der innigen
Verbundenheit des geliebten Alifmit dem innig verbundenen Lam >, einem Traktat

über die mystische Liebe, zum Problem der (Dreiheit als Einheit)
beziehungsweise (Einheit in der Dreiheit geschrieben hat. Anhand des Buchstabens
Alifweist ad-Daüami nach, dass der christliche Trinitätsgedanke so widersinnig
durchaus nicht ist, sondern der (mystischen Trinität», die ja aus dem Liebenden
(dem Mystiker), dem Geliebten (Gott) und der Liebe als dem sie zu Einem
Verbindenden besteht, sehr nahekommt. Ad-Dailamis Begründung : Wie der Name
des arabischen Buchstabens Alif, der als das Symbol Gottes güt, aus drei
Konsonanten besteht ('—1—f), im Schriftbild aber nur als ein senkrechter Strich
erscheint, so (besteht) nach seinem Verständnis des christlichen Trinitätsgedan-
kens Gott aus drei Personen, die aber nur als Einer in Erscheinung treten.

Indessen hat die Argumentation der Sufis ebenso wenig fördern können, wie
der Vorwurf des Tritheismus es zu verhindern vermocht hat, dass den Christen
die Anerkennung als Nicht-Ungläubige erhalten blieb. Denn der Glaube der
Christen wie der der Juden natürlich auch gründet auf einem von Gott geoffenbarten

Buch >, zwischen dem und dem Koran — wie schon angedeutet — eine

ungebrochene Kontinuität, ein innerer Zusammenhang besteht

II.

Weü Gott nur der Eine ist, kann es auch nur eine göttliche Offenbarung und
ebenso auch nur eine auf sie gegründete, Gott wohlgefällige Religion geben.
Nach dem koranischen Zeugnis ist es jene, die aufder (Uroffenbarung) basiert,
jener Offenbarung, die Gott durch Seinen in der Vorzeit mit Adam und dessen

Nachkommen geschlossenen Urbund > (7,172/1) allen Menschen gleichsam als

«natürliche, schöpfungsmässige Religion) (30,30/29) mitgegeben hat Daraus
folgt : Alle Propheten nach Adam, so viele ihrer auch von Gott im Laufe der
Geschichte gesandt worden sind, haben nie etwas anderes getan, als stets dieselbe

Botschaft, nämlich jene Botschaft der Uroffenbarung, zu bringen, nur (jeder
Prophet seinem Volk in seiner Sprache zu seiner Zeit) (16,368 ; 14,4 ; 21,23).
Die durch die Einheit der Offenbarung bedingte Einheitlichkeit der Botschaft
aller Propheten zeigt sich schliesslich unübersehbar deutlich in der Unterschieds-
losigkeit) der heiligen Schriften, in denen die Eine Offenbarung nur in je
verschiedener Sprache aufbewahrt worden ist (3,84/78 ; 2,136/0.283). Als solche
heiligen Schriften werden ausser dem Koran selbst im Koran ausdrücklich noch
genannt: die (Blätter Abrahams), die (Torah> beziehungsweise (Blätter Moses

die Psalmen Davids > sowie das « Evangelium Jesu > — mit einem Wort al-

101



so : die Bibel. Sie alle werden als je neu von Gott < herabgesandte geoffenbarte)
Bücher > anerkannt. Ihre < Unterschiedslosigkeit > beruht darauf, dass sie alle,

zum mindesten in ihrer <echten, ursprünglichen Gestalt) (die freilich mit der
heute vorfindlichen — dies güt im Blick auf die Bibel — nicht identisch ist) auf
das <Buch Gottes> (33,29/6), die <Mutter des Büches) (13,39 ; 43,4/3) zurückgehen,

ja gleichsam als Abbild, als Kopie der himmlischen Urschrift gelten. Für
Muhammad S. Abdullah liegt übrigens in dieser Vorstellung der Schlüssel zur
Deutung der < Ringparabel > : <Der Ring, von unschätzbarem Wert*, dessen

Stein hundert schöne Farben spielte' und der zudem die 'geheime Kraft' be-

sass, 'vor Gott und Menschen angenehm zu machen', ist die eine Gottesbotschaft,

die in der umm alkitab, in der ' Mutter des Buches ', einer kostbaren Tafel
bei Gott aufbewahrt wird (Sura 85:22-23 ; 43:5) und die er Juden, Christen und
Muslimen (als gleichschöne Ringe) zum Erbe gab. >

Die erwähnte Unterschiedslosigkeit der heiligen Schriften darf nun freilich
nicht vergessen lassen, dass sie in einer zeitlichen Aufeinanderfolge herabgesandt

worden sind: Die <Blätter Abrahams) gingen der <Torah Moses>, diese

dem < Evangelium Jesu > und dieses wiederum dem Koran voraus (3,65/58). Die
zeitliche Aufeinanderfolge aber bedeutet nach dem Zeugnis des Koran : Jede

nachfolgende Offenbarung(sschrift) vermittelt die göttliche Botschaft nicht nur
einem je anderen (Volk in dessen Sprache), dient also ihrer stets weiteren
Verbreitung, sondern (bestätigt) zugleich (die Wahrheit) der voraufgegangenen,
wie aus der Perikope 5,44/8-48/53 eindeutig hervorgeht In dieser Sukzession
ist die durch Muhammad, das (Siegel der Propheten) (33,40), vermittelte
Botschaft die zeitlich letzte und damit endgültige (Bestätigung) aller voraufgegangenen

Offenbarung(sschriften) (3,3/2). Der grosse islamische Reformator
Muhammad Abduh (gest. 1905) fasst diese Vorstellung folgendermassen zusammen

: Die Bibel, das Evangelium und der Koran sind drei zusammenhängende
Bücher. Die religiös eingestellten Menschen lesen aufmerksam alle drei und
verehren sie gleichermassen. So vervollständigt sich die göttliche Belehrung, und
die wahre Religion zeigt ihren Glanz durch die Jahrhunderte. >

Allerdings darf nicht übersehen werden, dass diese Sukzession der heiligen
Schriften gelegentlich auch im Sinne von Abrogation > der jeweüs voraufgegangenen

heiligen Schrift interpretiert worden ist Muhammad Hamidullah schreibt
dazu : < Muhammad ist nicht nur der letzte dieser Boten (Propheten), sondern
auch derjenige, dessen Verkündigung am besten bewahrt worden ist Wir besitzen

keine Urschriften (Originale) der früheren göttlichen Botschaften, die in den

unheilvollen Kämpfen der menschlichen Gesellschaft vernichtet worden sind.

Hier ist der Koran nicht nur eine Ausnahme, sondern er stellt gleichzeitig die

letzte göttliche Botschaft dar, die jüngste Gesetzgebung. Und ein späteres
Gesetz hebt — wie bekannt — frühere Anordnungen des gleichen Gesetzgebers

102



auf.> Und an anderer Stelle heisst es bei Muhammad Hamidullah: (Es ist so,
dass die Menschen die göttlichen Anordnungen der Reihe nach ausfuhren muss-
ten, so wie sie ihnen von den aufeinander folgenden Propheten mitgeteilt wurden,

deren allerletzter Muhammad war. Und bei aller Hochachtung für die
früheren Propheten kann ein Muslim sich nur der allerletzten Äusserung des göttlichen

Willens gegenüber dem Menschen unterordnen. Der Muslim verehrt die

Tora, den Psalter, das Evangelium als Wort Gottes, aber er richtet sich nach den
letzten und alleijüngsten Worten des Herrn, d.h. nach dem Koran. Wer immer
den veralteten Gesetzen verhaftet bleibt, kann vom Gesetzgeber nicht als wahrhaft

gehorsam angesehen werden. >

(Das Problem, das hier durch das Gegenüber von Matth. 5,17 und Rom.
10,4 im Blick auf das Verhältnis des — koranisch gesprochen — Evangeliums
Jesu zur Torah Moses angedeutet ist, stellt sich, wie zu sehen, auch für die
islamische Tradition im Blick aufdas Verhältnis von Koran und Bibel zueinander.)

Trotzdem ist es (für den Muslim verpflichtend), um noch einmal Muhammad

Hamidullah zu zitieren, < nicht nur an den Koran zu glauben, sondern auch
an die gesamten Offenbarungen der vorislamischen Propheten. Der Prophet des

Islam hat nun weder von Buddha noch von den Begründern des indischen Brah-
manismus namentlich gesprochen. Es ist also den Muslimen nicht erlaubt, ohne
weiteres den göttlichen Charakter beispielsweise der hinduistischen Veden zu
bejahen ; aber sie können ebensowenig ohne weiteres die Möglichkeit zurückweisen,

dass diese ursprünglich aufgöttlicher Offenbarung beruhen Von der
Möglichkeit, Propheten und geoffenbarte Bücher aus gleich welcher Zeit zu
besitzen, sind weder China noch Griechenland noch irgendein anderes Land der
Erde ausgenommen. >

in.

Oben ist von der <Unterschiedslosigkeit> der heiligen Schriften die Rede.
Dazu sind hier noch einige Bemerkungen erforderlich ; denn so (unterschiedslos)

waren Bibel und Koran auch zu Muhammads Zeit nicht Wer im jüdischen
und christlichen biblischen wie nachchristlichen Schrifttum bewandert ist,
begegnet zwar bei der Koranlektüre allenthalben ihm Bekanntem, jedoch in oft
eigenartig fremd anmutender, da ganz anderer, abgewandelter Gestalt und oft
ebenso auch anderem Zusammenhang. So überrascht es nicht, dass schon
Muhammads jüdische und christliche Zeitgenossen in der von ihm verkündigten
Botschaft den Inhalt ihrer heiligen Schriften trotz aller Betonung der Einheit
aller Offenbarung nicht wiederzuerkennen vermochten, es daher folglich ablehnten,

seiner Botschaft zu folgen (2,145/0), und stattdessen darauf bestanden,

103



<nur an einen Teil (nämlich den ihnen in Torah und Evangelium offenbarten),
nicht jedoch an den anderen (die durch Muhammad vermittelte Offenbarung) zu
glauben. > (4,150/49) Derartige <Unterschiede) aber zwischen den Bringern der
Botschaft beziehungsweise ihren jeweiligen Botschaften zu machen, gilt nach
dem Koran als Akt < wahren Unglaubens >, und dem Vorwurf, < wahre Ungläubige)

zu sein, müssen sich gelegentlich jene, die solche (Unterschiede) machen,
denn auch gefallen lassen. (4,151/0).

Dass Koran und Bibel in ihrer vorfündlichen Gestalt an vielen Stellen nicht
übereinstimmen, der Islam folglich nicht aus der Bibel herleitbar ist, also doch
< Unterschiede > zwischen den heiligen Schriften bestehen, ist dem Koran durchaus

nicht unbekannt. Die Erklärung indessen, die er dafür gibt, ist ebenso simpel

wie eine logische Konsequenz aus der Lehre von der Einheit aller Offenbarung

: Wenn die Offenbarung nur eine ist und deren Botschaft zudem nur im Koran

<am besten bewahrt worden ist), wie Muhammad Hamidullah meint, kann
es sich bei den < Unterschieden > zwischen Bibel und Koran nur um nachträglich
vorgenommene Veränderungen des Bibeltextes handeln; die <echte> Bibel, die
es heute freilich nicht mehr gibt, wiese derlei Unterschiede zum Koran nicht auf.
Tatsächlich ist denn auch im Koran von (willentlicher Schriftverfälschung)
seitens der (Schriftbesitzer> Juden und Christen) mehrfach die Rede.
(Schriftverfälschung > meint dabei dreierlei : Zunächst finden wir in einer Reihe von
Koranversen Klage darüber, die Schriftbesitzer > hätten vorsätzlich einen TeU der
(Wahrheit) vor der Öffentlichkeit, also vor (den Gläubigen), den Muslimen,
verborgen, was sie voreinander indessen nicht tun (2,76/1-78/3). Was sie

verbergen, sind nach späterer islamischer Überlieferung vor allem jene Stellen der
(echten) Bibel, in denen Muhammads Kommen angekündigt ist (siehe dazu
IV.). Aus dem Koran selber geht dies so klar freilich nicht hervor (2,42/39.
140/34.146/1.159/4.174/69 ; 3,71/64 ; 6,91) ; wohl aber erhebt der Koran den

Anspruch, das zu bringen, was die Schriftbesitzer > verborgen haben, und anderes

zurechtzurücken (5,15/8). Indem dies geschieht, restituiert der Koran jene
ursprüngliche schöpfungsmässige > Religion (30,30/29), die als der Islam
identifiziert wird.

Sodann heisst es zum Thema Schriftverfälschung > im Koran, dass —
mindestens — ein TeU der Schriftbesitzer > mit seinen Zungen die Schrift verkehrt,
damit ihr (Muslime) es für eine Aussage der Schrift haltet, während es so in der
Schrift gar nicht stehe > (3,78/2). Über den Sinn dieses Verses sind sich die
Korankommentatoren nicht einig. Zumeist jedoch — hier folge ich dem oben
schon einmal zitierten Muhammad Abduh, und ebenso interpretiert auch
Muhammad Asad in seinem erst kürzlich erschienenen Kommentar — wird er auf
die jüdische und christliche Bibelauslegung gedeutet, die aus dem Bibeltext
Aussagen herleitet, die in ihm keinen Anhaltspunkt haben, also Eisegese, nicht aber
Exegese ist

104



Schliesslich besagt der Vorwurf der < Schriftverfälschung > : Die (Schriftbesitzer)

haben den Bibeltext absichtlich (entstellt) oder (verdorben) : (Ein Teil
von ihnen hat, nachdem er das Wort Gottes gehört und verstanden hat, dieses
wissentlich entstellt.. Aber wehe denen, die die Schrift mit ihrer eigenen Hand
schreiben und dann sagen : ' Das stammt von Gott', um sie gegen einen geringen
Preis einzuhandeln. > (2,75/0.78/3)

Im Laufe der Jahrhunderte wurde die Idee der Schriftverfälschung zwar
breit ausgearbeitet eine konsequente oder verbindliche Lehrmeinung dazu
jedoch nicht entwickelt Das Fehlen einer exakten Theorie, auch nur einer Definition

der Schriftverfälschung wurde indessen nicht als ein Mangel empfunden.
Ermöglichte es doch den muslimischen Gelehrten eine grössere Flexibilität in
ihrer Argumentation : Sprachen die einen von klarer Textverfälschung, meinten
die anderen nur die Textauslegung, und beide respektierten damit die koranische
Aussage. Denn die Idee der Schriftverfälschung selber ist bis zum heutigen Tage
nicht aufgegeben, wenn sie auch heute weit zurückhaltender vorgetragen
wird. Bei Muhammad Hamidullah beispielsweise liest sie sich folgendermassen :

«Tatsächlich gibt es heute keine Spur mehr von den 'Blättern Abrahams'. Die
traurige Geschichte des Pentateuchs und seine wiederholte Vernichtung durch
die Heiden (Babylonier, Römer usw.) (Klammern im Original — S. S.) ist
bekannt Was Jesus betrifft, so hatte er nicht die Zeit, seine Lehren aufzuschreiben
oder zu diktieren ; seine Jünger und deren Nachfolger haben seine Worte gesammelt

und der Nachwelt in einer grossen Zahl von Rezensionen überliefert von
denen der grösste Teil ' apokryph' genannt wird. > Ergo : Das, was heute als die
Bibel bekannt ist ist alles andere als authentische, echte > Offenbarungsschrift

Das Höchste, was ein Muslim an Wertschätzung der Bibel dennoch
entgegenzubringen vermag, hat Mahmud Ayyub in die Worte gekleidet : (Die Bibel
enthält Gottes Wort der Koran aber ist Gottes Wort.) (Mündliche Mitteilung
von Dr. K.-W. Gröger — S.A.) Wie man zu verstehen hat dass der Koran Gottes

Wort ist erklärte der Theologe Badschuri (gest 1860) so : (Der Koran, den
wir lesen und der sich zwischen den beiden Einbanddeckeln des Buches befindet
ist das Wort Gottes, das heisst von ihm erschaffen, ohne ein Werk der
Menschen zu sein. >

An dieser Stelle muss auf ein Problem aufmerksam gemacht werden, das
geradezu ein Dflemma im gegenwärtigen jüdisch-islamisch-christlichen Trialog
anzeigt: Es ist dies nicht nur das Fehlen jeglicher historisch-kritischer Exegese
des Koran, sondern auch — und dies wiegt noch schwerer — die Leugnimg der
Notwendigkeit und die Bestreitung jeglicher Berechtigung einer solchen seitens
muslimischer Theologen. (Der Koran ist selbst sein bester Kommentar), sagte
Abdullah Yusuf Ali, und prägnanter kann der bis heute uneingeschränkt gültige

105



Grundsatz des islamischen Fundamentalismus kaum zusammengefasst werden.
Dass es angesichts eines solchen Grundsatzes fast unmöglich ist, ein wirkliches
Gespräch zwischen den Religionen über die Auslegung von Bibel und Koran,
ganz zu schweigen von den daraus hergeleiteten theologischen Lehrsätzen zu
fuhren, braucht da kaum noch hinzugesetzt zu werden.

IV.

Die Einheit der Offenbarung und die Kontinuität zwischen Bibel und Koran
wird nicht nur dadurch dokumentiert, dass dessen Botschaft in den < Schriften
der Früheren enthalten ist> (26,196), sondern ebenso und ganz besonders
dadurch, dass man Muhammad < in der Torah und im Evangelium verzeichnet
findet) (7,157/6), was diejenigen, < die die Schrift richtig lesen >, auch nicht bestreiten

(2,12i/15). Allerdings haben die < Schriftbesitzer > die Muhammad ankündigenden

Verse ihrer heiligen Schriften verborgen. Dabei kennt die Bibel doch ein
klares < Muhammadzeugnis >. Schon Abraham, so sagt der Koran, habe gebetet :

< Unser Herr, erwecke ihnen einen Gesandten aus ihrer Mitte, der ihnen Deine
Verse vorliest, sie die Schrift und die Weisheit lehrt und sie reinigt) (2,129/3 ;

vgl. Dt 18,18)

Noch deutlicher habe Jesus Muhammad angekündigt : < Da sagte Jesus, der
Sohn Marias : Ihr Kinder Israels, ich bin von Gott zu euch gesandt um zu bestätigen,

was vor mir von der Torah da war, und um einen Gesandten anzukündigen,

der nach mir kommen wird, dessen Name Ahmad (der Hochgelobte>)
sein wird. > (61,6). Dies die traditionelle Lesung dieses Verses. Aufdie Fülle von
Abhandlungen, die dieser Vers im Laufe der Jahrhunderte angeregt hat kann
hier nicht eingegangen werden. Die beiden im folgenden zitierten Kommentare
sind für die islamische Auslegung gleichwohl repräsentativ.

Muhammad Asad erklärt: (Diese Ankündigung geht zurück auf verschiedene

Aussagen im Johannesevangelium über den Parakletos, gewöhnlich mit
' Tröster' übersetzt der nach Jesus kommen wird. Diese Bezeichnung ist
höchstwahrscheinlich eine Verwechslung mit Perikfytos (='der Hochgelobte'), der
exakten griechischen Übersetzimg des aramäischen Mawhamana. Es sei daran
erinnert dass Aramäisch die zur Zeit Jesu und noch einige Jahrhunderte nach
ihm in Palästina gesprochene Sprache und unzweifelhaft auch jene Sprache

war, in der die — leider verlorengegangenen — Originaltexte der Evangelien ab-

gefasst waren. Angesichts der Klangähnlichkeit von Perikfytos und Parakletos
kann man durchaus verstehen, dass der Übersetzer oder — vielleicht eher—ein
späterer Abschreiber die beiden Ausdrücke miteinander verwechselt hat
Bemerkenswert ist dass das aramäische Mawhamana ebenso wie das griechische

106



Periklytos dieselbe Bedeutung haben wie die beiden Namen des letzten Propheten,

Muhammad und Ahmad, die beide von dem Verb hamida ('loben') und
dem Nomen hamd (' Lob') abgeleitet sind. > Und bei Abdullah YusufAli heisst es

ergänzend : < Selbst wenn wirParakletos als die ursprüngliche Leseart lesen, und
dies ist besser mit advocatus, 'jemand, der um seinen Beistand angerufen wird',
als mit ' Tröster' zu übersetzen, bezieht sich dieses Wort dennoch auf den heiligen

Propheten, der ' eine Barmherzigkeit für alle Geschöpfe' (21,107) und ' gütig
und barmherzig den Gläubigen gegenüber' ist > (9,128/9)

Es mag hier dahingestellt bleiben, ob diese Erklärungen der kritischen
Überlieferung standhalten oder nicht; wichtig ist indessen in unserem Zusammenhang,

dass die beiden zitierten koranischen Belege die einzigen sind, in denen ein
solches <Muhammadzeugnis der Bibel) bemüht wird. Trotz allen evidenten

Bezugs des Koran auf die Bibel unterscheidet sich dennoch die auslegende
Methodologie der islamischen Korankommentatoren an diesem Punkt erheblich von
der der christlichen Bibelexegeten im Blick auf die Inanspruchnahme des Alten
Testaments. Gustav E. von Grunebaum hat diesen Unterschied präzise folgen-
dermassen beschrieben : < Sowohl Christen wie Muslime gehen von dem
Grundgedanken aus, dass biblische Angaben das Kommen Christi bzw. Muhammads
(einschliesslich von Einzelheiten ihres Auftretens und Begleitumständen ihres
Kommens) voraussagen, aber nur das Christentum liess die praefiguratio von
Ereignissen, wie sie im Neuen Testament berichtet werden, durch dicta et gesta
des Alten Testaments gelten. Vom Standpunkt des Historikers ist die
praefiguratio ein Weg, um das Alte Testament zu vervollständigen oder mit ihm
zurechtzukommen. Obwohl die Verwandtschaft zwischen dem Koran und der
älteren Bibel nicht so eng ist wie die zwischen Altem und Neuem Testament, wäre
doch eine Typologie dienlich gewesen z.B. im Vergleich des Schicksals der
früheren Propheten mit dem Muhammads (während sich die muslimische Auslegung

in Wirklichkeit aufdas Vermerken von Parallelen beschränkt, um Muhammads

Glaubwürdigkeit durch die Gleichartigkeiten der Vorgegebenheiten und
Drangsale seines eigenen Lebens mit denen seiner Vorläufer zu bestätigen) als

auch in der Auseinandersetzung zwischen den einzelnen Glaubensgruppen
innerhalb des Islams. Aber nicht einmal unter den ' extremen' Mystikern diente

sie (d.h. die Typologie) als ein Werkzeug für die systematische Auslegung der
Offenbarung oder der dicta der heiligen Überlieferung. > (Klammern, abgesehen
von den beiden Auslassungen, im Original — S. S.).

Besitzt die islamische Koranexegese auch kein systematisches Gegenstück
zur christlichen typologischen Schriftauslegung, kann dennoch nicht übersehen

werden, dass durchaus auch unter muslimischen Gelehrten Bemühungen um
solche typologische Auslegung zu entdecken sind. Das wohl eindrücklichste
Beispiel dafür lieferte Ali ibn Rabban at-Tabari mit seiner um die Mitte des 9.

107



Jahrhunderts verfassten Schrift < Buch von Religion und Staat), in der er in aller
Ausführlichkeit das <Muhammadzeugnis der Bibel) ans Tageslicht gefordert
hat Auch das wohlbekannte Schema von Verheissung und Erfüllung im Bück
auf das Verhältnis von biblischer Weissagung und koranischer Botschaft
beziehungsweise Muhammads Verkündigung ist ihm keineswegs fremd. Ja, er kann

sogar sagen: «Wenn er (Muhammad) nicht gesandt worden wäre, wären die

Weissagungen der Propheten über ihn, die sie lange vor seinem Auftreten
verkündet haben, unerfüllt geblieben. > Bleibt nur noch hinzuzufügen, dass Ali ibn
Rabban at-Tabari ein konvertierter syrischer Christ war I

Dass derartige < Schriftbeweise > für Muhammads Sendung, wie sie eine ty-
pologische Auslegung der Bibel erbrachte, so überzeugend durchaus nicht
waren, wie Ali ibn Rabban at-Tabari glauben machen wollte, stellte schon Sa'd ibn
Mansur ibn Kammuna in seinem im Jahre 1280 geschriebenen Werk < Kritik der
Untersuchungen über die drei Religionen) fest Nachdem er im Kapitel über die
für Muhammads Sendung angeführten Beweise auch die auf ihn gedeuteten
Bibelverse abgehandelt hat, bemerkt er abschliessend dazu : < Wer sie in den
betreffenden Schriften liest und den Zusammenhang versteht dem wird die Entstellung

von seiten dessen, der sich daraufberuft klar werden. >

Das Problem der Legitimierung Muhammads aus der biblischen Überlieferung

— ein bis heute kontrovers diskutiertes Thema, wie man etwa Muhammad
Izzat Isma'il at-Tahtari's Buch < Muhammad, der Prophet des Islams, in Torah,
Evangelium und Koran > entnehmen kann, — ist damit natürlich keineswegs
erschöpfend abgehandelt Jedoch kann die Geschichte der Kontroverse, die sich
darum rankt hier nicht aufgerollt werden, so aufschlussreich sie auch ist
Stattdessen müssen wir uns — ebenfalls in gebotener Kürze — mit einem weiteren,
für unser Thema wichtigen koranischen Argument beschäftigen, dem der
Zuordnung der drei monotheistischen Religionen des Judentums, Christentums
und Islams zur (Religion Abrahams), die als (Prototyp des Eingottglaubens>
angesehen wird.

V.

Die aus dem Neuen Testament als Streit zwischen Juden und Christen
bekannte Auseinandersetzung um die Zugehörigkeit zu den Kindern Abrahams >,

des < Vaters der Glaubenden >, erlebt im Islam eine Neuauflage, nur dass diesmal
Juden und Christen auf der einen und die Muslime auf der anderen Seite zu
stehen kommen, so zumindest sieht es der Koran. Dabei setzen sich Juden und
Christen nach koranischer Überlieferung gleichermassen ins Unrecht, wenn sie

Abraham ausschliesslich für sich beanspruchen, beziehungsweise nur sich als

108



Abrahams Kinder und Erben betrachten. Dieser illegitime Anspruch wird im
Koran entschieden zurückgewiesen, stattdessen aber hervorgehoben, dass es die
Muslime sind, die «leiblich und geistlich) von Abraham abstammen. Denn
Abraham war da und lebte Gott wohlgefällig, lange bevor den Juden die Torah
und den Christen das Evangelium als « Rechtleitung) gegeben worden waren
(3,65/58). Ausserdem : « Abraham war weder Jude noch Christ, vielmehr war er
ein Hanif, ein Gottergebener (muslim steht im arabischen Text) und keiner von
denen, die Gott Gefährten beigesellen.) (3,67/0) ; vgl. 2,133/27.140/34) «Diejenigen

nun, die Abraham am nächsten sind, sind jene, die ihm folgen : der
Prophet und die Muslime. > (3,68/1)

Im Islam also hat die Religion Abrahams, die < reine unverfälschte Gottergebenheit),

die identisch ist mit der Religion Adams(36,60-61 ; 7,172/1),ihre
Auferstehung erlebt Insofern hat Adel Th. Khoury recht wenn er schreibt: dass
erst und nur der Islam « die endgültige Gestalt der wahren Religion (ist), die sich
auf den Glauben und die religiöse Praxis Abrahams berufen darf). Denn, «wer
hätte ein bessere Religion als der, der sich selbst ganz Gott ergibt das Gute tut
und der Religion Abrahams, des Hanifen, den Gott sich zum Freunde nahm,
folgt > (4,125/4). Weil der Islam also die wiederbelebte Religion Abrahams ist
ist er, nicht das Judentum und nicht das Christentum, der Massstab jedes Glaubens

: < Glauben sie (Juden und Christen) an das, was ihr (Muslime) glaubt sind
sie rechtgeleitet; wenden sie sich jedoch ab, dann sind sie Abtrünnige...)
(2,137/1) Mit anderen Worten, bleiben Juden und Christen Juden und Christen
(auch nachdem Muhammad zum «wahren Glauben) gerufen hat), so sind sie

deswegen zwar keine < Ungläubigen) — immerhin bekennen sie den Einen Gott,
der auch der Gott ist den die Muslime bekennen (29,46/5), und gründen ihren
Glauben auf ein von diesem Einen Gott «herabgesandtes Buch) —, zu den
«wahren Gläubigen) können sie gleichwohl nicht gezählt werden : sie sind
Andersgläubige. Das aber bedeutet wie Adel Th. Khoury richtig bemerkt hat:
«Der Koran erkennt ihnen einen gültigen Teil-Glauben zu, bezichtigt sie aber
auch des Teil-Unglaubens. Wegen ihres Teü-Glaubens werden sie nicht wie die
Ungläubigen behandelt sondern wie Andersgläubige. Wegen ihres Teil-
Unglaubens trifft sie jedoch eine Teil-Schuld, und sie werden einer Teil-Strafe
unterworfen. Juden und Christen dürfen also eine relative Religionsfreiheit
gemessen. Unter bestimmten Bedingungen dürfen sie ihre eigene Religion
beibehalten und ihr Leben in eigener Verantwortung danach ausrichten. >

VI.

Damit kommen wir zu den (religions)gesetzlichen Konsequenzen, die sich
zwangsläufig aus dem bisher dargestellten theologischen Urteil für die Anders-

109



gläubigen ergeben. Das Wichtigste : Sie fallen unter das Toleranzgebot < es sei

kein Zwang im Glauben > (2,256/7) und gemessen einen Sonderstatus, eine Art
< Gastrecht >, < das im Laufe der Geschichte sehr rasch mit einer speziellen
Kopfsteuer gekoppelt war, die — ähnlich wie im römischen Reich — als Ersatz für
den Dienst mit der Waffe, zu dem die Muslime verpflichtet waren, zu entrichten
war > (Peter Antes). Grundlage dafür war das koranische Gebot : < solange gegen
jene, denen die Schrift gegeben worden ist, zu kämpfen bis sie den Tribut
aus der Hand gedemütigt entrichten) (9,29). Die Prinzipien, die im Laufe der
Zeit für dieses durch Zahlung des demütigenden Tributs erworbene < Gastrecht)
ausgearbeitet worden sind, hat Martin Forstner folgendermassen zusammenge-
fasst:

< Den ' Leuten des Buches' — nicht aber den Heiden — wird die Ausübung
ihres Glaubens zuerkannt, sie dürfen nicht zum Übertritt zum Islam gezwungen
werden. Der angebliche Vertrag des Kalifen Umar mit den Nichtmuslimen, der
als Vorbüd gilt, aber eine Fiktion darstellt, gewährleistet den 'Leuten des
Buches' das Recht Leben, Heimat und Ausübung der Religion gegen die Verpflichtung,

Tribut an die Muslime zu zahlen. Eine ganze Anzahl von Vorschriften ist
einzuhalten. Diese haben sich im 9. Jahrhundert in ihrer endgültigen Form
herausgebildet. Sie erfassen Bereiche, die bei strikter Anwendung den Nichtmuslimen

zum Bürger zweiter Klasse machen. Ein Christ oder Jude durfte niemals

versuchen, einen Muslim zu bekehren ; ein Muslim konnte eine Christin oder
Jüdin heiraten, aber niemals ein Christ oder Jude eine Muslimin. Kleiderordnungen

(gelber Gürtel oder gelbes Abzeichen) und sonstige Verhaltensvorschriften
sorgten für eine klare Unterscheidung zwischen Muslimen und Nichtmuslimen.
Der Status der Nichtmuslime verschlechterte sich durch die Unduldsamkeit der
ulama der Religionsgelehrten), die seit dem 14. Jahrhundert die Vorschriften
sehr eng auslegten, und dies führte im 18. Jahrhundert zu einer Statusinkonsi-
stenz der nicht-muslimischen Minderheiten. Als Napoleon in seinem Aufruf an
die Ägypter auch von der égalité der Bürger sprach, stiess er bei Muslimen und
Nichtmuslimen aufvölliges Unverständnis. >

Hinzuzufügen ist, dass nur diejenigen Juden und Christen das Gastrecht
erlangen, also als Andersgläubige anerkannt werden konnten und damit
Anspruch aufTolerierung hatten, die sich der politischen Oberhoheit des Islam
unterworfen hatten. Diejenigen aber, die das nicht taten oder gar die Gläubigen
Muslime) bekämpften, wie etwa die Kreuzfahrer oder die Reconquista oder die

gegen die Osmanen zu Felde gezogenen Habsburger, um nur drei Beispiele aus
der Geschichte zu nennen, können nur Ungläubige sein, und als solche werden
die drei genannten, um bei diesem Beispiel zu bleiben, denn auch in der islamischen

Literatur allenthalben geschüdert Doch auf diese (Schattenseiten) und
die durch sie ausgelösten situationsbedingten Polemiken, die sich übrigens

110



schon im Koran in beachtlicher Anzahl finden, soll hier nicht weiter eingegangen

werden, wenn es auch nicht schwerfallt nachzuweisen, dass auch im Islam
nicht zu jeder Zeit und an jedem Ort Theorie und Praxis deckungsgleich (gewesen)

sind.

In der Geschichte Gottes mit den Menschen insgesamt aber ist das Nebeneinander

von Gläubigen und Andersgläubigen keine schicksalhafte Bestimmung,
sondern hat seinen positiven Sinn. Denn < wenn Gott gewollt hätte, Er hätte euch
alle zu oner Gemeinde gemacht) (5,49/53). So aber <hat jeder seinen Weg, auf
den er eingestellt ist) (2,148/3). Dies ist keine reine Feststellung des Gegebenen,
vielmehr ergibt sich daraus eine fest umrissene Aufgabe, jene nämlich, < in den

guten Werken miteinander zu wetteifern) (2,148/3 ; 5,49/53). Dabei soll ein
jeder freilich nicht «seiner unbestochnen, von Vorurteilen freien Liebe nacheifern),

wie es in der eingangs zitierten «Ringparabel) heisst, sondern das befolgen,

was er von Gott in der Torah, im Evangelium oder im Koran erhalten hat
(vgl. 5,49/53) ; denn danach wird er dermaleinst befragt werden. Und der Koran
verheisst : « Wahrlich, die Muslime und die Juden, die Christen... wer immer unter

diesen wahrhaft an Gott glaubt und an den jüngsten Tag und gute Werke tut,
sie sollen ihren Lohn empfangen von ihrem Herrn, und keine Furcht soll über sie

kommen, noch sollen sie trauern.) (2,62/59).

ANMERKUNGEN

Die im Text angegebenen Zitate sind folgenden Werken entnommen :

Der Koran, Leipzig 41980.
Muhammad S. Abdullah, Zur Ringparabel in Leasings < Nathan der Weise>, in : Toleranz heute—

250 Jahre nach Mendelssohn und Lessing, Berlin 1979 VeröffentL aus d. Institut Kirche
und Judentum, Bd. 9), S. 41-43.

Peter Antes, Ethik und Politik im Islam, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1982.
Muhammad Asad, The Message ofthe Qur'an, Gibraltar/Dublin 1980.
Gustav E. von Grunebaum, Studien zum Kulturbild und Selbstverständnis des Islams, Zürich-

Stuttgart 1969.
Muhammad Hamidullah, Der Islam — Geschichte, Religion, Kultur, Genf 1388/1968.
Sa'd ibn Mansur ibn Kammuna, tanqih al-abhath fi 1-bahth'an al-milal ath-thalath, ed. Moshe

Perlmann, Berkeley 1967.

111



Adel Th. Khoury, Einführung in die Grundlagen des Islams, Graz-Wien-Köln 1978 Islam u.
Westliche Welt, Bd. 3).

—, Religiöse Toleranz in Christentum und Islam, in : Renaissance des Islams — Weg zur Begegnung

oder zur Konfrontation, Graz-Wien-Köln 1980 Islam und Westliche Welt, Bd. 4),
S. 127 bis 150.

Ali ibn Rabban at-Tabari, kitab ad-din wad-daula, ed. Alfonso Mingana, London 1923.
Muhammad Izzat Isma'Q at-Tahtari, Muhammad nabiy al-islam fi t-taurat wal-indschil wal-

qur'an, Kairo o. J. (1977 7).

Tafsir al-Dschalalain, ed. Khalid al-Dschudscha, Damaskus 1389/1969.
Abdullah YusufAli, The Holy Qur'an, London-Leicester '1398/1978.
Jean-Claude Vadet, Le traité d'amour mystique d'al-Daylami, Genf 1980 Hautes Etudes

Orientales H/13).

112


	"Unser Gott und euer Gott ist ein und derselbe" : zum Verhältnis des Islam zu Judentum und Christentum

