
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Der eine Gott Israels als Kraft und Ziel der Geschichte

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER EINE GOTT ISRAELS
ALS KRAFT UND ZIEL DER GESCHICHTE

von Clemens Thoma

1. Grundgedanken undAusgangspunkte.

Der Gott Israels, der < seine Natur niemandem gezeigt hat> (Philo, All
3,206), wird sich am Ende der Geschichte Israel und den Weltvölkern unver-
schränkt und unverhüllt offenbaren. < An jenem Tage wird YHWH einer und
sein Name wird einer sein> (Sach 14,9) heisst der im Zusammenhang mit dieser
jüdischen Enderwartung vielzitierte Bibelvers. Das Tetragramm, YHWH, wird
zwar als Name, ja als der Name Gottes schlechthin bezeichnet: has-sem (der
Name), has-sem ham-meföras (der ausgefaltete—eventuell der prononcierte —
Name), has-sem ham-meyühad (der ausgezeichnete Name) etc. Hintergründig
weiss man aber in der jüdischen Tradition immer, dass YHWH kein Name im
gängigen Wortsinn ist, sondern ein Zeichen (vgL Ex 3,12), ein Ereignis spezieller
Begegnung zwischen Gott und Mensch, die Grundvoraussetzung, für jede
Beziehung zwischen Gott und Israel, das wichtigste und heiligste Codewort der
biblischen Offenbarung. Bereits bei der Dornbuscherzählung in Ex 3,13 heisst
die Frage an Gott im Hebräischen nicht, wie er heisse, wie sein Name laute,
sondern welchen Sinn sein Name habe (ma semô, nicht : mî semô) (1). Die Antwort
auf diese Frage ist ein Rätselwort : < 'eheye 'aser 'eheye : ich werde da sein als der
ich da sein werde) (Ex 3,14). Dieses in die konkrete Not der Israeliten in Ägypten

hineingesprochene Offenbarungswort ist eine in drei Worte ausgefaltete
Sinn-Andeutung von YHWH. Jedes Spekulieren über den einen Gott Israels,
jedes Beten zum einen Gott Israels und jede Daseinsbewältigung angesichts des
einen Gottes Israels führt im Judentum letztlich zu YHWH hin. YHWH bedeutet

jedoch nicht nur das Ziel aller Dinge, Möglichkeiten und Bestrebungen.
YHWH ist vielmehr auch die treibende Kraft zu diesem Ziel hin. Er ist Kraft
und Ziel Die Israel — und Weltgeschichte ist gefüllt mit der Kraft—der dyna-
mis, der gewüra — YHWHs und wird so — und nur so—ihre Endbestimmung
— wiederum YHWH — erreichen. Kraft des Namens YHWH geschehen Zei-

frof. Dr. Clemens Thoma ist Ordinarius für Bibelwissenschaft und Judaistik und Leiter des

Instituts für Jüdisch-Christliche Forschung an der Theologischen Fakultät Luzern ;

Adresse : Abendweg 22, CH—6006 Luzern.

85



chen und Wunder, werden Kranke gesund, Feinde beschämt, finden Enttäuschte

neue Hoffnung, geht das Volk Gottes seinen beschwerlichen Weg durch die
Zeiten und agieren die Völker zu Wohl und Wehe Israels. Mit dem Namen
YHWH kann man aber auch Magie treiben, die ihm inne wohnende göttliche
Kraft zu Eigennutz missbrauchen, Gott zuwider handeln. Gedankenstränge in
dieser Richtung kann man vielfach in der jüdischen Tradition finden. Ihre
wichtigsten Verkettungen und Bedeutungen aufzuzeigen ist das Ziel dieses Artikels.
Das Dickicht an Spekulationen und Erfahrungen über YHWH kann am besten
dadurch einigermassen gelichtet Werden, dass man den verschiedenen Deutungen

nachsteigt, die dem Gotteswort am Dornbusch (Ex, 14) im Verlaufe der
jüdischen Tradition gegeben wurden und dass man auch Geschehnisse im Judentum,

die mit YHWH unmittelbar zusammenhängen, zur Sprache bringt. Dies
kann hier selbstverständlich nur unvollständig getan werden.

Das Judentum vertrug immer schon verschiedenartigste Anschauungen in
seinem Schosse. Absolut verboten blieb aber die Auffassung, Gott habe mit der
Welt nichts zu tun, es gebe keine Vorsehung, keine Regentschaft Gottes über
Welt und Menschen. Schon Josephus Flavius (ca. 37 — ca. 100 n. Chr.) spricht
jenen das Judentum ab, die behaupten, < die Welt bewege sich von selbst, ohne
einen Wagenlenker zu haben und ohne dass für sie gesorgt werde > (Ant 10,278).
Jehuda Hallevi (ca. 1080-1145) drückt sich im <Kusari> (I 77) so aus: <Du
darfst es überhaupt nicht für unwahrscheinlich halten, dass erhabene göttliche
Spuren in dieser niederen Welt sichtbar werden, wenn diese Stoffe imstande
sind, sie aufzunehmen. Hier ist die Wurzel des Glaubens und des Unglaubens.)
Wo nicht geglaubt wird, dass in der Welt Zeichen Gottes anzutreffen sind, dort
ist nach Jehuda Hallevi Unglaube. Das Bekenntnis zu Gottes Einwirken in die
Welt wird z.B. vom gläubigen Juden abgelegt, wenn er einen Regenbogen sieht
Er spricht dabei folgende Lobpreisung : < Gepriesen seist du, Herr, unser Gott,
der des Bundes gedenkt, zuverlässig seinen Bund hält und auf seinem Wort
besteht) (bBer 59a). Der Regenbogen ist für das traditionelle Judentum eines der
vielen Zeichen dafür, dass Gott in die Welt und in die Menschen hineinreicht und
den Weg der Menschen erleuchtet

Wie Gott in der Welt wirkt und woran man dies erkennen kann, musste
notwendigerweise kontrovers bleiben. Im allgemeinen wird vor zu plattem
Verständnis gewarnt. Es gebe zwar Ähnlichkeiten zwischen Gott und Menschen,
zwischen Himmel und Erde, zwischen göttlichem und menschlichem Ihn. Es sei

dem Menschen aber verwehrt, Einsicht in die göttliche Verwaltung zu nehmen :

< Wegen der Sünde ist es dem Menschen nicht gewährt zu wissen, was das Ab-
büd oben ist Wenn es nicht so wäre, dann wären ihm Schlüssel übergeben worden

und er würde wissen, womit Himmel und Erde erschaffen worden sind»

(ARN 39A ; Schechter 116).

86



Das verschlossene Tor zwischen Gottes Wirken und menschlichem
Verständnis besteht aber nur für die Jetztzeit Sobald von der Endzukunft die Rede
ist, wird auch die Öffnung dieses Tores in Aussicht gestellt Am Ende der Tage
werde sich zeigen, wer Gott ist wie er wirkt und welchen Sinn die ganze
Geschichte gehabt habe. Eine breite jüdische Tradition aufnehmend schreibt Moses

Chaim Luzzato (1707-1746), Kabbaiist Dichter und Theologe : <Die letzte
Abschaffung des Frevels und des Dienstes am Frevel, die Hinwendung zum Guten

und die letzte Wiederherstellung der ganzen Schöpfung kommen durch die

Enthüllung der wahren Einheit Gottes zustande... Er war, er ist und er wird
immer einer, einzig und einzigartig sein. Leider ist er jetzt nicht allen offenbar, wie
es geziemend wäre. In der Endzukunft aber wird er allen Geschöpfen voll als der
eine geoffenbart werden ; es heisst ja : 'An jenem Tage wird YHWH einer und
sein Name wird einer sein' (Sach 14,9). Israel, das der wahren Tora gewürdigt
wurde, weiss um diese Wahrheit und bezeugt sie auch jetzt ; es heisst ja : 'Ihr
seid meine Zeugen, Spruch YHWHs (Jes 43,12). Dies ist ein grosses Privileg für
uns... Wir, die Söhne Israels, sind verpflichtet, die Einheit Gottes in allen ihren
Aspekten zu bezeugen) (2). Nach Luzzato und vielen andern jüdischen
Lehrmeistern leben wir in einer Zeit der Beklemmung und Verdunklung. Licht wird
aber von der Zukunft her kommen, wenn Gott sich als der eine mit dem einen
Namen kundtun wird. Der Weg zu diesem Licht — und erst recht das Licht selber

— kann nur erahnt und ertastet werden, wenn man sich den Sinn und die
menschliche Geschichte des hier gemeinten Namens YHWH vor Augen hält

2. Verschiedene Deutungen von Ex 3,14 im Verlatrfe der jüdischen
Geschichte.

Nach traditioneller jüdischer Auffassung hat Gott 70 Namen. Diese seien
im Stab Gottes des Mose als geheime Kraft eingraviert gewesen und hätten die
Feinde Israels in Schrecken versetzt (3). Von diesen 70 Namen sind mindestens
sieben — die Tradition schwankt zwischen sieben, zehn und elf—von besonderem

Heiligkeitsgrad. Einmal niedergeschrieben, dürfen sie nicht mehr ausgelöscht

werden. Unter ihnen befinden sich YHWH, Adonai, El, Eloha, Elohîm,
Schaddai und Zeba'öt Bisweilen gelten YHWH und Adonai als ein und derselbe

Name, bisweüen werden sie unterschieden (4). YHWH ist der Exklusiv- und
Intimname, den Gott mit dem ersten Menschen, mit den Dienstengeln und mit
den Israeliten vereinbart hat (PesK 4,3). Wenn es in der jüdischen Tradition um
die Deutung dieses Namens — bzw. Codewortes — geht, dann gilt immer Ex
3,14 als Basis der Erklärung.

In dem jüdisch-traditionell akzeptierten Targum Onkelos bleibt 'eheye 'aser

87



'eheye unübersetzt Der Targumist meinte wohl, dass eine Übersetzung dieses

heiligen Rätselwortes ins Aramäische letztlich keine Verdeutlichung bringen
könnte.

Die erste Zusammenstellung der wichtigsten, bereits im talmudischen
Schrifttum vorkommenden Deutungen des Namens YHWH, findet sich im Mi-
draschwerk ShemR zu Ex 3,14. Den diversen Deutungen ist ein theosophisch-
historiosophisches Grundprinzip vorgelagert: <Der Heilige, gepriesen sei er,
sagte zu Mose : Meinen Namen willst du wissen Entsprechend meinen Taten
werde ich genannt > Damit wird allen Versuchen, Gott nur transzendent zu
sehen oder die Erkenntnis seines Daseins von blosser dialektischer Denkkraft
abhängig zu machen, eine Absage erteilt Man werde wissen, dass es YHWH ist
wenn er <mit dir sein wird> (vgl. Ex 3,12). Dieses hilfreiche Dasein YHWHs
erstrecke sich auf alle Zeiten und breite sich allmählich mit zunehmender Intensität

aus. Es sei grundlegend als barmherziges Handeln Gottes zu charakterisieren.

Mit Anspielung auf Ex 34,6 wird daher gesagt : < Wenn ich mich über meine
Welt erbarme, werde ich YHWH genannt YHWH bedeutet nichts anderes als
das Mass der Barmherzigkeit) Demgegenüber werden andere Namen Gottes
mit andern Wirkweisen Gottes in Zusammenhang gebracht : < Wenn ich die
Geschöpfe richte, werde ich Elohim genannt Wenn ich Krieg gegen die Frevler führe,

werde ich Zebaot genannt Wenn ich die Sünden der Menschen verurteile,
werde ich EI Schaddai genannt >

Die in Ex 3,14 vorkommende Dreigliedrigkeit des Namens YHWH : 'eheye
'aser 'eheye wird in ShemR vierfach verstanden. Zunächst : < Ich der ich war, ich
der ich jetzt bin und ich der ich in der Zukunft sein werde > (S). Das hilfsbereite
Dasein Gottes erstreckt sich demnach aufdie ganze dreigestufte Weltgeschichte
bis hin zum Eschaton, wobei weder die Heilsvergangenheit noch die Heüsgegen-
wart noch die Heilszukunft unerwähnt bleiben dürfen. Eine zweite Deutung
aufgrund der Dreigliedrigkeit besteht in Hinweisen auf Ähnlichkeiten in der
Bedrückimg zwischen der damaligen ägyptischen Knechtschaft und den späteren
Bedrückungen durch die Weltvölker (Assyrer, Babylonier, Griechen, Römer).
YHWH werde jetzt in der ägyptischen Not rettend und herausführend da sein,

er werde aber auch in allen späteren Unterdrückungen immer barmherzighilfreich

da sein : aber es wäre für die Israeliten niederdrückend, wenn sie von
Mose bereits jetzt auf zukünftige ähnlich schwere oder gar noch weit schwerere

Bedrückungen hingewiesen würden : <In dieser Knechtschaft werde ich mit
ihnen sein, und in jenen Knechtschaften, in die sie hineingeraten werden, werde ich
mit ihnen sein Mose sprach vor ihm : Soll ich ihnen dies so sagen Die Not dieser

Stunde ist doch genug für sie Da sprach der Heilige, gepriesen sei er : Nein...
Dir offenbare ich es (sc. die künftige Not) — ihnen offenbare ich es nicht > Eine

88



dritte Deutung ging vor allem vom mittleren Wort 'aser in Ex 3,14 aus : Ich werde

vorläufig nur fur jene barmherzig da sein, die mir dienen, nämlich für die
besonders Erwählten, bzw. für die religiöse Elite (hay-yehîdîm). Für die Masse
(ham-merûvîm) komme demgegenüber zunächst nur der Zorn Gottes in Frage
— < bis ihre Zähne gebrochen sein werden. > Hiér bricht sich eine Tendenz Bahn,
das barmherzige Mit-Sein Gottes einzuschränken. Eine vierte Deutung sieht in
YHWH den Mverursacher. Alles geschieht <so wie ich will). Mit YHWH sei
also der souveräne Wille und die exklusive Macht Gottes gemeint

Die mittelalterliche Tradition schliesst sich weitgehend, wenn auch mit
gewissen Nuancierungen, den in ShemR zu Ex 3,14 gegebenen Deutungen des
Namens YHWH an. Raschi (1040-1103) deutet Ex 3,14 im Sinne von bBer 9b und
ShemR : (Ich werde mit ihnen in dieser Not sein, und ich werde ihnen auch in der
Sklaverei unter den Weltvölkern beistehen. Auch er bezeugt des Mose und Gottes

Zurückhaltung, den Israeliten das zukünftige Leid jetzt schon zuzumuten.
«Mose sagte : Was soll ich sie bereits an die kommenden Leiden erinnern Sie
haben schon genug an der gegenwärtigen Not 1 Gott antwortete : Gut Sage nur
"eheye' hat mich gesandt) (6). Mose ben Nachman (1194-1268) sieht in
YHWH den Namen der Barmherzigkeit, < der mit vollem Beweis aufdas Dasein
Gottes (ham-mezi'üt) und auf die Vorsehung (ha-haägaha) hinweist Gott habe
dem Mose jedoch nur den Anfang seines Namens kundgetan, (denn die Frage
des Mose betrafja nur das Wissen um die Wege des Herrn aus seinem Namen
heraus >. Die wirkliche Tiefe der Wege Gottes aber könne niemand ausloten (7).
Allen diesen traditionsverbundenen Deutungen gegenüber steht die philosophische

des Mose ben Maimon (1133-1204) und anderer jüdischer Scholastiker
gegenüber. Nach Maimonides ist in Ex 3,14 (der Seiende der existiert) gemeint
d.h. dessen Existenz notwendig ist (8). Damit ist der im Dornbusch erschienene
hilfreiche Gott zum Gott der jüdischen und christlichen aristotelischen Philosophen

geworden. Man wird sich aber davor hüten müssen, alle Brücken zwischen
diesem Gott der Phüosophen und dem Gott Abrahams, Isaaks, Jakobs und Moses

als abgerissen zu erklären. In der späteren jüdischen Geschichte hatte die
maimonidische YHWH-Deutung jedenfalls die segensvolle Nachwirkung, dass
auch die Mystik nicht an ihr vorbeisehen und sich so vor vielen exzentrischen
Gottesdeutungen bewahren konnte. So deutete neulich Joseph B. Soloveitchik
das Tetragramm in teilweise maimonidischer Weise : Havayah (so umschreibt
man YHWH seit etwa dem 12. Jh. häufig) bedeutet ewiges Sein, Existenz. Es ist
eine verkürzte Form von (er war> (haya), <er ist) (höwe), (Und er wird seia>

(weyiheye). Dies bestätigt, dass seine Existenz die gesamte Vergangenheit, die
Gegenwart und die unendliche Zukunft umfasst Gott ist Existenz, und die Welt
wird nur durch Gottes Sein aufrecht erhalten ; die Welt ist eine Ausweitung seiner

Existenz, oder, genauer, sie hat Anteil an seinem Sein> (9). In Soloveitchiks

89



Deutung fliesst auch jüdisch-esoterisches Emanationsdenken mit ein. Die Welt
ist Produkt der Einschränkung und des Ausströmens von YHWHs Kraft

In der Neuzeit haben besonders die Übersetzungen von Ex 3,14 durch Moses

Mendelssohn (1729-1786), Samson Raphael Hirsch (1808-1888) und Franz
Rosenzweig (1886-1929)/Martin Buber (1878-1965) Wirkung gehabtMendels-
sohn übersetzte Ex 3,14 so : < Gott sprach zu Mosche : Ich bin das Wesen,
welches ewig ist. Er sprach nämlich : So sollst du zu den Kindern Jisraels sprechen :

Das ewige Wesen, welches sich nennt : ich bin ewig, hat mich zu euch gesendet)
(10). Mit der Wiedergabe von YHWH mit <der Ewige > greift Mendelssohn
einerseits auf die Übersetzungsweise des Reformators Johannes Calvin zurück.
Dieser hatte in seinem Hexateuch-Kommentar (1564) für YHWH das Wort
l'Eternel gebraucht Mendelssohn verstand diesen Ausdruck als auf die allzeit
gegenwärtige Vorsehung hinweisend. Damit glaubte er sich in guter jüdischer
Tradition befindlich. Der Mendelssohnsche Begriff < der Ewige > signalisierte eine
erneute Hinwendung zu einem abstrakten philosophischen Gottesbegriff. Samson
Raphael Hirsch wendet sich in seiner Pentateuch-Übersetzung gegen Mendelssohn.

<Der Ewige> entspreche dem Tetragramm (nicht im entferntesten) (11).
Er stellt demgegenüber YHWH eng mit 'Elohîm zusammen, wie dies in der Tora
durchgehend zu finden ist Er übersetzt YHWH mit Gott (gesperrt) und auch
'Elohîm mit Gott (nicht gesperrt). Dabei ist es für Hirsch wichtig, Gott nicht in
einem allgemeinen, sondern in spezifisch israelitischem Sinn zu verstehen. So

schreibt er zu Ex 3,14 : <... Es ist damit das persönliche, absolute, freie Wesen
Gottes ausgesprochen, und indem Gott hier nicht ' ich bin ', sondern ' ich werde
sein', somit die... völlig von seinem Willen abhängende Zukunft prädiziert, so
wird eben damit das charakteristisch Jüdische des Gottesbegriffs, somit die neue
Erkenntnis ausgesprochen, die mit der Erlösung aus Mizrayim welterlösend in
den Kreis der Menschheit treten soll) (12).

Die Bibelübersetzung von Franz Rosenzweig/Martin Buber ist stark von
existentialen Vorstellungen geprägt Nicht das Ewigsein Gottes im Sinne von
Mendelssohn sei in den Vordergrund zu rücken, < sondern das Gegenwärtigsein,
das Für-euch- und Bei-euch-dasein und -dasein- werden) (13). Die Übersetzung

von YHWH geschieht bei Buber/Rosenzweig durch das persönliche Fürwort
In seiner der Übersetzung der < Bücher der Weisung > beigelegten Broschüre < Zu
einer neuen Verdeutschung der Schrift) (14) schreibt Buber: (Darum steht in
unserer Verdeutschung Ich und Mein, wo Gott redet Du und Dein, wo er angeredet

wird, Er und Sein, wo von ihm geredet wird. > Diese personal ausgerichtete
Deutung zeigt, dass YHWH bei Buber/Rosenzweig im Grund kein Name ist
und man Gott nie so nennen kann. Die volle Funktion seines Namens erfüllt das

Tetragramm nur ein einziges Mal, nämlich in dem Augenblick seines Geoffen-
bartwerdens. Trotzdem wird YHWH weiterhin im Sinne der rabbinischen
Tradition als Name qualifiziert

90



3. Ereignisse undAnschauungen rundum den Namen YHWH.

Mit Recht kann man von einer jüdischen Namen-Gottes-Frömmigkeit
sprechen. Der Name YHWH wurde in Gebet, Gebärden und Tat geheiligt Man
verstummte in Ehrfurcht vor ihm, gebrauchte Ersatznamen, um ihn nicht zu entheiligen,

bedeckte vor ihm sein Haupt richtete sich beim Gebet auf, wenn Bibelstellen

vorkamen, die ihn erwähnten (vgl. yBer 4,1) usw. Die Hauptzüge dieser

Frömmigkeit sind das ehrfürchtige Schweigen und die stille Hoffnung auf
Barmherzigkeit Hilfe und Gemeinsamkeit. Was sich aber im Verlaufe der Geschichte
darüber hinaus rund um den Namen YHWH herum ereignete, geht weit über
die Frömmigkeit hinaus. Es geht um Komplikationen und Verhängnisse, um
Missbräuche und Experimente, die von weitreichender Bedeutung für die jüdische

Identität und jüdisches Schaffen wurden.

Ein undurchsichtiges Problem ist das allmähliche Verschwinden der Kenntnis

der genauen Aussprache des Tetragramms. Es begann damit dass spätestens

ab dem 3. Jh. v. Chr. das Aussprechen desselben irgendwelchen Beschränkungen

unterworfen wurde. Der Name YHWH sollte nur noch im Tempel von
Jerusalem in seinem Wortlaut ausgesprochen werden. In der Bibel begann man
Adonai zu lesen, wo YHWH stand. Besonders das ägyptische Judentum scheint
voll zu diesen Beschränkungen gestanden zu sein, ja sie noch verschärft zu
haben. Ägypten galt als klassisches Land der Zauberei. Besonders Namen-Magie
war im Schwang : Im Namen Gottes liegt höchste Kraft ; man kann diese für
magisch-zwingende Praktiken gebrauchen. Daher verboten die ägyptischen
Juden die Transponierung von YHWH in lautgleiche griechische Buchstaben und
wählten stattdessen den Ausdruck Kyrios, Herr, der dem hebräischen Adonai
entspricht. Im Jerusalemer Tempel — und teilweise auch in der ganzen Stadt
Jerusalem — scheint man den Namen YHWH bis in die letzten Jahre des
Tempelbestandes ziemlich unbeschränkt ausgesprochen zu haben. In besonders feierlicher

Form sprach ihn der Hohepriester zehnmal am Versöhnungstag aus (tYom
hak-Kip. 2,2), wobei mit dem Aussprechen desselben sündentilgende Kräfte
über die Israeliten kamen (mYom 6,2 ; tYom hak-Kip. 2,1).

Im Verlaufe etwa der letzten 100 Jahre des Tempelbestandes ist in
Zusammenhang mit dem Namen YHWH auch innerhalb des Tempels eine zunehmende

Verunsicherung zu beobachten. Diese Verunsicherung griff auch auf
pharisäische Kreise und den Synagogengottesdienst über. Einerseits wird stärker als

früher empfunden, dass dieser Name auch unheilbringende Kräfte in sich trägt,
anderseits macht sich ein < pietistisches > Empfinden breit, diesen Namen
möglichst keinem Nichtpriester oder Nichtschriftkundigen weiterzugeben. Falls die
talmudische Geschichte in bYom 39b in vorchristliche Zeit zurückreicht, dann
war schon zur Zeit des Hohenpriesters Simon des Gerechten (ca. 200 v.) das

91



Bewusstsein da, das Aussprechen des Tetragramms könne auch mit Unheil
verbunden sein. Dem Hohepriester begegnete bei seinem Gang ins Allerheiligste
eine geheimnisvolle Gestalt Wenige Tage später starb Simon. Seine Priesterkollegen

unterliessen es dann ftir einige Zeit den Namen YHWH im Tempel
auszusprechen, offenbar um weiteres Unheil zu verhüten. Der wohl auf die < frühen
Frommen» zurückreichende < Pietismus» (15) setzte es im Tempelbereich durch,
dass der YHWH Name beim Gesang der Priester irgendwie vor den Nichtprie-
stern verheimlicht wurde — er wurde <in der Melodie verschluckt» (bQid 71a).
Ausserdem suchte man den vierbuchstabigen Namen auch so zu schützen, dass

man ihn mit weiteren Buchstaben anreicherte und damit auch verundeutlichte.

Vielleicht noch zur Zeit des Tempelbestandes, sicher aber bald danach, gab es in
diesem Sinn einen zwölf-, zweiundvierzig- und zweiundsiebzig-buchstabigen
Gottesnamen. Diese Gottesnamen wurden in rabbinischen Gelehrtenzirkeln
weiter tradiert (16). Wer nicht zum Kreis der beauftragten und geachteten Tra-
denten gehörte, durfte das Tetragramm nicht aussprechen (mSan 10,1 ; ySan
10,28b). Als allgemeine Regel galt auch für die Beauftragten, den Namen
YHWH nur in Jerusalem, nicht in der Provinz, auszusprechen (MekhY zu
20,24). Dies galt auch für den Priestersegen (Num 6,24-26), in dem das

Tetragramm dreimal vorkommt Ausserhalb Jerusalems musste man für das

Tetragramm entweder Umschreibungen (kinnuyîm ; es sind über 80 Umschreibungen
bezeugt) gebrauchen (z.B. < Name », < Ort > etc. ; vgl. mTam 7,2 ; SifBem 39 ; Sif-
Dev 62 ; bSot 38a), oder man musste die Konsonanten unkorrekt wiedergeben,
wie das die Samaritaner taten, bzw. man musste eine Dialekt-Aussprache wählen.

Der Fachausdruck dafür war 'aga-Sprache|(vgl. bSan 101 und eventuell

mSukk, wo vielleicht die ursprüngliche vokalische Lautfolge des Tetragramms
beim Gebet anlässlich einer Priesterprozession angedeutet ist).

Man begreift diese Massnahmen und Verbote schwerlich, wenn man sich
nicht das antike und mittelalterliche Namen-Denken vor Augen hält Im Namen
ist das Wesen enthalten : mit Besitz des Namens ist der Besitz des Wesens und
seiner Kräfte gegeben. Dies war der Ausgangspunkt aller Magie und Zauberei,
in der es zwischen Juden und Nichtjuden einen ungehemmten Erfahrungsaustausch

gab (17). Die Magier, bzw. Zauberer, wollten den Namen Gottes für
gute (Heüung, Rettung aus Seenot) oder schädliche Zwecke (Unglück, Trennung

von Liebenden) in Dienst nehmen. Durch ein Aussprechen eines der siebzig

Namen Gottes oder des Tetragramms oder seiner Verlängerungen, Verkürzungen

oder Verfremdungen, verbunden mit ritueller Gestik, wollten sie Gott
gleichsam zwingen, seine Kraft ihnen zur Verfügung zu stellen. Selbstverständlich

hatten sie es besonders aufdas Tetragramm und seine griechischen Äquivalente

(Iao, la, Iabaoth etc.) abgesehen : im Tetragramm waren ja alle andern
Namen Gottes enthalten. Dazu trat die weitgehend durchaus nicht magisch ge-

92



meinte Vorstellung, mit Buchstaben des Namens Gottes sei die Welt erschaffen
worden. Nach Rav (gest. 247 n.) konnte Bezalel, der Erbauer der Bundeslade
und des Bundeszeltes (vgl. Ex 31-37), jene Buchstaben zusammenfugen, mittels
welchen Himmel und Erde geschaffen worden waren (bBer SSa). Im Mittelalter
haben die Kabbalisten diese Vorstellungen noch ausgeweitet In der Einleitung
zu seinem Genesis-Kommentar schreibt Mose ben Nachman (1194-1268):
< Wir haben noch eine andere geheime Tradition, wonach die ganze Tora in den
Namen des Heiligen, gepriesen sei er, enthalten ist und wonach die Buchstaben
der Wörter sich auf die Namen Gottes hin trennen lassen, wenn sie in einer
speziellen Weise getrennt werden. > Und im Hauptwerk der Kabbala, dem zwischen
1260 und 1280 entstandenen Zohar (zu Ex 38,21) heisst es : < Als der Heilige,
gepriesen sei er, die Welt erschaffen wollte, blickte er auf den heiligen Namen, der
die Tora in sich enthält, und die Welt fand Bestand) (18). Mit dem Namen Gottes

wurde demnach die Welt geschaffen. Alles ist in der Welt Ausfaltung dieses
Namens und der Kraft dieses Namens. Die Tora selbst, die früher als Urplan der
Schöpfung bezeichnet worden war (BerR 1,1-7), wird damit von einer grösseren
Wirklichkeit in den Schatten gestellt, nämlich vom Namen YHWH.

Die Rabbinen und ihre Nachfahren waren wie die Magier überzeugt, dass
im Namen YHWH Kraft liegt. Sie wussten, dass schon Mose im Auftrag
YHWHs mit magischen Kräften gegen den Pharao agiert hatte ; mit seinem
Stab hatte er sich als erfolgreicher Magier betätigt (Ex 4 u.ö.). Die Rabbinen
erzählten denn auch ohne Bedenken, wie Mose mit Hilfe des in einer Umhüllung
befindlichen Tetragramms und des Aussprechens desselben die Leiche des

ägyptischen Joseph aus dem Nü heraus hatte bergen können (MekhY zu 13,19 ;

Horov. 78f.). Das schwierige Problem lag aber für sie darin, die Ausnützung der
im Namen YHWH liegenden Kräfte nicht menschlicher Willkür preiszugeben,
sondern sie dem Willen Gottes zu überlassen. Im Sefer Chasidim, einem im
12./13. Jh. in Deutschland entstandenen Werk heisst es (1452) : '< Man darfnicht
sagen, dass die Anrufung des Namens Gottes Gott verpflichtet, den Willen des

Anrufers zu erfüllen, dass er dazu durch die Nennung des Namens gezwungen
wäre ; vielmehr trägt der Name selbst die Kraft in sich, einem bittenden
Menschen sein Verlangen zu erfüllen) (19). Hier spürt man noch einiges von der
auch von den Frommen immer wieder bezeugten indirekten Dualität zwischen
Gott und seinem Namen.

4. Hoffnungen und Gefahren.

Was heisst nun also Sach 14,9 (< An jenem Tage wirdYHWH einer und sein
Name wird einer sein>) im Lichte der jüdischen Traditionen über Gott und sei-

93



nen Namen? Diese Stelle bedeutet wohl nicht, dass einmal die ganze jüdische
Tradition mit allen ihren Gottesspekulationen, Name-Gottes-Frömmigkeiten,
magischen Verdunkelungen und Verlusten ohne irgendwelche Beschränkungen
bestätigt werden soll. Sie kann auch nicht bedeuten, dass monotheistische
Traditionen anderer Völker und Religionen gegenüber der jüdischen desavouiert werden

sollen. Wenn es um biblische Zukunftsperspektiven geht, muss völkische
und konfessionalistische Apologetik schweigen. Etwas aber wird die Endzukunft

sicher bringen, wenn man auf die Verlässlichkeit und Kraft vergangener
Offenbarung und aufeinen relativ sicheren Instinkt späterer Frömmigkeitstraditionen

baut : Gott wird bestätigen — wie, das kann sich niemand vorstellen —,
dass seine Offenbarung im Dornbusch auf dem Sinai als Akt der Barmherzigkeit

und der Selbsterniedrigung Gottes gedacht war, und dass die Früchte dieses

Aktes sich als so reich und kostbar erweisen werden, dass darin das endgültig
dauernde Glück Israels und der Menschheit bestehen wird. Die jüdische Tradition

hat diesen Aspekt der Gottesoffenbarung ähnlich gespürt und verkündet
wie die christliche. So heisst es etwa in bYom 56b-57a: «Die Gelehrten tradieren

:... 'der unter ihnen wohnt in all ihrer Unreinheit' (Lev 16,16). Auch wenn
sie unrein sind, ist die Göttlichkeit mit ihnen. Einst sprach ein Sadduzäer zu
Rabbi Chanina : Ja, ihr seid wahrlich unrein... Dieser erwiderte :... Selbst wenn
sie unrein sind, wohnt die Göttlichkeit unter Urnen > (vgl. auch Rom 11,32). Und
noch etwas wird anders sein, wenn Gottes Wort wirklich wahr und kraftvoll ist :

Die Missverständnisse zwischen den in vielen Religionen und unter vielen kulturellen

Bedingungen Glaubenden werden aufhören. Man wird die falschen
Gottesverehrungen nicht mehr bei Aussenstehenden suchen, sondern auch in der
eigenen Gruppe. Es gehört zu den tragischen Verhängnissen der Religions- und
Frömmigkeitsgeschichte, dass Juden den Christen und Muslimen, Christen den
Juden und Muslimen, Muslime den Juden und Christen die wahre Gläubigkeit
an den einen Gott absprachen. Das Mittelalter ist gefüllt mit haarspalterischen
Nachweisen, dass der jeweüs andere kein wahrer Monotheist sei. Mutmassun-

gen über die Abgötterei der andern brachte Unhett in die Welt Der Name Gottes,

bzw. die Kraft Gottes, bewirkt, dass die Welt ihr Ziel erreicht, das Gott
selbst ist (vgl. auch 1 Kor 15,28). Wenn Gott einmal sich als eins und alles mit
dem einen allumfassenden Namen zeigen wird, dann werden die Schlacken,
Krusten und Mauern der Feindschaften fallen.

Auf dem Weg zu wahrer und toleranter Religiosität sind jedoch noch viele
Missbräuche und Missverständnisse abzubauen. Die Geschichte der

Tetragramm-Deutung und -Frömmigkeit kann gute Hinweise geben. Drei
Missverständnisse kamen immer wieder auf : das philosophische, das gnostische und
das anthropomorphistische. Das phüosophische kam bereits in der LXX, bei
Phüon und dann bei den mittelalterlichen jüdischen Scholastikern auf. Man ver-

94



harmlost die Selbsterniedrigung YHWHs, die für die alttestamentliche Offenbarung

unverzichtbar ist, wenn man ihn nur mit aristotelischen und platonischen
Kategorien in Zusammenhang bringt Der biblische Gott verweigert sich
philosophischen Annäherungen nicht, wohl aber exklusiv philosophischen Kategori-
sierungen. — Schwerwiegender als das philosophische wirkte sich das gnosti-
sche Missverständnis in der jüdischen Theologiegeschichte aus. In esoterischen
Kreisen versuchte man, über den sich im Dornbusch und aufdem Sinai offenbarenden

YHWH, der mit menschlich-akzidentellen Attributen <belastet) war, hi-
nauszugelangen, bzw. hinter ihn zu schauen. Wenn man vom 'en sôf(das Endlose)

und dem <Nichts) redete, trennte man dieses zwar nicht von YHWH, aber
man verstand es bisweilen als das Letzte, Höchste und Erste an YHWH, als die
absolut eigenschaftslose und unberührbare Wirklichkeit und damit wurde implicite

die Hinneigung YHWHs zu den Menschen als untergeordnete, weniger
essentielle Eigenschaft YHWHs degradiert Damit wurde der Keim der Spaltung
in Gott hinein gelegt (20). Das anthropomorphistische Missverständnis bestand
darin, dass man seine Aufmerksamkeit nur auf die Erscheinungsweisen
YHWHs und deren Begleitumstände (Blitze, Wolken, Erdbeben, etc.) richtete
und so die geistig-absolute Realität vergass. Daraus ergab sich eine dingliche
Frömmigkeit Sie ist u.U. bei solchen Juden zu vermuten, die dem Einfluss etwa
der Hechalot-Esoteriker (frühes Mittelalter) ausgesetzt waren, ohne über eine

philosophische Bildung zu verfugen.

Überblickt man die Deutungen von Ex 3,14 innerhalb des Judentums und
auch die Geschehnisse rund um den Namen YHWH dann,, kann man in der Frage

nach der Einheit Gottes zu sinnvollen Antworten gelangen. Gott ist absolut
Einer. Er unterliegt keiner Quantität und keiner Körperlichkeit. Diese Aussagen
sind philosophisch-theologisch nicht strittig. Man muss aber zu diesen eher
horizontalen Aussagen über Gott auch noch vertikale hinzufügen. Es gibt auch eine
absolute Einheit Gottes von oben nach unten und von unten nach oben. Man
kann den absoluten, eigenschaftlosen Gott in keiner Weise vom sich selbst
erniedrigenden Gott trennen. Man kann Gottes unerreichbares Wesen nicht hinter
seinen erreichbaren Eigenschaften verstecken und das Wesen als unerkennbar,
die Eigenschaften aber als erkennbar taxieren. Der eine Gott ist unerreichbar
und erreichbar, hoch und niedrig, Herr und Bruder, im Himmel und auf Erden,
alles in sich bergend und absolut einfach. Er ist die Kraft in und hinter allem und
das Ziel von allem.

95



ANMERKUNGEN

1. Vgl. Benno Jacob, Mose am Dornbusch, MGWJ 66(1922) 11-33.116-138.180-200.
2. Derek has-sem, The Way ofGod, by Mosche Chaim Luzzato, Text, Übers, ins Engl.,

Anmerkungen, hrsg. v. Aryeh Kaplan, Jesuralem J1978, 261 (Derek has-sem IV, 4,1). Das Tetra-

gramm steht bei Luzzato und in der gesamten jüdischen Traditionsliteratur nicht in dieser
Form da, sondern meist in der Umschreibung has-äem.

3. Ps-PesK 3, mit Bezug aufEx 11,99t. ; ed. B. Mandelbaum 136.
4. Vgl M. Rahmer, Eine alte Tradition der eigentlichen Gottesnamen, MGHJ 19 (1870) 183-

187. Rahmer bezieht sich bes. auf mShevu 4,13 ; bShevu 35a ; ARN 34 ; den 136. Brief des

Hieronymus und Rambam, Hilkôt yesôdê tôra VI, 2.
5. Diese von Rabbi Yizhaq vorgebrachte Deutung war evtl. gegen die LXX-Deutung < Ich bin

der Seiende > gerichtet Solche Anti-LXX-Deutungen gab es auch anderwärts, wenn auch
teilweise mit anderen Akzenten ; vgl Apk 1,4 : 'Ich bin der Seiende, der <er war > und der
Kommende '. Das Ungenügende einer bloss allgemeinen Seinsaussage wird vom Verfasser der Apk
durch seine Einfügungen deutlich markiert.

6. Thora, Die fünf Bücher Mosche mit worttreuer deutscher Übersetzung nebst dem Raschi-
Commentare, ed. Julius Dessauer, 5 Bde., Tel Aviv (Nachdr.) 1962 ; II 17f.

7. Perûsê hat-tôra leRabbenu Mose ben Nahman (Ramban), ed. Hayyîm D. Chavel, Jerusalem
1959,1391f.

8. More Nevukim 1,63 : Rabbenu Mose ben Maimon, More han-nevukim, ins Hebr. übers, v.
Kafach, Jerusalem 1972,107.

9. Reflections of the Rav, Lessons in Jewish Thought, adapted from Lectures ofRabbi Joseph B.

Soloveitchik, Jerusalem 1979,15.
10. Mendelssohns Pentateuchübersetzung kam samt ausführlichem Biur (Erklärung) in den Jah¬

ren 1780-83 heraus.
11. Der Pentateuch, übersetzt und erläutert von Samson R. Hirsch, 5 Bde., Frankfurt '1920, zit

Bd. 1.S.43.
12. Der Pentateuch, Bd. 2, S. 25.
13. Franz Rosenzweig, 'Der Ewige', Mendelssohn und der Gottesname, Kleinere Schriften, Ber¬

lin 1937,182-198, zit 188.
14. Die Arbeit an der Buber-Rosenzweig-Bibelübersetzung begann 1925. Nach dem Tode Ro¬

senzweigs setzte Buber die Arbeit allein fort 1954 kam die <neubearbeitete Ausgabe) des

ganzen Werks heraus.
15. Zum Frömmigkeitsempfinden der < frühen Frommen >, die im 2./1. Jh. v. Chr. lebten, vgl. etwa

mBer5,1 : < Die ' frühen Frommen' pflegten eine Stunde zu verweüen und erst dann zu beten,

um zuvor ihr Herz auf ihren Vater im Himmel zu richten). Zum pietistischen Geist, der in den
letzten Jahren des Tempelbestandes den Geist der Kultpriesterschaft und der Pharisäer prägte
und zu grösserer Zurückhaltung dem Namen YHWH gegenüber führte, vgl. Gedalyahu
Alon, Jews, Judaism and the Classical World, Jerusalem 1977,235-251.

16. Zu den innerjüdischen Entwicklungen rund um das Tetragramm und zy den polemischen
christlich-antijüdischen Reaktionen daraufvgl.Clemenslhoma, Die theologischen Beziehungen

zwischen Christentum und Judentum, Darmstadt 1982,121-130.
17. Die beiden «klassischen) Bücher über das jüdische und teüweise auch das nichtjüdische

Zauber- und Magiewesen in der Antike und im Mittelalter sind : Ludwig Blau, Das altjüdische
Zauberwesen, Budapest 1897/98 (Nachdr. Graz 1974) UND Joshua Trachtenberg, Jewish

96



Magic and Superstition, A Study in Folk Religion, New York 1939 (Nachdr. New York
1975).

18. Sefer Zohar Tora, me'et hat-tanna R. Sim' on bar Yôhai, Neudr. Jerusalem o.Z.z.St.
19. Zit in Trachtenberg, op. cit (Anm. 11) 80.
20. Vgl. Gerschom Scholem, Die Geheimnisse der Schöpfung, Ein Kapitel aus dem Sohar, Berlin

1935 ; ders. : Von der mystischen Gestalt der Gottheit, Zürich 1962.

97


	Der eine Gott Israels als Kraft und Ziel der Geschichte

