Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Der eine Gott Israels als Kraft und Ziel der Geschichte
Autor: Thoma, Clemens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961311

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DEREINE GOTT ISRAELS |
ALS KRAFTUNDZIELDERGESCHICHTE

von Clemens Thoma

1. Grundgedanken und Ausgangspunkte.

Der Gott Israels, der (seine Natur niemandem gezeigt hat> (Philo, All
3,206), wird sich am Ende der Geschichte Israel und den Weltvolkern unver-
schrinkt und unverhiillt offenbaren. <An jenem Tage wird YHWH einer und
sein Name wird einer sein> (Sach 14,9) heisst der im Zusammenhang mit dieser
jidischen Enderwartung vielzitierte Bibelvers. Das Tetragramm, YHWH, wird
zwar als Name, ja als der Name Gottes schlechthin bezeichnet : has-Sem (der
Name), has-Sem ham-meforas (der ausgefaltete — eventuell der prononcierte —
Name), has-Sem ham-meyihad (der ausgezeichnete Name) etc. Hintergriindig
weiss man aber in der jiidischen Tradition immer, dass YHWH kein Name im
giingigen Wortsinn ist, sondern ein Zeichen (vgl. Ex 3,12), ein Ereignis spezieller
Begegnung zwischen Gott und Mensch, die Grundvoraussetzung, fiir jede Be-
ziechung zwischen Gott und Israel, das wichtigste und heiligste Codewort der
biblischen Offenbarung. Bereits bei der Dornbuscherzihlung in Ex 3,13 heisst
die Frage an Gott im Hebréischen nicht, wie er heisse, wie sein Name laute, son-
dern welchen Sinn sein Name habe (ma Semd, nicht : mi S$em6) (1). Die Antwort
auf diese Frage ist ein Rétselwort : C’eheye ’aser ’eheye : ich werde da sein als der
ich da sein werde> (Ex 3,14). Dieses in die konkrete Not der Israeliten in Agyp-
ten hineingesprochene Offenbarungswort ist eine in drei Worte ausgefaltete
Sinn-Andeutung von YHWH. Jedes Spekulieren iiber den einen Gott Israels, je-
des Beten zum einen Gott Israels und jede Daseinsbewiltigung angesichts des
einen Gottes Israels fiihrt im Judentum letztlich zu YHWH hin. YHWH bedeu-
tet jedoch nicht nur das Ziel aller Dinge, Moglichkeiten und Bestrebungen.
YHWH ist vielmehr auch die treibende Kraft zu diesem Ziel hin. Er ist Kraft
und Ziel ! Die Israel — und Weltgeschichte ist gefiillt mit der Kraft — der dyna-
mis, der gewiira — YHWHs und wird so — und nur so — ihre Endbestimmung
— wiederum YHWH — erreichen. Kraft des Namens YHWH geschehen Zei-

f— : ‘
Prof. Dr. Clemens Thoma ist Ordinarius fiir Bibelwissenschaft und Judaistik und Leiter des
In:htutsﬁr.lﬁduch—Chmthche Forschung an der Theologischen Fakultiit Luzern ;
Adresse : Abendweg 22, CH — 6006 Luzern.

85



chen und Wunder, werden Kranke gesund, Feinde beschidmt, finden Enttdusch-
te neue Hoffnung, geht das Volk Gottes seinen beschwerlichen Weg durch die
Zeiten und agieren die Volker zu Wohl und Wehe Israels. Mit dem Namen
YHWH kann man aber auch Magie treiben, die ihm inne wohnende géttliche
Kraft zu Eigennutz missbrauchen, Gott zuwider handeln. Gedankenstridnge in
dieser Richtung kann man vielfach in der jiidischen Tradition finden. Ihre wich-
tigsten Verkettungen und Bedeutungen aufzuzeigen ist das Ziel dieses Artikels.
Das Dickicht an Spekulationen und Erfahrungen iiber YHWH kann am besten
dadurch einigermassen gelichtet werden, dass man den verschiedenen Deutun-
gen nachsteigt, die dem Gotteswort am Dornbusch (Ex, 14) im Verlaufe der ji-
dischen Tradition gegeben wurden und dass man auch Geschehnisse im Juden-
tum, die mit YHWH unmittelbar zusammenhéngen, zur Sprache bringt. Dies
kann hier selbstversténdlich nur unvollstindig getan werden.

Das Judentum vertrug immer schon verschiedenartigste Anschauungen in
seinem Schosse. Absolut verboten blieb aber die Auffassung, Gott habe mit der
Welt nichts zu tun, es gebe keine Vorsehung, keine Regentschaft Gottes iiber
Welt und Menschen. Schon Josephus Flavius (ca. 37 — ca. 100 n. Chr.) spricht
jenen das Judentum ab, die behaupten, « die Welt bewege sich von selbst, ohne ei-
nen Wagenlenker zu haben und ohne dass fiir sie gesorgt werde> (Ant 10,278).
Jehuda Hallevi (ca. 1080-1145) driickt sich im «Kusari> (I 77) so aus: «Du
darfst es iiberhaupt nicht fiir unwahrscheinlich halten, dass erhabene gottliche
Spuren in dieser niederen Welt sichtbar werden, wenn diese Stoffe imstande
sind, sie aufzunehmen. Hier ist die Wurzel des Glaubens und des Unglaubens.»
Wo nicht geglaubt wird, dass in der Welt Zeichen Gottes anzutreffen sind, dort
ist nach Jehuda Hallevi Unglaube. Das Bekenntnis zu Gottes Einwirken in die
Welt wird z.B. vom glédubigen Juden abgelegt, wenn er einen Regenbogen sieht.
Er spricht dabei folgende Lobpreisung : «Gepriesen seist du, Herr, unser Gott,
der des Bundes gedenkt, zuverléssig seinen Bund hélt und auf seinem Wort be-
steht> (bBer 59a). Der Regenbogen ist fiir das traditionelle Judentum eines der
vielen Zeichen dafiir, dass Gott in die Welt und in die Menschen hineinreicht und
den Weg der Menschen erleuchtet.

Wie Gottin der Welt wirkt und woran man dies erkennen kann, musste not-
wendigerweise kontrovers bleiben. Im allgemeinen wird vor zu plattem Ver-
stindnis gewarnt. Es gebe zwar Ahnlichkeiten zwischen Gott und Menschen,
zwischen Himmel und Erde, zwischen géttlichem und menschlichem Tun. Es sei
dem Menschen aber verwehrt, Einsicht in die gottliche Verwaltung zu nehmen :
«Wegen der Siinde ist es dem Menschen nicht gewihrt, zu wissen, was das Ab-
bild oben ist. Wenn es nicht so wire, dann wéren ihm Schliissel ibergeben wor-
den und er wiirde wissen, womit Himmel und Erde erschaffen worden sind>
(ARN 39A ; Schechter 116).

86



Das verschlossene Tor zwischen Gottes Wirken und menschlichem Ver-
stindnis besteht aber nur fiir die Jetztzeit. Sobald von der Endzukunft die Rede
ist, wird auch die Offnung dieses Tores in Aussicht gestellt. Am Ende der Tage
werde sich zeigen, wer Gott ist, wie er wirkt und welchen Sinn die ganze Ge-
schichte gehabt habe. Eine breite jiidische Tradition aufnehmend schreibt Mo-
ses Chaim Luzzato (1707-1746), Kabbalist, Dichter und Theologe : «Die letzte
Abschaffung des Frevels und des Dienstes am Frevel, die Hinwendung zum Gu-
ten und die letzte Wiederherstellung der ganzen Schépfung kommen durch die
Enthiillung der wahren Einheit Gottes zustande... Er war, er ist und er wird im-
mer einer, einzig und einzigartig sein. Leider ist er jetzt nicht allen offenbar, wie
es geziemend wiire. In der Endzukunft aber wird er allen Geschopfen voll als der
eine geoffenbart werden ; es heisst ja: ’ An jenem Tage wird YHWH einer und
sein Name wird einer sein’ (Sach 14,9). Israel, das der wahren Tora gewiirdigt
wurde, weiss um diese Wahrheit und bezeugt sie auch jetzt; es heisst ja: *Thr
seid meine Zeugen, Spruch YHWH s (Jes 43,12). Dies ist ein grosses Privileg fiir
uns... Wir, die S6hne Israels, sind verpflichtet, die Einheit Gottes in allen ihren
Aspekten zu bezeugen»> (2). Nach Luzzato und vielen andern jiidischen Lehr-
meistern leben wir in einer Zeit der Beklemmung und Verdunklung. Licht wird
aber von der Zukunft her kommen, wenn Gott sich als der eine mit dem einen
Namen kundtun wird. Der Weg zu diesem Licht — und erst recht das Licht sel-
ber — kann nur erahnt und ertastet werden, wenn man sich den Sinn und die
menschliche Geschichte des hier gemeinten Namens YHWH vor Augen hilt.

2. Verschiedene Deutungen von Ex 3,14 im Verlayfe der jiidischen Ge-
Schichte.

Nach traditioneller jiidischer Auffassung hat Gott 70 Namen. Diese seien
im Stab Gottes des Mose als geheime Kraft eingraviert gewesen und hitten die
Feinde Israels in Schrecken versetzt (3). Von diesen 70 Namen sind mindestens
sieben — die Tradition schwankt zwischen sieben, zehn und elf — von besonde-
rem Heiligkeitsgrad. Einmal niedergeschrieben, diirfen sie nicht mehr ausge-
16scht werden. Unter ihnen befinden sich YHWH, Adonai, El, Eloha, Elohim,
Schaddai und Zeba’6t. Bisweilen gelten YHWH und Adonai als ein und dersel-
be Name, bisweilen werden sie unterschieden (4). YHWH ist der Exklusiv- und
Intimname, den Gott mit dem ersten Menschen, mit den Dienstengeln und mit
den Israeliten vereinbart hat (PesK 4,3). Wenn es in der jiidischen Tradition um
die Deutung dieses Namens — bzw. Codewortes — geht, dann gilt immer Ex
3,14 als Basis der Erklérung.

In dem jiidisch-traditionell akzeptierten Targum Onkelos bleibt *eheye *aser

87



*eheye uniibersetzt. Der Targumist meinte wohl, dass eine Ubersetzung dieses
heiligen Rétselwortes ins Aramdische letztlich keine Verdeutlichung bringen
konnte.

Die erste Zusammenstellung der wichtigsten, bereits im talmudischen
Schrifttum vorkommenden Deutungen des Namens YHWH, findet sich im Mi-
draschwerk ShemR zu Ex 3,14. Den diversen Deutungen ist ein theosophisch-
historiosophisches Grundprinzip vorgelagert: (Der Heilige, gepriesen sei er,
sagte zu Mose : Meinen Namen willst du wissen ? Entsprechend meinen Taten
werde ich genannt !> Damit wird allen Versuchen, Gott nur transzendent zu se-
hen oder die Erkenntnis seines Daseins von blosser dialektischer Denkkraft ab-
hangig zu machen, eine Absage erteilt. Man werde wissen, dass es YHWH ist,
wenn er «mit dir sein wird, (vgl. Ex 3,12). Dieses hilfreiche Dasein YHWH:s er-
strecke sich auf alle Zeiten und breite sich allméhlich mit zunehmender Intensi-
tét aus. Es sei grundlegend als barmherziges Handeln Gottes zu charakterisie-
ren. Mit Anspielung auf Ex 34,6 wird daher gesagt : < Wenn ich mich iiber meine
Welt erbarme, werde ich YHWH genannt. YHWH bedeutet nichts anderes als
das Mass der Barmherzigkeit.» Demgegeniiber werden andere Namen Gottes
mit andern Wirkweisen Gottes in Zusammenhang gebracht : < Wenn ich die Ge-
schopfe richte, werde ich Elohim genannt. Wenn ich Krieg gegen die Frevler fiih-
re, werde ich Zebaot genannt. Wenn ich die Siinden der Menschen verurteile,
werde ich El Schaddai genannt.»

Die in Ex 3,14 vorkommende Dreigliedrigkeit des Namens YHWH : ’cheye
’aser ’eheye wird in ShemR vierfach verstanden. Zunéchst : «Ich der ich war, ich
der ich jetzt bin und ich der ich in der Zukunft sein werde> (5). Das hilfsbereite
Dasein Gottes erstreckt sich demnach auf die ganze dreigestufte Weltgeschichte
bis hin zum Eschaton, wobei weder die Heilsvergangenheit noch die Heilsgegen-
wart noch die Heilszukunft unerwihnt bleiben diirfen. Eine zweite Deutung auf-
grund der Dreigliedrigkeit besteht in Hinweisen auf Ahnlichkeiten in der Be-
driickung zwischen der damaligen dgyptischen Knechtschaft und den spéteren
Bedriickungen durch die Weltvolker (Assyrer, Babylonier, Griechen, R6mer).
YHWH werde jetzt in der dgyptischen Not rettend und herausfiihrend da sein,
er werde aber auch in allen spateren Unterdriickungen immer barmherzig-
hilfreich da sein : aber es wire fiir die Israeliten niederdriickend, wenn sie von
Mose bereits jetzt auf zukiinftige dhnlich schwere oder gar noch weit schwerere
Bedriickungen hingewiesen wiirden : «In dieser Knechtschaft werde ich mit ih-
nen sein, und in jenen Knechtschaften, in die sie hineingeraten werden, werde ich
mit ihnen sein ! Mose sprach vor ihm : Soll ich ihnen dies so sagen ? Die Not die-
ser Stunde ist doch genug fiir sie ! Da sprach der Heilige, gepriesen sei er : Nein...
Dir offenbare ich es (sc. die kiinftige Not) — ihnen offenbare ich es nicht.> Eine



dritte Deutung ging vor allem vom mittleren Wort ’aser in Ex 3,14 aus : Ich wer-
de vorldufig nur fiir jene barmherzig da sein, die mir dienen, némlich fiir die be-
sonders Erwihlten, bzw. fiir die religiose Elite (hay-yehidim). Fiir die Masse
(ham-merivim) komme demgegeniiber zunéchst nur der Zorn Gottes in Frage
— (bis ihre Zédhne gebrochen sein werden.» Hier bricht sich eine Tendenz Bahn,
das barmherzige Mit-Sein Gottes einzuschrénken. Eine vierte Deutung sieht in
YHWH den Allverursacher. Alles geschieht «so wie ich wil>. Mit YHWH sei
also der souveréne Wille und die exklusive Macht Gottes gemeint.

Die mittelalterliche Tradition schliesst sich weitgehend, wenn auch mit ge-
wissen Nuancierungen, den in ShemR zu Ex 3,14 gegebenen Deutungen des Na-
mens YHWH an. Raschi (1040-1105) deutet Ex 3,14 im Sinne von bBer 9b und
ShemR : «Ich werde mit ihnen in dieser Not sein, und ich werde ihnen auch in der
Sklaverei unter den Weltvolkern beistehen. Auch er bezeugt des Mose und Got-
tes Zuriickhaltung, den Israeliten das zukiinftige Leid jetzt schon zuzumuten.
«Mose sagte: Was soll ich sie bereits an die kommenden Leiden erinnern ? Sie
haben schon genug an der gegenwiirtigen Not | Gott antwortete : Gut ! Sage nur
"’eheye’ hat mich gesandt> (6). Mose ben Nachman (1194-1268) sieht in
YHWH den Namen der Barmherzigkeit, «der mit vollem Beweis auf das Dasein
Gottes (ham-mezi’it) und auf die Vorsehung (ha-hasgaha) hinweist. Gott habe
dem Mose jedoch nur den Anfang seines Namens kundgetan, «denn die Frage
des Mose betraf ja nur das Wissen um die Wege des Herrn aus seinem Namen
heraus». Die wirkliche Tiefe der Wege Gottes aber konne niemand ausloten (7).
Allen diesen traditionsverbundenen Deutungen gegeniiber steht die philosophi-
sche des Mose ben Maimon (1135-1204) und anderer jiidischer Scholastiker ge-
geniiber. Nach Maimonides ist in Ex 3,14 «der Seiende der existiert> gemeint,
d.h. dessen Existenz notwendig ist (8). Damit ist der im Dornbusch erschienene
hilfreiche Gott zum Gott der jiidischen und christlichen aristotelischen Philoso-
phen geworden. Man wird sich aber davor hiiten miissen, alle Briicken zwischen
diesem Gott der Philosophen und dem Gott Abrahams, Isaaks, Jakobs und Mo-
ses als abgerissen zu erkléren. In der spéteren jiidischen Geschichte hatte die
maimonidische YHWH-Deutung jedenfalls die segensvolle Nachwirkung, dass
auch die Mystik nicht an ihr vorbeisehen und sich so vor vielen exzentrischen
Gottesdeutungen bewahren konnte. So deutete neulich Joseph B. Soloveitchik
das Tetragramm in teilweise maimonidischer Weise : ( Havayah (so umschreibt
man YHWH seit etwa dem 12. Jh. hiiufig) bedeutet ewiges Sein, Existenz. Es ist
eine verkiirzte Form von cer war> (haya), cer ist> (héwe), <Und er wird sein»
(weyiheye). Dies bestiitigt, dass seine Existenz die gesamte Vergangenheit, die
Gegenwart und die unendliche Zukunft umfasst. Gott ist Existenz, und die Welt
wird nur durch Gottes Sein aufrecht erhalten ; die Welt ist eine Ausweitung sei-
ner Existenz, oder, genauer, sie hat Anteil an seinem Sein> (9). In Soloveitchiks

89



Deutung fliesst auch jiidisch-esoterisches Emanationsdenken mit ein. Die Welt
ist Produkt der Einschrédnkung und des Ausstromens von YHWHs Kraft.

In der Neuzeit haben besonders die Ubersetzungen von Ex 3,14 durch Mo-
ses Mendelssohn (1729-1786), Samson Raphael Hirsch (1808-1888) und Franz
Rosenzweig (1886-1929)/Martin Buber (1878-1965) Wirkung gehabt.Mendels-
sohn iibersetzte Ex 3,14 so: « Gott sprach zu Mosche : Ich bin das Wesen, wel-
ches ewig ist. Er sprach ndmlich : So sollst du zu den Kindern Jisraels sprechen :
Das ewige Wesen, welches sich nennt : ich bin ewig, hat mich zu euch gesendet)
(10). Mit der Wiedergabe von YHWH mit «der Ewige» greift Mendelssohn ei-
nerseits auf die Ubersetzungsweise des Reformators Johannes Calvin zuriick.
Dieser hatte in seinem Hexateuch-Kommentar (1564) fiir YHWH das Wort I’E-
ternel gebraucht. Mendelssohn verstand diesen Ausdruck als auf die allzeit ge-
genwirtige Vorsehung hinweisend. Damit glaubte er sich in guter jiidischer Tra-
dition befindlich. Der Mendelssohnsche Begriff «der Ewige» signalisierte eine er-
neute Hinwendung zu einem abstrakten philosophischen Gottesbegriff. Samson
Raphael Hirsch wendet sich in seiner Pentateuch-Ubersetzung gegen Mendels-
sohn. «Der Ewige> entspreche dem Tetragramm «<nicht im entferntesten» (11).
Er stellt demgegeniiber YHWH eng mit ’Elohim zusammen, wie dies in der Tora
durchgehend zu finden ist. Er iibersetzt YHWH mit Gott (gesperrt) und auch
’Elohim mit Gott (nicht gesperrt). Dabei ist es fiir Hirsch wichtig, Gott nicht in
einem allgemeinen, sondern in spezifisch israelitischem Sinn zu verstehen. So
schreibt er zu Ex 3,14 : «... Es ist damit das persOnliche, absolute, freie Wesen
Gottes ausgesprochen, und indem Gott hier nicht ‘ich bin’, sondern ’ich werde
sein’, somit die... vollig von seinem Willen abhéingende Zukunft préidiziert, so
wird eben damit das charakteristisch Jiidische des Gottesbegriffs, somit die nexe
Erkenntnis ausgesprochen, die mit der Erlosung aus Mizrayim welterlGsend in
den Kreis der Menschheit treten soll> (12).

Die Bibeliibersetzung von Franz Rosenzweig/Martin Buber ist stark von
existentialen Vorstellungen geprégt. Nicht das Ewigsein Gottes im Sinne von
Mendelssohn sei in den Vordergrund zu riicken, «sondern das Gegenwirtigsein,
das Fiir-euch- und Bei-euch-dasein und -dasein- werden> (13). Die Ubersetzung
von YHWH geschieht bei Buber/Rosenzweig durch das personliche Fiirwort.
In seiner der Ubersetzung der «Biicher der Weisung> beigelegten Broschiire «Zu
einer neuen Verdeutschung der Schrift) (14) schreibt Buber: (Darum steht in
unserer Verdeutschung Ich und Mein, wo Gott redet, Du und Dein, wo er ange-
redet wird, Er und Sein, wo von ihm geredet wird.» Diese personal ausgerichtete
Deutung zeigt, dass YHWH bei Buber/Rosenzweig im Grund kein Name ist
und man Gott nie so nennen kann. Die volle Funktion seines Namens erfiillt das
Tetragramm nur ein einziges Mal, ndmlich in dem Augenblick seines Geoffen-
bartwerdens. Trotzdem wird YHWH weiterhin im Sinne der rabbinischen Tra-
dition als Name qualifiziert.

90



3. Ereignisse und Anschauungen rund um den Namen YHWH.

Mit Recht kann man von einer jiidischen Namen-Gottes-Frommigkeit spre-
chen. Der Name YHWH wurde in Gebet, Gebiérden und Tat geheiligt. Man ver-
stummte in Ehrfurcht vor ihm, gebrauchte Ersatznamen, um ihn nicht zu enthei-
ligen, bedeckte vor ihm sein Haupt, richtete sich beim Gebet auf, wenn Bibelstel-
len vorkamen, die ihn erwihnten (vgl. yBer 4,1) usw. Die Hauptziige dieser
Frommigkeit sind das ehrfiirchtige Schweigen und die stille Hoffnung auf Barm-
herzigkeit, Hilfe und Gemeinsamkeit. Was sich aber im Verlaufe der Geschichte
dariiber hinaus rund um den Namen YHWH herum ereignete, geht weit iiber
die Frommigkeit hinaus. Es geht um Komplikationen und Verhéngnisse, um
Missbriauche und Experimente, die von weitreichender Bedeutung fiir die jiidi-
sche Identitit und jiidisches Schaffen wurden.

Ein undurchsichtiges Problem ist das allméhliche Verschwinden der Kennt-
nis der genauen Aussprache des Tetragramms. Es begann damit, dass spite-
stens ab dem 3. Jh. v. Chr. das Aussprechen desselben irgendwelchen Beschrén-
kungen unterworfen wurde. Der Name YHWH sollte nur noch im Tempel von
Jerusalem in seinem Wortlaut ausgesprochen werden. In der Bibel begann man
Adonai zu lesen, wo YHWH stand. Besonders das éigyptische Judentum scheint
voll zu diesen Beschrinkungen gestanden zu sein, ja sie noch verschirft zu ha-
ben. Agypten galt als klassisches Land der Zauberei. Besonders Namen-Magie
war im Schwang : Im Namen Gottes liegt hochste Kraft; man kann diese fiir
magisch-zwingende Praktiken gebrauchen. Daher verboten die édgyptischen Ju-
den die Transponierung von YHWH in lautgleiche griechische Buchstaben und
wilhlten stattdessen den Ausdruck Kyrios, Herr, der dem hebriischen Adonai
entspricht. Im Jerusalemer Tempel — und teilweise auch in der ganzen Stadt Je-
rusalem — scheint man den Namen YHWH bis in die letzten Jahre des Tempel-
bestandes ziemlich unbeschriinkt ausgesprochen zu haben. In besonders feierli-
cher Form sprach ihn der Hohepriester zehnmal am Versohnungstag aus (tYom
hak-Kip. 2,2), wobei mit dem Aussprechen desselben siindentilgende Kriifte
tiber die Israeliten kamen (mYom 6,2 ; t Yom hak-Kip. 2,1).

Im Verlaufe etwa der letzten 100 Jahre des Tempelbestandes ist in Zusam-
menhang mit dem Namen YHWH auch innerhalb des Tempels eine zunehmen-
de Verunsicherung zu beobachten. Diese Verunsicherung griff auch auf phari-
sdische Kreise und den Synagogengottesdienst iiber. Einerseits wird stérker als
friither empfunden, dass dieser Name auch unheilbringende Krifte in sich trigt,
anderseits macht sich ein «pietistisches> Empfinden breit, diesen Namen mog-
lichst keinem Nichtpriester oder Nichtschriftkundigen weiterzugeben. Falls die
talmudische Geschichte in bYom 39b in vorchristliche Zeit zuriickreicht, dann
war schon zur Zeit des Hohenpriesters Simon des Gerechten (ca. 200 v.) das

91



Bewusstsein da, das Aussprechen des Tetragramms konne auch mit Unheil ver-
bunden sein. Dem Hohepriester begegnete bei seinem Gang ins Allerheiligste
eine geheimnisvolle Gestalt. Wenige Tage spéter starb Simon. Seine Priesterkol-
legen unterliessen es dann fiir einige Zeit, den Namen YHWH im Tempel auszu-
sprechen, offenbar um weiteres Unheil zu verhiiten. Der wohl auf die «friihen
Frommen> zuriickreichende « Pietismus> (15) setzte es im Tempelbereich durch,
dass der YHWH Name beim Gesang der Priester irgendwie vor den Nichtprie-
stern verheimlicht wurde — er wurde «in der Melodie verschluckt»> (bQid 71a).
Ausserdem suchte man den vierbuchstabigen Namen auch so zu schiitzen, dass
man ihn mit weiteren Buchstaben anreicherte und damit auch verundeutlichte.
Vielleicht noch zur Zeit des Tempelbestandes, sicher aber bald danach, gab esin
diesem Sinn einen zwolf-, zweiundvierzig- und zweiundsiebzig-buchstabigen
Gottesnamen. Diese Gottesnamen wurden in rabbinischen Gelehrtenzirkeln
weiter tradiert (16). Wer nicht zum Kreis der beauftragten und geachteten Tra-
denten gehdrte, durfte das Tetragramm nicht aussprechen (mSan 10,1; ySan
10,28b). Als allgemeine Regel galt auch fiir die Beauftragten, den Namen
YHWH nur in Jerusalem, nicht in der Provinz, auszusprechen (MekhY zu
20,24). Dies galt auch fiir den Priestersegen (Num 6,24-26), in dem das Tetra-
gramm dreimal vorkommt. Ausserhalb Jerusalems musste man fiir das Tetra-
gramm entweder Umschreibungen (kinnuyim ; es sind {iber 80 Umschreibungen
bezeugt) gebrauchen (z.B. «Name), «Ort>» etc. ; vgl. mTam 7, 2 ; SifBem 39 ; Sif-
Dev 62 ; bSot 38a), oder man musste die Konsonanten unkorrekt wiedergeben,
wie das die Samaritaner taten, bzw. man musste eine Dialekt-Aussprache wah-
len. Der Fachausdruck dafiir war ‘aga-Sprache|(vgl. bSan 101 und eventuell
mSukk, wo vielleicht die urspriingliche vokalische Lautfolge des Tetragramms
beim Gebet anlésslich einer Priesterprozession angedeutet ist).

Man begreift diese Massnahmen und Verbote schwerlich, wenn man sich
nicht das antike und mittelalterliche Namen-Denken vor Augen hilt. Im Namen
ist das Wesen enthalten : mit Besitz des Namens ist der Besitz des Wesens und
seiner Kriifte gegeben. Dies war der Ausgangspunkt aller Magie und Zauberei,
in der es zwischen Juden und Nichtjuden einen ungehemmten Erfahrungs-
austausch gab (17). Die Magier, bzw. Zauberer, wollten den Namen Gottes fiir
gute (Heilung, Rettung aus Seenot) oder schéidliche Zwecke (Ungliick, Tren-
nung von Liebenden) in Dienst nehmen. Durch ein Aussprechen eines der sieb-
zig Namen Gottes oder des Tetragramms oder seiner Verlingerungen, Verkiir-
zungen oder Verfremdungen, verbunden mit ritueller Gestik, wollten sie Gott
gleichsam zwingen, seine Kraft ihnen zur Verfiigung zu stellen. Selbstverstind-
lich hatten sie es besonders auf das Tetragramm und seine griechischen Aquiva-
lente (Iao, Ia, Iabaoth etc.) abgesehen : im Tetragramm waren ja alle andern Na-
men Gottes enthalten. Dazu trat die weitgehend durchaus nicht magisch ge-

92



meinte Vorstellung, mit Buchstaben des Namens Gottes sei die Welt erschaffen
worden. Nach Rav (gest. 247 n.) konnte Bezalel, der Erbauer der Bundeslade
und des Bundeszeltes (vgl. Ex 31-37), jene Buchstaben zusammenfiigen, mittels
welchen Himmel und Erde geschaffen worden waren (bBer 55a). Im Mittelalter
haben die Kabbalisten diese Vorstellungen noch ausgeweitet. In der Einleitung
zu seinem Genesis-Kommentar schreibt Mose ben Nachman (1194-1268):
«Wir haben noch eine andere geheime Tradition, wonach die ganze Tora in den
Namen des Heiligen, gepriesen sei er, enthalten ist und wonach die Buchstaben
der Worter sich auf die Namen Gottes hin trennen lassen, wenn sie in einer spe-
ziellen Weise getrennt werden.» Und im Hauptwerk der Kabbala, dem zwischen
1260 und 1280 entstandenen Zohar (zu Ex 38,21) heisst es : < Als der Heilige, ge-
priesen sei er, die Welt erschaffen wollte, blickte er auf den heiligen Namen, der
die Tora in sich enthdlt, und die Welt fand Bestand» (18). Mit dem Namen Got-
tes wurde demnach die Welt geschaffen. Alles ist in der Welt Ausfaltung dieses
Namens und der Kraft dieses Namens. Die Tora selbst, die friiher als Urplan der
Schopfung bezeichnet worden war (BerR 1,1-7), wird damit von einer grosseren
Wirklichkeit in den Schatten gestellt, néimlich vom Namen YHWH.

Die Rabbinen und ihre Nachfahren waren wie die Magier iiberzeugt, dass
im Namen YHWH Kraft liegt. Sie wussten, dass schon Mose im Auftrag
YHWHSs mit magischen Kréften gegen den Pharao agiert hatte ; mit seinem
Stab hatte er sich als erfolgreicher Magier betitigt (Ex 4 u.6.). Die Rabbinen er-
zdhlten denn auch ohne Bedenken, wie Mose mit Hilfe des in einer Umhiillung
befindlichen Tetragramms und des Aussprechens desselben die Leiche des
agyptischen Joseph aus dem Nil heraus hatte bergen konnen (MekhY zu 13,19
Horov. 78f.). Das schwierige Problem lag aber fiir sie darin, die Ausniitzung der
im Namen YHWH liegenden Krifte nicht menschlicher Willkiir preiszugeben,
sondern sie dem Willen Gottes zu iiberlassen. Im Sefer Chasidim, einem im
12./13. Jh. in Deutschland entstandenen Werk heisst es (1452) :'«Man darf nicht
sagen, dass die Anrufung des Namens Gottes Gott verpflichtet, den Willen des
Anrufers zu erfiillen, dass er dazu durch die Nennung des Namens gezwungen
wire ; vielmehr trigt der Name selbst die Kraft in sich, einem bittenden Men-
schen sein Verlangen zu erfiillen> (19). Hier spiirt man noch einiges von der
auch von den Frommen immer wieder bezeugten indirekten Dualitét zwischen
Gott und seinem Namen.

4. Hoffnungen und Gefahren.

Was heisst nun also Sach 14,9 (< An jenem Tage wird YHWH einer und sein
Name wird einer sein>) im Lichte der jiidischen Traditionen iiber Gott und sei-

93



nen Namen ? Diese Stelle bedeutet wohl nicht, dass einmal die ganze jiidische
Tradition mit allen ihren Gottesspekulationen, Name-Gottes-Frommigkeiten,
magischen Verdunkelungen und Verlusten ohne irgendwelche Beschrdnkungen
bestétigt werden soll. Sie kann auch nicht bedeuten, dass monotheistische Tradi-
tionen anderer Volker und Religionen gegeniiber der jiidischen desavouiert wer-
den sollen. Wenn es um biblische Zukunftsperspektiven geht, muss volkische
und konfessionalistische Apologetik schweigen. Etwas aber wird die Endzu-
kunft sicher bringen, wenn man auf die Verlésslichkeit und Kraft vergangener
Offenbarung und auf einen relativ sicheren Instinkt spéterer Frommigkeitstradi-
tionen baut : Gott wird bestitigen — wie, das kann sich niemand vorstellen —,
dass seine Offenbarung im Dornbusch auf dem Sinai als Akt der Barmherzig-
keit und der Selbsterniedrigung Gottes gedacht war, und dass die Friichte dieses
Aktes sich als so reich und kostbar erweisen werden, dass darin das endgiiltig
dauernde Gliick Israels und der Menschheit bestehen wird. Die jiidische Tradi-
tion hat diesen Aspekt der Gottesoffenbarung dhnlich gespiirt und verkiindet
wie die christliche. So heisst es etwa in bYom 56b-57a: «(Die Gelehrten tradie-
ren: ... ' der unter ihnen wohnt in all ihrer Unreinheit’ (Lev 16,16). Auch wenn
sie unrein sind, ist die Goéttlichkeit mit ihnen. Einst sprach ein Sadduzéer zu
Rabbi Chanina : Ja, ihr seid wahrlich unrein... Dieser erwiderte : ... Selbst wenn
sie unrein sind, wohnt die Gottlichkeit unter ihnen» (vgl. auch R6m 11,32). Und
noch etwas wird anders sein, wenn Gottes Wort wirklich wahr und kraftvoll ist :
Die Missverstéindnisse zwischen den in vielen Religionen und unter vielen kultu-
rellen Bedingungen Glaubenden werden aufhéren. Man wird die falschen Got-
tesverehrungen nicht mehr bei Aussenstehenden suchen, sondern auch in der ei-
genen Gruppe. Es gehort zu den tragischen Verhéngnissen der Religions- und
Frommigkeitsgeschichte, dass Juden den Christen und Muslimen, Christen den
Juden und Muslimen, Muslime den Juden und Christen die wahre Glaubigkeit
an den einen Gott absprachen. Das Mittelalter ist gefiillt mit haarspalterischen
Nachweisen, dass der jeweils andere kein wahrer Monotheist sei. Mutmassun-
gen iiber die Abgotterei der andern brachte Unheil in die Welt. Der Name Got-
tes, bzw. die Kraft Gottes, bewirkt, dass die Welt ihr Ziel erreicht, das Gott
selbst ist (vgl. auch 1 Kor 15,28). Wenn Gott einmal sich als eins und alles mit
dem einen allumfassenden Namen zeigen wird, dann werden die Schlacken,
Krusten und Mauern der Feindschaften fallen.

Auf dem Weg zu wahrer und toleranter Religiositét sind jedoch noch viele
Missbrduche und Missverstindnisse abzubauen. Die Geschichte der
Tetragramm-Deutung und -Frommigkeit kann gute Hinweise geben. Drei Miss-
verstiindnisse kamen immer wieder auf': das philosophische, das gnostische und
das anthropomorphistische. Das philosophische kam bereits in der LXX, bei
Philon und dann bei den mittelalterlichen jiidischen Scholastikern auf. Man ver-

94



harmlost die Selbsterniedrigung YHWH, die fiir die alttestamentliche Offenba-
rung unverzichtbar ist, wenn man ihn nur mit aristotelischen und platonischen
Kategorien in Zusammenhang bringt. Der biblische Gott verweigert sich philo-
sophischen Annéherungen nicht, wohl aber exklusiv philosophischen Kategori-
sierungen. — Schwerwiegender als das philosophische wirkte sich das gnosti-
sche Missversténdnis in der jiidischen Theologiegeschichte aus. In esoterischen
Kreisen versuchte man, iiber den sich im Dornbusch und auf dem Sinai offenba-
renden YHWH, der mit menschlich-akzidentellen Attributen «belastet)> war, hi-
nauszugelangen, bzw. hinter ihn zu schauen. Wenn man vom ’en so6f (das Endlo-
se) und dem «Nichts> redete, trennte man dieses zwar nicht von YHWH, aber
man verstand es bisweilen als das Letzte, Hochste und Erste an YHWH, als die
absolut eigenschaftslose und unberiihrbare Wirklichkeit und damit wurde impli-
cite die Hinneigung YHWH s zu den Menschen als untergeordnete, weniger es-
sentielle Eigenschaft YHWHs degradiert. Damit wurde der Keim der Spaltung
in Gott hinein gelegt (20). Das anthropomorphistische Missverstindnis bestand
darin, dass man seine Aufmerksamkeit nur auf die Erscheinungsweisen
YHWHSs und deren Begleitumstiinde (Blitze, Wolken, Erdbeben, etc.) richtete
und so die geistig-absolute Realitédt vergass. Daraus ergab sich eine dingliche
Frommigkeit. Sie ist u.U. bei solchen Juden zu vermuten, die dem Einfluss etwa
der Hechalot-Esoteriker (friilhes Mittelalter) ausgesetzt waren, ohne iiber eine
philosophische Bildung zu verfiigen.

Uberblickt man die Deutungen von Ex 3,14 innerhalb des Judentums und
auch die Geschehnisse rund um den Namen YHWH dann, kann man in der Fra-
ge nach der Einheit Gottes zu sinnvollen Antworten gelangen. Gott ist absolut
Einer. Er unterliegt keiner Quantitéit und keiner Korperlichkeit. Diese Aussagen
sind philosophisch-theologisch nicht strittig. Man muss aber zu diesen eher hori-
zontalen Aussagen iiber Gott auch noch vertikale hinzufiigen. Es gibt auch eine
absolute Einheit Gottes von oben nach unten und von unten nach oben. Man
kann den absoluten, eigenschaftlosen Gott in keiner Weise vom sich selbst ernie-
drigenden Gott trennen. Man kann Gottes unerreichbares Wesen nicht hinter
seinen erreichbaren Eigenschaften verstecken und das Wesen als unerkennbar,
die Eigenschaften aber als erkennbar taxieren. Der eine Gott ist unerreichbar
und erreichbar, hoch und niedrig, Herr und Bruder, im Himmel und auf Erden,
alles in sich bergend und absolut einfach. Er ist die Kraft in und hinter allem und
das Ziel von allem.

95



ot

ANMERKUNGEN

. Vgl Benno Jacob, Mose am Dornbusch, MGWJ 66 (1922) 11-33. 116-138. 180-200.

2. Derek has-Sem, The Way of God, by Mosche Chaim Luzzato, Text, Ubers. ins Engl., Anmer-

i

10.

11.

12,
13

14.

13.

16.

17.

kungen, hrsg. v. Aryeh Kaplan, Jesuralem 21978, 261 (Derek has-Sem IV, 4,1). Das Tetra-
gramm steht bei Luzzato und in der gesamten jiidischen Traditionsliteratur nicht in dieser
Form da, sondern meist in der Umschreibung has-Sem.

Ps-PeskK 3, mit Bezug auf Ex 17,99f. ; ed. B. Mandelbaum I 36.

Vgl. M. Rahmer, Eine alte Tradition der eigentlichen Gottesnamen, MGHJ 19 (1870) 183-
187. Rahmer bezieht sich bes. auf mShevu 4,13 ; bShevu 35a; ARN 34 ; den 136. Brief des
Hieronymus und Rambam, Hilkét yesodé tora VI, 2.

Diese von Rabbi Yizhaq vorgebrachte Deutung war evtl. gegen die LXX-Deutung «Ich bin
der Seiende> gerichtet. Solche Anti-LXX-Deutungen gab es auch anderwirts, wenn auch teil-

‘weise mit anderen Akzenten ; vgl. Apk 1,4 : ’Ich bin der Seiende, der <er war> und der Kom-

mende’. Das Ungeniigende einer bloss allgemeinen Seinsaussage wird vom Verfasser der Apk

_durch seine Einfiigungen deutlich markiert.

Thora, Die fiinf Biicher Mosche mit worttreuer deutscher Ubersetzung nebst dem Raschi-
Commentare, ed. Julius Dessauer, 5 Bde., Tel Aviv(Nachdr.) 1962 ;I 17f.

-Perii§é hat-tora leRabbenu Mose ben Nahman (Ramban), ed. Hayyim D. Chavel, Jerusalem

1959,1391f. .
More Nevukim L,63 : Rabbenu Mose ben Maimon, More han-nevukim, ins Hebr. iibers. v.
Kafach, Jerusalem 1972, 107.
Reflections of the Rav, Lessons in Jewish Thought, adapted from Lectures of Rabbi Joseph B.
Soloveitchik, Jerusalem 1979, 15.
Mendelssohns Pentateuchiibersetzung kam samt ausfiihrlichem Biur (Erkldrung) in den Jah-
ren 1780-83 heraus. ,
Der Pentateuch, iibersetzt und erlidutert von Samson R. Hirsch, 5 Bde., Frankfurt 1920, zit.
Bd. 1,S.43.
Der Pentateuch, Bd. 2, S. 25.

Franz Rosenzweig, ‘ Der Ewige‘, Mendelssohn und der Gottesname, Kleinere Schriften, Ber-
lin 1937, 182-198, zit. 188.

Die Arbeit an der Buber-Rosenzweig-Bibeliibersetzung begann 1925. Nach dem Tode Ro-
senzweigs setzte Buber die Arbeit allein fort. 1954 kam die «neubearbeitete Ausgabe» des
ganzen Werks heraus.
Zum Frommigkeitsempfinden der «frilhen Frommen>, dieim 2./1. Jh. v. Chr. lebten, vgl. etwa
mBer5,1: «Die ‘frilhen Frommen* pflegten eine Stunde zu verweilen und erst dann zu beten,
um zuvor ihr Herz auf ihren Vater im Himmel zu richten,. Zum pietistischen Geist, der in den
letzten Jahren des Tempelbestandes den Geist der Kultpriesterschaft und der Pharisder pragte
und zu grosserer Zuriickhaltung flem Namen YHWH gegeniiber fiihrte, vgl. Gedalyahu
Alon, Jews, Judaism and the Classical World, Jerusalem 1977, 235-251.
Zu den innerjiidischen Entwicklungen rund um das Tetragramm und zu den polemischen
christlich-antijiidischen Reaktionen darauf vgl.ClemensThoma, Die theologischen Bezichun-
gen zwischen Christentum und Judentum, Darmstadt 1982, 121-130.
Die beiden cklassischen» Biicher iiber das jiidische und teilweise auch das nichtjiidische
Zauber- und Magiewesen in der Antike und im Mittelalter sind : Ludwig Blau, Das altjiidische
Zauberwesen, Budapest 1897/98 (Nachdr. Graz 1974) UND Joshua Trachtenberg, Jewish



Magic and Superstition, A Study in Folk Religion, New York 1939 (Nachdr. New York
1975). :

18. Sefer Zohar Tora, me’et hat-tanna R. Sim‘ on bar Y6hai, Neudr. Jerusalem 0.Z.z.St.
19. Zitin Trachtenberg, op. cit. (Anm. 11) 80.

20. Vgl. Gerschom Scholem, Die Geheimnisse der Schopfung, Ein Kapitel aus dem Sohar, Berlin
1935 ; ders. : Von der mystischen Gestalt der Gottheit, Ziirich 1962.

97



	Der eine Gott Israels als Kraft und Ziel der Geschichte

