
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Eine Theologie der jüdischen Einheit

Autor: Wyschogrod, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961310

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961310
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE THEOLOGIE DER JÜDISCHEN EINHEIT^)

von Michael Wyschogrod

Nach dem fundamentalen Thema der jüdischen Philosophie gibt es nur
einen Gott Die Einheit Gottes ist einmalig und verschieden von allen andern
Einheiten in der Welt Die biblische Grundlage dieser Überzeugung ist Dtn 6,4, welche

gewöhnlich so übersetzt wird: <Höre, Israel, der Ewige, unser Gott, der
Ewige ist einzig). Die Jewish Publication Society of America übersetzte 1962
diesenVers folgendermassen : < Höre Israel, der Ewige ist unser Gott, der Ewige
allein). Dies ist eine Übersetzung, die klar macht dass es sich nicht um eine

metaphysische Aussage über Gott handelt sondern um eine inständige Bitte an das
jüdische Volk, keinen andern Gott zu verehren. Da jedoch das Wort echad
(einer) in Dtn 6,4 in die Augen sticht wurde die Einheit Gottes zu einem zentralen
Grundsatz jüdischen Glaubens. Die Rezitation von Dtn 6,4 wurde von den Rab-
binen zweimal täglich vorgeschrieben ; somit wurde dieser Pentateuch-Vers als

der fundamentalste Grundsatz jüdischen Bewusstseins festgelegt

Während jedoch im Judentum einiges über die Einheit Gottes geschrieben
wurde, schenkte man der Einheit des jüdischen Volkes weithin geringere
Aufmerksamkeit Ohne uns aufdie These festlegen zu müssen, dass theologische
Erklärungen letztlich anthropologische Aussagen sind, kann nicht geleugnet werden,

dass theologische Systeme unser Verständnis der menschlichen Situation
beeinflussen. Es wäre auch überraschend, wenn der jüdische Glaube sich einseitig

mit der Einheit Gottes beschäftigen würde, ohne den Wert der Einheit des
jüdischen Volkes mitzubedenken. Das jüdische Volk steht ja in einer Bundesbeziehung

mit dem einen Gott des jüdischen Glaubens. Die Frage nach der jüdischen
Einheit ist folglich im Kontext des zeitgenössischen Judentums zu prüfen. Die
jüdische Einheit und die Einheit Gottes sind ein zusammengehöriges Thema;
ebenso dazugehörig sind ihre Wurzeln im jüdischen Monotheismus.

(*) Aus dem Englischen übersetzt-von June Schild-Müller, Luzern.
Professor Dr. Michael Wyschogrod ist Professor für jüdische Philosophie an der City University

von New York.
Adresse : 17 Lexington Avenue, New York, N.Y. 10010.

75



I

Die Frage nach der jüdischen Einheit ist eines der heikelsten Themen im
heutigen Judentum. Das ist kaum erstaunlich. Es gab wenige Perioden in der
jüdischen Geschichte, die nicht von zahlreichen Meinungsverschiedenheiten
geprägt waren. Bibel und Talmud sind im wesentlichen Erinnerungen an Diskussionen,

an Ideenkämpfe und Ausblicke. Seit der Zerstörung des Tempels (70 n.
Chr.) hat das Judentum keine zentrale Autorität mehr. Von Zeit zu Zeit gab es

zwar regionale Autoritäten. Diese konnten sich jedoch nicht zu einer allgemein
anerkannten jüdischen Autorität entwickeln. Es gab also nie ein jüdisches
Papsttum.

Es gab jedoch schon vor der modernen Zeit eine fundamentale jüdische
Einheit Die Basis dieser Einheit kann leicht umschrieben werden. Sie bestand aus
einer weithin angenommenen Deutung des Wesens und Charakters des
jüdischen Volkes. Das jüdische Volk bestand aus den Nachkommen Abrahams,
Isaaks und Jakobs ; Gott hatte es als sein Eigentumsvolk erwählt. Er hatte
diesem Volk die Tora gegeben und hatte verlangt dass es nach deren Vorschriften
lebe. Weil das jüdische Volk nicht danach lebte, wurde es aus seinem Land
vertrieben und war gezwungen, im Exü zu leben. Es bestand aber das Versprechen
Gottes, dass er Israel aus dem Exil erlösen und die jüdische Souveränität unter
davidischer Herrschaft wieder herstellen würde. Wie weit die Juden auch
zerstreut waren, sie fühlten sich als zum einen Volk mit besonderem Ursprung und
besonderem Schicksal in der Welt zugehörig. Es gab zwar Abwanderungen und
Konversionen ; diese waren jedoch meist unbedeutend, so dass das Selbstverständnis

der Juden als Abkömmlinge der Patriarchen nicht in Frage gestellt wurde.

Der Konsens, der die Juden einigte, war also die Kontinuität der Familie und
das gemeinsame Stehen vor dem erwählenden und beauftragenden Gott. Mit
der Aufklärung und dem Anbruch der modernen Zeit wurde dieser jüdische
Konsens gefährdet Das religiöse Fundament des Judentums wurde stark
geschwächt Der Zerfall des religiösen Glaubens blieb allerdings nicht ein
jüdisches Phänomen. Der Prozess der Säkularisation war in der modernen Zeit
tiefgreifend ; seine Ursachen sind komplexer und wohl noch nicht genügend
verstandener Natur. Für die Juden war die Säkularisation aber auch eine Chance.
Im Mittelalter waren sie aus der christlichen Gesellschaft ausgeschlossen gewesen.

Dieser Ausschluss hatte einzig religiöse Gründe. Würde nicht gerade die
Abschwächung der religiösen Einbindung es den Juden erleichtern, von der
europäischen Gesellschaft voll akzeptiert zu werden Viele Juden sahen in der
Säkularisation die Geburt einer neuen Ordnung, in der jeder Mensch als solcher
akzeptiert würde, statt dass er unter einer religiösen Klassifikation subsummiert
würde. Anders als andere Europäer hatten die Juden spezielle Gründe, die
anbrechende Säkularisation zu begrüssen.

76



Was die Juden nicht voraussahen und vielleicht auch nicht voraussehen
konnten, war, dass in Europa der Nationalismus die Stelle der Religion
einzunehmen begann. Sobald die Religion ihre beherrschende Rolle einbüsste, wurde
sie durch nationales Denken und Handeln ersetzt, was den Juden weit grössere
Schwierigkeiten bereitete. Zuerst schien dies keine Falle zu sein. Könnte denn
nicht nationale Identität Personen verschiedenen religiösen Glaubens integrieren

Könnten nicht Juden als Deutsche oder Franzosen jüdischen Glaubens
betrachtet werden Die Juden taten alles mögliche, um dies möglich zu machen.
Sie übertrafen alle in ihrer Loyalität und Treue zum Vaterland. Der so entstandene

Nationalismus wurde direkt proportional zum Grad der Unsicherheit ; in
den meisten Fällen blieb schon der Versuch, nationalistisch zu sein, erfolglos. Zu
oft nämlich war die Religion — nämlich das Christentum — so eng mit dem
Nationalismus verbunden, dass ein Jude automatisch kein volles Mitglied der nationalen

Gemeinschaft werden konnte, ganz entgegen dem oft leichthin gesagten
Wort von den < Deutschen mosaischen Glaubens >. Früher oder später merkten
Juden und Nichtjuden, dass das Jude-Sein nicht nur eine religiöse, sondern auch
eine nationale Identität beinhaltete. Wenn das so war, konnten Juden weder im
vollen Sinn Deutsche noch Franzosen sein—eben, weil sie bereits zurjüdischen
Nation gehörten. Dies wurde jedoch von solchen Juden heftig bestritten, die in
einer nichtjüdischen nationalen Identität aufgehen wollten. Es fiel ihnen schwer,
einzusehen, dass angesichts der prominenten Rolle der Religion es auch eine
kennzeichnende nationale Dimension im Judentum gibt, und dass diese vom
christlichen Selbstverständnis als blosser Religion zu unterscheiden sei.

All das führt uns in die heutige Situation hinein. Diese Situation kann
zunächst als eine noch nie dagewesene jüdische Zersplitterung charakterisiert
werden. Es scheint nicht nötig zu sein, die vielen heutigen verschiedenen Judentümer

aufzuzählen und zu erklären. Es genügt, daraufhinzuweisen, dass es relativ

intakte Formen von vor-modernem Judentum gibt, aber auch vollständig
weltliche und bisweüen nicht-nationale yiddischistische Selbstverständnisse.
Dazwischen liegen verschiedene zionistische Gruppen mit ihren religiösen und
nichtreligiösen Ausprägungen. All die verschiedenen jüdischen Gruppen mit
ihren Identitäten greifen jedoch ineinander über. Es ist daher nicht überraschend,
dass Nichtjuden oft stark verwirrt sind. Ausgehend von der Annahme, Judentum

sei eine Religion, sind Christen sehr überrascht, wenn sie lernen, es gebe
auch nichtreligiöse Juden. Christliche Kirchen definieren sich gewöhnlich
theologisch ; Kirchen haben sich voneinander getrennt aus relativ geringen — so
sieht es mindestens der Aussenstehende — theologischen Streitpunkten heraus.
Wie können nun aber Juden miteinander leben in einem breitgefächerten Judentum,

das Platz für alle Interpretationen des Glaubens hat? Sind denn die
Meinungsverschiedenheiten zwischen orthodoxen Juden und dem Reform-

77



Judentum — gar nicht zu sprechen zwischen nichtgläubigen und gläubigen
Juden — nicht zu gross, als dass sie in einer < Kirche > Platz finden könnten Welche

Bedeutung hat denn nun das Wort < Jude >, wenn es so viele Arten von Juden

gibt?

Zur Beantwortung dieser Frage könnten wir versuchen, einige Definitionen
zu formulieren, die all die verschiedenen Strömungen innerhalb des Judentums
umfassen. Um dies zu erreichen, müssten wir den roten Faden finden, der die
verschiedenen Entitäten des Judentums zusammenbindet Es ist möglich, dass
eine solche Definition von < Jude > oder < Judentum > gefunden werden kann. Lassen

wir die Lehren des Judentums und seine Wertvorstellungen, durch die das
Judentum programmatisch umschrieben werden kann, beiseite Dann stehen

wir vor einer gemeinsamen geschichtlichen Bestimmung, die auch von Juden
geteilt wird, die über viele Dinge des Judentums anders denken. So eine Plattform
für die jüdische Einheit sollte nicht leicht beiseite geschoben werden, auch wenn
sie für viele intellektuelle Juden unbefriedigend ist Das gemeinsame geschichtliche

Schicksal ist in gewisser Hinsicht der niedrigstejemeinsame Bezugspunkt
Er lässt jene Aspekte des Judentums oder des Jude-Seins unberücksichtigt, die
verschiedenen jüdischen Gruppen besonders kostbar sind. Der religiöse Aspekt
ist z.B. den religiösen Juden besonders wertvoll, das Betonen der Gerechtigkeit
liegt Reform-Juden und nichtreligiösen Juden besonders am Herzen, die natio-,
nale Komponente ist den Zionisten und Israel-orientierten Juden besonders zentral.

Setzt man diese speziellen Neigungen zwischen Klammern, dann gelangt
man zu einer Artvon Einheit die dann zur Realität wird, wenn Überlebende des

Holocaust die verschiedenen Theologien und Philosophien anhangen, einander
begegnen. Die gemeinsame Erfahrung des Holocaust ist so mächtig, dass
gewöhnliche Unterschiede im Lichte der erlebten Katastrophe gänzlich verblassen.

In diesem Zusammenhang können wir ein allmähliches Entstehen einer Art
zivilen, einheitschaffenden jüdischen Religion beobachten.

Anderseits muss jede Gruppe des ideologischen jüdischen Spektrums ihre
eigene Rechtfertigung zur jüdischen Einheit entwickeln. Dabei wird sie Ideen
und Interpretationen heranziehen, die für sie spezifisch sind, und die nicht
notwendigerweise von anderen jüdischen Gruppen geteüt werden. Ihr Verständnis
von jüdischer Einheit wird daher von andern jüdischen Gemeinschaften nicht
voll, oder vielleicht überhaupt nicht geteilt werden. So eine partikuläre Auffassung

der jüdischen Einheit könnte spalterisch wirken, weil sie solche Aspekte
der Tradition in den Vordergrund schiebt, die von andern Zweigen der jüdischen
Familie nicht nur nicht in den Vordergrund gerückt, sondern sogar verworfen
werden. Trotzdem müssen solche Bemühungen gemacht werden. Wir stehen
nämlich vor einer Bewährungsprobe, wie lebensfähig und entwicklungsfähig die
verschiedenen Interpretationen des Judentums sind. Keine Interpretation des

78



Judentums, die unfähig ist, eine einsichtige Grundlage für die jüdische Einheit zu
bilden, ist eine lebensfähige Interpretation des Judentums. Jede jüdische Philosophie,

die einen bedeutenden Teil des lebendigen jüdischen Volkes vom Haus
Israel abtrennt, zeigt dadurch ihre eigene jüdische Unzulänglichkeit Nur ein
Judentum oder ein Jude-Sein, das durchtränkt ist von Liebe für das jüdische Volk
und das eine geradezu absolute Entschlossenheit an den Tag legt, alle Juden,
auch wenn sie mit dieser oder jener Interpretation nicht übereinstimmen, als
Juden anzuerkennen, kann heute ernstgenommen werden.

Diese Forderung ist speziell für das gläubige Judentum anzuwenden. Dieses
ist jene Form von Judentum, die mit dem klassischen Judentum am meisten
zusammenhängt Seine Versuchung besteht darin, sich von den nichtgläubigen
Juden oder von den nicht in gleicher Weise gläubigen Juden, abzusondern. Aber
gerade das gläubige Judentum schadet sich selbst am meisten, wenn es sich steif
an einen ausschliesslichen Weg hält Die innerste Einheit des jüdischen Volkes
ist nämlich verwurzelt in der Beziehung dieses Volkes zu Gott Jüdische Einheit
ist deshalb âne theologische Realität von grösstem Ernst Meiner Meinung nach
bringt das gläubige Judentum die authentischste Interpretation dessen, was
Judentum zu sein hat auf- Nur ein gläubiges Judentum hat eine Theologie der
jüdischen Einhât

II

Kehren wir zurück zu dem, was wir oben als vormoderne Basis der
jüdischen Einhât angesprochen haben — sie besteht aus der grundlegenden Erzählung

des Judentums : Gott, der Schöpfer des Universums, erschafft den
Menschen, dem er die übrige Schöpfung unterordnet Der geschaffene Mensch findet
sich in einer Situation grossen Glücks und grosser Sicherhât Er empfängt
immense göttliche Gaben, die er nicht verdient haben kann, da sie ihm mit seiner
Existenz gegeben worden sind, bevor er etwas Verdienstvolles hätte tun können.
Nur ein Gebot soll er erfüllen als Entgelt für die vielen ihm zugekommenen
Wohltaten. Er darf von der Frucht eines Baumes im Paradies nicht essen. Der
Mensch befolgt dieses Gebot nicht und lâtet so den menschlichen Krieg gegen
Gott ein, der letztlich zur Vernichtung der Menschhât führt mit Ausnahme einer
Familie, die in der Arche gerettet wird. Nach dieser Urgeschichte wendet sich
Gottes Aufmerksamkât einer bestimmten Person zu : Abraham. Sein Schicksal
und das seiner Nachkommen wird zu einem Hauptthema der Bibel. Während
Gottes frühere Interessen die ganze Menschhât betrafen, ist mit Abraham eine

gewisse Einengung des göttlichen Interesses festzustellen. Während in den bâ-
den ersten Generationen der Nachkommen Abrahams Personen aufscheinen,
die keine Juden sind (z.B. Ismael und Esau), ist dies von Jakob an nicht mehr

79



länger möglich. Alle Nachkommen Jakobs sind Juden, und dies gilt für alle
nachfolgenden Generationen. Das jüdische Volk versteht sich so als Fortsetzung

der Geschlechter, die mit Abraham begannen und bis heute existieren.

Diese menschliche Familie, die mit Abraham begann, ist eine Bundes-
Familie. Dabei müssen wir zwei charakteristische Eigenschaften beachten. Die
erste ist weithin bekannt, aber nur unvollständig verstanden. Gottes Beziehung
zum jüdischen Volk, dem Samen Abrahams, ist verknüpft mit einer Anzahl von
Forderungen, die Gott demjüdischen Volke auferlegt Bei Abraham war die
Anzahl der Forderungen Gottes noch nicht sehr gross. Dafür wurde ihm die
schwerste Prüfung auferlegt : die Opferung seines Sohnes Isaak. Forderungen
Gottes, die Gehorsam verlangen, sind also mit der familiären Abstammung
verknüpft. Die zweite charakteristische Eigenschaft der Familie besteht darin, dass
Gebot und Bund eine innere Einheit bilden. Aufgrund dieser zwei Eigenschaften
bleibt die Beziehung Gottes zu den Menschen nicht ohne Überraschung. Am
Bund scheinen eher gleichgestellte Partner teilzuhaben. Kann denn Gott nicht
einfach befehlen Von allem Anfang an gab es eine Art auf Gleichheit
beruhender Partnerschaft Beide Seiten — die göttliche und die menschliche —
sehen die Verpflichtung mit einem Wert verbunden. Adams Verpflichtung, von
einem bestimmten Baum nicht zu essen, steht in Beziehung zu den Gaben, die sein

Schöpfer über ihn ausgeschüttet hat Die Aufforderung an Abraham, seinen
Sohn zu opfern, erging an ihn, nachdem Gott verbindliche Verpflichtungen für
ihn und seine Nachkommen eingegangen war. Die Beziehung des jüdischen Volkes

zu Gott ist dementsprechend ebenso eine Sache der Abstammung als sie

eine Sache des Gehorsams ist — Abstammung und Gehorsam gehören zum
Bund.

Zwei Fragen stellen sich : Erstens, weshalb ein Bund und nicht viel eher ein
Befehl Weshalb erteilt Gott nicht einfach Befehle und auferlegt so den
Menschen seine Forderungen Weshalb ein Vertragsmodell, das bis zu einem gewissen

Grad die Gleichheit zwischen den Bundespartnern einschüesst Zweitens,
weshalb schloss Gott nicht einen Bund mit einer Glaubensgemeinschaft, die von
einer bestimmten Anzahl von Glaubenssätzen zusammengehalten wird Weshalb

also, um es kurz zu sagen, ist Judentum was es ist und weshalb ist es keine
Kirche

Das Neue Testament selbst nimmt an mehreren Stellen zu der Frage
Stellung. In Lk 3,8 ermahnt Johannes der Täufer seine Hörer angesichts des nahen
Endes Busse zu tun : < Bringt Früchte hervor, die eure Umkehr zeigen und sagt
nicht zu euch selbst: 'Wir haben Abraham zu unserem Vater'. Ich sage euch

nämlich, Gott kann aus diesen Steinen Kinder Abrahams erwecken.) In Rom
9,6-8 : < Nicht alle, die aus Israel stammen sind Israel ; auch sind nicht alle, weil
sie Nachkommen Abrahams sind, damit schon seine Kinder, sondern es gilt:
80



nur in Isaak soll dir Nachkommenschaft berufen werden. Das bedeutet : nicht
die Kinder des Fleisches sind Kinder Gottes, sondern die Kinder der Verheis-

sung werden als Nachkommen anerkannt > In Rom 9,25f. zitiert Paulus Hosea
2,25 ; 2,1 : < Ich werde als mein Volk berufen, was nicht mein Volk war, und ab
Geliebte jene, die nicht geliebt war. Und dort, wo ihnen gesagt wurde : Ihr seid

nicht mein Volk, dort werden sie Söhne des lebendigen Gottes genannt werden. >

Die Haltung des Neuen Testamentes ist klar. Die Juden leiden unter der
Illusion, sie hätten eine Art Vorteil, indem sie Nachkommen Abrahams sind. Darin
sind sie grundlegend im Unrecht Ein Nachkomme Abrahams zu sein, bedeutet
keinerlei Vorteil. Gott kann jeden beliebigen Menschen zum Kind Abrahams
machen : < Aus diesen Steinen kann Gott Kinder Abrahams erwecken > (Lk 3,8).
Paulus bekräftigt dies, indem er sagt, nicht alle Kinder Abrahams seien Israel
Isaak war Israel nicht aber Esau. Wenn man ein physischer Nachkomme Abrahams

ist, bt man noch lange nicht ein Kind der Verheissung. Durch die Zitierung

der Hosea-Verse sagt Paulus, dass Gott ein nichterwähltes Volk zu einem
erwählten machen kann. Gott ist nicht an Abstammungsfragen gebunden. Er
kann jene, die aus dem Samen Abrahams sind, zurückweisen. An ihrer Statt
kann er ein anderes Volk als sein erwähltes Volk setzen. Ein solches neu erwähltes

Volk ist die Kirche, die keine natürliche Familie mit einem gemeinsamen
Vorahnen ist, sondern eine Vereinigung aus vielen Völkern, geeint durch einen
gemeinsamen Glauben.

Die Haltung des Neuen Testaments und des Paulus ist irgendwie plausibel
Ist denn physische Abstammung so wichtig Sollten denn nicht Völker nach
dem, was sie glauben und was sie tun, beurteilt werden, und nicht nach ihrer
Abstammung In der Vergangenheit war Adel erblich. War dies aber nicht alles
Unsinn Unsere liberale und rationale Einstellung lehnt Erbvorteile ab. Lehrte
nicht sogar Maimonides, dass der zum Judentum Konvertierte keinerlei S>cheu

haben sollte, Gott ab < Gott unserer Väter > anzureden, obwohl diese Väter nicht
seine physischen Väter sind Der Konvertit wird nach Maimonides ein geistiger
Sohn Abrahams, und dies genügt Es ist vielleicht sogar noch besser I Gott kann
ja Kinder Abrahams aus Steinen erwecken. Im Falle des Konvertiten tut er gerade

dies.

Dies kann aber nicht alles sein. Sogar Paulus bekennt in Rom 11,28 von den
Juden, <dass sie geliebt sind um ihrer Väter willen >. Die Abstammung von Abraham

ist also auch nach Paulus nicht ganz ohne Wert. In der Tat liegt die Wurzel
für Gottes Liebe zu Israel in den Vätern Israeb. Dies ist vielleicht zu vergleichen
mit einem Mann, dessen Frau gestorben ist, und ihm Kinder hinterlassen hat Er
sieht im Antlitz der Kinder seine Frau und kann nicht anders, als sie zu lieben.
Die Kinder erinnern ihn an seine geliebte Frau. Wenn sie sich schlecht benehmen,

bt er geneigt, ihnen um seiner Frau willen zu vergeben. Er tut das zwar

81



nicht immer und nicht unter allen Umständen. Wenn die Kinder zu frech werden,

mag er gezwungen sein, sie zu bestrafen. Sein Zorn aber kann nicht lange
anhalten. Immer wieder wird er in ihren Gesichtern das Antlitz seiner Frau
entdecken. Und dann wird sein Zorn sich abkühlen.

Hier sind wir am Kernpunkt der Erwählung Israels durch Gott Gott liebte
den Abraham, den Isaak und den Jakob, und er liebt deshalb ihre Nachkommen.
Er liebt nicht nur ihre Seelen, sondern auch ihre Körper. Er wusste nämlich von
allem Anfang an, dass der Mensch ein beseelter Körper ist. Er ist kein vom Körper

unabhängiger Geist der nur teilweise mit diesem verbunden wäre. Weil der
Mensch Seele und Leib ist bringt er seinen Leib in die Beziehung mit Gott Und
wenn sich Gott mit einer Familie verbindet dann weiss er genau um die Körperlichkeit

dieser Familie. Er bestätigt diese Körperlichkeit indem er sie in seinen
Bund einbezieht Das Kollektiv, das vor Gott steht ist also das Volk Israel als
Same Abrahams, Isaaks und Jakobs. Es handelt sich nicht um ein künstliches
Kollektiv, das als Interessengruppe oder als Gruppe mit gemeinsamen Ideen
konstituiert wäre. Wir stossen zu Ideen- und Interessengruppen und verlassen
sie wieder. Wir gehören zu einer ganzen Reihe solcher Gruppen und der Grad
unseres Engagements ändert je nach unseren Neigungen und Bedürfnissen, die
in uns wechselnd entstehen. Eine Familie aber kennt solche Wechsel nicht Wir
mögen unsere Verwandten lieben oder nicht lieben, wir mögen ihre Gesellschaft
aufsuchen wollen oder ihr aus dem Wege gehen. Niemals aber können wir das

Band, das uns an unsere Blutsverwandten bindet durchschneiden. Die Ehe
zwischen Mann und Frau kann geschieden werden. Aber die aus der Geburt
entstandene Beziehung eines Kindes zu seinen Eltern kann nicht geleugnet werden.
Und dies ist die Art des Bandes, das das jüdische Volk mit Gott verbindet

Gott wollte ein Volk, das ihn nicht verlassen kann. Hätte er eine blosse

Glaubensgemeinschaft erwählt dann hätte er nie auf den Dienst jedes einzelnen

Mitgliedes dieser Gemeinschaft zählen können. Jeder kann aus einer solchen
Gemeinschaft austreten mit der Begründung, er denke jetzt anders. Niemand
aber kann seine Gesichtszüge ändern. Mit einem Gesicht aber gehört man zu
einer Familie und wird auch mit dieser Familie in Zusammenhang gebracht da

man ihn am Gesicht erkennt Das jüdische Volk ist somit die Familie Gottes In
der Welt. Durch diese Familie ist Gott in der Welt anwesend. Ohne Beziehung
mit diesem Volk ist keine Beziehung mit Gott möglich. Wenn Jesus sagt : <

Niemand kommt zum Vater, es sei denn durch mich>(Joh 14,6), dann sagt er etwas,
was Juden nicht akzeptieren können. Dieses Wort konzentriert nämlich etwas
auf einen einzigen Menschen, was nur für das jüdische Volk als Ganzes wahr ist
Es gibt keinen Weg zu Gott, es sei denn durch das jüdische Volk Ein Nichtjude,
der bereit war, die ganze Tora anzunehmen, jedoch keine Beziehung zum
jüdischen Volk wollte, konnte nicht in den Bund eintreten. Um in den Bund einzutre-

82



ten, muss man einen Teil dieses bestimmten Volkes, bzw. dieser bestimmten
Familie, werden. Und sogar jener Nichtjude, der nur in den noachidischen Bund
eintreten will, kann dies nur im Zusammenhang mit dem jüdischen Volk tun.
Gerade durch dieses Volk wurde die Geschichte des Noah-Bundes aufbewahrt
Diese Geschichte ist ein Teil der Tora, und diese kann nicht vom jûdischéh Volk
getrennt werden. Das jüdische Volk ist die Trägerin der Tora als ein Volk, dessen
Leben in der Tora eingekörpert ist

Nachdan wir nun versucht haben, auf die Frage zu antworten, weshalb
Gott eine biologische Familie und nicht eine blosse Gemeinschaft des Glaubens
erwählt hat, ist es nun möglich, die Frage nach dem Bund zu stellen. Weshalb
steht Gott mit Israel in einem Bundesverhältnis, das eher von Gleichheit geprägt
ist, statt dass er in einer Beziehung stünde, in der es einfach um Befehl und
Gehorsam ginge Eine teilweise Antwort ist hier möglich. Einer Glaubensgemeinschaft

können Befehle erteilt werden, weil sie ausschliesslich aus Personen
besteht, die in einer Glaubensbeziehung zur Quelle der Befehle stehen. In einer
natürlichen Familie ist derlei nicht so möglich. Ihr haftet immer eine gewisse
Weltlichkeit an. Wie zentral auch eine Ideologie oder ein Glaube im Leben einer
natürlichen Gemeinschaft sein kann — ihr Wesen ist nicht durch Ideologie oder
Glaube bestimmt. Die Individuen in einer Familie können immer eine Ideologie
oder einen Glauben ablehnen oder nur teilweise akzeptieren, ohne dass sie
dadurch ihre Mitgliedschaft in der Familie verlören. Aber ein Kontrakt, der von
der Familie unterzeichnet ist, bindet alle Glieder an ihn. Der Bund kann nicht so
leicht abgeschüttelt werden wie der Glaube. Er ist eine Verpflichtung, die eine
Gegenleistung einschliessL Wenn man vom jüdischen Volk im Kontext des Bundes

redet, dann wird seine menschliche Integrität anerkannt, die nicht in eine
Glaubensgemeinschaft allein umgewandelt werden kann.

m

Die Begründung für die jüdische Einheit liegt in der Natur der jüdischen Er-
wählung als Same Abrahams, Isaaks und Jakobs. Sie ist das unerschütterliche
Fundament, das alle Juden eint, unabhängig von ihrem Glauben. Wäre das
Judentum primär eine Glaubensgemeinschaft, dann würden alle Uneinheiten des
Glaubens an das Fundament der jüdischen Einheit rühren. Angesichts der starken

Glaubensdifferenzen unter den Juden wäre dann keine lebensfähige Einheit
des jüdischen Volkes möglich. Aufgrund des Gesagten ist also die Existenz des

jüdischen Volkes die Begründung der jüdischen Einheit. Die jüdische Existenz
hat ein gemeinsames Schicksal für die Juden zur Folge. Diese Bestimmung um-
fasst alle Juden, und kein Jude kann daran wesentlich vorbeigehen. Bisweüen
kann ein einzelner Jude seine Identität verstecken, eine Mischehe eingehen und

83



durch mehrere Generationen als Jude ganz verschwinden. Für die meisten Juden
ist dies aber keine reale Möglichkeit ; das Verschwinden ist oft schwierig, und die
Mehrheit der Juden hält es für moralisch unzulässig. Im allgemeinen hat also
Gott sein Ziel erreicht. Er brachte ein Volk ins Dasein, das mit ihm unwiderruflich

verbunden ist und mit dem auch er unwiderruflich verbunden ist Nichts
kann dies je ändern.

Der gläubige Jude muss deshalb die Heiligkeitjedes Juden beachten. Es geht
nicht darum, die Unterschiede in den Auffassungen, die Juden trennen, zu mini-
malisieren. Es wäre töricht, diese Differenzen übersehen zu wollen und die
ideologischen Abgründe, die Juden in so viele Fraktionen aufteilen, zu verkleinern.
Sich nur auf die Familienbande des jüdischen Volkes zu verlassen, bedeutet aber
anderseits nicht, die Risse, die diese Familie bedrängen, zu ignorieren. In den
Familien gibt es Konflikte, ja sogar Gewalt. Die Beachtung der Art des Bandes,
das die Familie der Juden eint, sollte die Grundlage für die Suche nach Einheit
sein. Zwar habe ich die familienähnlichen Bande, die das jüdische Volk einen,
hervorgehoben ; wir müssen uns jedoch auch daran erinnern, dass das jüdische
Volk eine spezielle Art von Familie ist nämlich eine Familie, die in der Liebe
Gottes geboren wurde und im Bund mit ihm steht. Wir werden leichter zueinander

kommen und zu Gott, wenn unsere Familienbande durch Bande des Glaubens,

die das jüdische Volk durch die Zeiten verbunden haben, vertieft und
gestärkt werden.

Ein letzter Punkt ist noch zu streifen. Alles, was ich gesagt habe, würde sich
als falsch erweisen, wenn, was Gott verhüten möge, ein Krieg unter Juden selbst
ausbrechen würde. Sollte Gewalt unter Juden in grossem Ausmasse entstehen,
dann wäre das Wesentliche im Judentum gefährdet Wir können nur hoffen,
dass das niemals geschehen wird

84


	Eine Theologie der jüdischen Einheit

