Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Ist der christliche Glaube ein Monotheismus?
Autor: Hasenhttl, Gotthold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961309

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ISTDER CHRISTLICHE GLAUBE
EIN MONOTHEISMUS?

von Gotthold Hasenhiittl

Der Monotheismus wird als eine Religionsform definiert, «die eine transzen-
dente Personlichkeit als einzige Gottheit, ohne jedwede Nebengétter, aner-
kennt» (LThK 7, 565) und verehrt. Das monotheistische Gottesbild ist stark ge-
prégt von der Vorstellung der Absolutheit und Ewigkeit Gottes, die jedoch im
geschichtlichen Handeln Gottes erfahren wird. Zu den monotheistischen Reli-
gionen werden vor allem das Judentum, das Christentum und der Islam gezéhit.
Der Parsismus sowie manche Formen des Vishnu- bzw. Shivaismus gelten heute
oft auch als monotheistisch. Auf die Frage des Urmonotheismus sowie andere
monotheistische Religionsformen, wie z.B. den Atonkult in Agypten (Echnaton)
oder philosophische Versuche, den Polytheismus auf einen Eingottglauben hin
Zu verstehen (Aristoteles, nur ein unbewegter Beweger von allem existiert), sei
nur hingewiesen. '

1. Der Vorwurf gegen das Christentum.

Das Judentum und der Islam werfen hdufig dem Christentum vor, entweder
gar kein Monotheismus zu sein oder ihn zumindest durch die Drei-
Personenlehre in Gott gemindert zu haben. Jahwe-El ist nur ein einziger, in einer
Person, und Allah ist auf niemanden angewiesen, zeugt nicht und hat keinen
Sohn (vgl. Sure 17,111 ; 35,15) ; er ist der « Alleinige> und <keiner ist ihm gleich»
(Sure 112,2.4). Manche theologische Ausdrucksweise, vor allem aber die Volks-
frommigkeit hat durchaus die Vorstellung von drei gottlichen Wesen im Chri-
Stentum genéhrt. So wird man Christen wiederholt von Gott sprechen héren,
dass sie personlich etwa zum Vater eine weniger intensive Beziehung haben als
zZum Sohn oder zum Geist. Auch die bildende Kunst leistet den tritheistischen
Vorstellungen Vorschub. Oft wurden in der alten Kirche die drei Ménner, die
Abraham erschienen sind, als Gott gedeutet. Im Mittelalter finden wir Darstel-
lungen Gottes mit drei K6pfen und einem Leib. Auch die heutige Symbolik Got-

—

Prof. Dr. Dr Gotthold Hasenbhiittl ist Professor fiir Fundamentaltheologie an der Theologischen
Abteilung der Universitét Saarbriicken - BRD.

67



tes, ihn als Hochbetagten (Vater), als jungen Mann (Sohn, bei der Taufe oder am
Kreuz) und als Taube (HI. Geist) abzubilden, mag polytheistische Vorstellungen
fordern.

Andererseits wurde den Christen im alten Rom, in der Auseinandersetzung
mit dem Polytheismus bekanntlich der Vorwurf des Atheismus gemacht, da sie
die Gotterwelt negierten und heute werden wieder manche christlichen Theolo-
gen als <a-theistisch» bezeichnet, weil sie alle Theismen (Poly-, Mono-, Pantheis-
mus) iiberwinden wollen.

So scheint der christliche Gottesbegriff etwas Schillerndes an sich zu haben,
weswegen er von allen anderen Denkweisen verworfen wird.

2. Das dogmatische Selbstverstdindnis des Christentums.

Bereits im zweiten Jahrhundert wehrte sich die christliche Kirche gegen eine
Art von Monotheismus, den Tertullian treffend Monarchianismus genannt hat.
Der Monarchianismus wollte die absolute Transzendenz Gottes so wahren, dass
Gott nicht unmittelbar fiir die Menschen erfahrbar ist. Sohn und Geist sind da-
her keine Realitdt in dem einen Gott, sondern nur Erscheinungswesen. Gott
selbst ist der Unaussprechliche (arrhaeton), der « Ganz-Andere». Gott kann da-
her in Wahrheit keinen Sohn haben, er ist vielmehr Alleinherrscher (Monarch).
Besonders die christlichen Kreise, die vom alttestamentlichen Monotheismus
her dachten, vertraten diese Meinung, freilich auf sehr vielfdltige Weise (vgl. G.
Hasenhiittl, Einfiihrung in die Gotteslehre, Darmstadt 1980, 77f.). Gottes ab-
solute Herrschaft, seine Allmacht und Erhabenheit wird als gefdhrdet angese-
hen, wenn Sohn und Geist eine Vielfalt in der Einheit Gottes bedeuten. Gott in
seiner alleinigen Schopferkraft scheint sich selbst nicht genug zu sein, wenn von
Gott in unterschiedlicher dreifacher Weise gesprochen wird. Durch diese Mo-
narchie Gottes, durch diesen monotheistischen Ansatz, schien der Kirche die
Erfahrbarkeit Gottes in Frage gestellt zu sein. Sie hielt jedoch daran fest, dass
der Mensch es mit Gottes Wirklichkeit zu tun hat und nicht nur mit Phéinome-
nen oder menschlichen Projektionen. Daher versuchte 381 das Konzil von Kon-
stantinopel die biblischen Erfahrungsweisen Gottes als Vater, Sohn und Geist
als ewig giiltige Wirklichkeit Gottes festzuhalten. Gott ist kein unnahbarer Mo-
narch, sondern die neutestamentliche dreifache Gotteserfahrung ist die Wirk-
lichkeit Gottes selbst.

Andererseits wehrte sich im dritten Jahrhundert Bischof Dionysius von
Rom gegen Tendenzen des Patriarchen Dionysius von Alexandrien, bei dem er
eine Drei-Goétterlehre vermutete. Gott darf nicht in drei Gottheiten (theotaetai)

68



aufgeteilt werden, er ist nur einer. Die gottliche Dreiheit muss als eine einzige
Wirklichkeit aufgefasst werden. Je mehr die christliche Gotteslehre von der Fra-
ge der Erfahrbarkeit Gottes abriickte und Gottes Sein in sich betrachtete, um so
stidrker wurden die verurteilten monarchianischen Ziige Gottes. 675 in der Kir-
chenversammlung von Toledo wirkt Gott auf seine Schépfung nur als einziger :
relatio Dei ad extra est una, «denn untrennbar sind sie (= Trinitét) in ihrem Sein
und in ihrem Wirken>(NR 274). Das Konzil von Florenz (1442) spricht dann
davon, dass von Ewigkeit her alle drei Personen in Gott in gleicher Weise ein ein-
ziges Prinzip von allen geschaffenen Dingen sind (vgl. NR 277). Zusammenfas-
send wird dann jeder Tritheismus strikt zuriickgewiesen : «Diese drei Personen
sind ein Gott, nicht drei Gotter. Denn diese drei sind eine Substanz, eine Wesen-
heit, eine Natur, eine Gottheit, eine Unermesslichkeit, eine Ewigkeit und alles ist
eins, ausser wo die Beziehungen einander entgegenstehen> (NR 284). Und im
Vat I wird von der Trinitét nicht mehr gesprochen, sondern Gott ganz als Einer
bestimmt. «Einer ist der wahre... Gott, der Schopfer..., allméchtig, ewig..., ein
unverénderliches, geistiges Wesen..., wesentlich von der Welt verschieden..., in
sich... ganz gliicklich» (NR 315). Dieser letzten Deutung des Gottesbegriffs wer-
den Juden und Moslems wohl ohne Schwierigkeit zustimmen konnen. Ist damit
aber nicht tatsédchlich der Monotheismus zu einem Monarchianismus gewor-
den ? Bleibt unter solchen Voraussetzungen die Gotteserfahrung nicht auf die
Ohnmachts- und Abhingigkeitserfahrung allein beschrinkt und tritt nicht
gegeniiber dem Allherrscher jede personale Beziehung zuriick, die christlicher
Glaube im Inkarnationsgedanken artikuliert hat ? Gibt es in einem monarchi-
schen Monotheismus eine andere Kommunikationsform zwischen Gott und
Mensch als sein Gebot, also als sein Gesetz und ist menschliche Antwort nicht
allein auf Anbetung und fromme Unterwerfung unter Gottes Wille reduziert ?
Ist Schopfung mehr als Gottes apodiktisches Befehlswort und bleibt noch echter
Raum fiir ein liecbendes Werben Gottes, das mehr ist als ein Anthropomorphis-
mus ? Kann ein Monotheismus, der Gott von den Begriffen : Macht und Herr-
lichkeit, uneingeschrinkter Herrscherwille und in sich gliickliche Personlichkeit
her versteht, Gotteserfahrung ermdglichen, die iiber das Verhéltnis : Herr und
Knecht hinausgeht?

Vielleicht spielt bei diesem Gottesbild tatséchlich, wie hidufig behauptet
wird, die Wiiste als Erfahrungsgrund des Monotheismus eine entscheidende
Rolle. In der Wiiste kann nur der bestehen, der Herr iiber sie ist, der die Macht
besitzt, sie zu bewiiltigen. Die Religion Israels und des Islam haben ihren Ur-
sprung in der Wiiste, bzw. in der Wiistenwanderung.

Anders ist es bei den polytheistischen Religionen, wo die iippige Vegetation,
die Fruchtbarkeit als etwas Gottliches erfahren werden konnte. Nicht die Mo-
narchie ist hier Gottes primire Eigenschaft, sondern die Gewaltenteilung. Es

69



geht nicht um den einzigen Grund von allem, sondern um eine Herstellung der
Harmonie zwischen den vielen. Daher war auch der Grieche Demokrat, wih-
rend der Jude der Monarchie zuneigte. Wir finden beim Polytheismus die Idee
des Kosmos ausgebildet, der durch Beziehungsverhiltnisse konstituiert wird.
Entscheidend ist nicht so sehr die Vielzahl der Gotter, als vielmehr ihre Bezie-
hungen zueinander und damit auch zu den Menschen. Die jiidisch-christliche
und auch islamische Polemik gegen den Polytheismus hat vielleicht diesen
Aspekt der Relationalitét weitgehend iibersehen, auch wenn das Christentum in
Gott von Beziehungen spricht. Der Polytheismus lebt von Beziehungsgesche-
hen, wihrend der monarchische Monotheismus primér vom Herrschaftsgedan-
ken des Einen beseelt ist. Hier stehen wir bei den entscheidenden Fragen des
Gottesbegriffs und der Gotteserfahrung.

3. Die Alternative : Natur oder Person.

Ist die Erfahrung des gegensténdlichen Seienden die Grundlage fiir eine Be-
ziehungsaufnahme, oder ist die Hinordnung, die Relation das Entscheidende,
die die gegenstiindliche Erfahrung iiberhaupt erst ermoglicht ? Anders ausge-
driickt : ist das In-sich-Sein die primére Seinsdimension, von der her alle ande-
ren zu verstehen sind, oder ist die Bezugnahme der entscheidende Selbstvoll-
zug ? Oder, wieder anders ausgedriickt : ist die entscheidende Bestimmung des
Menschen seine menschliche Natur, oder ist das spezifisch Menschliche sein
Personsein, von dem her sein Wesen als das Abgeleitete erscheint. Ein Verstind-
nis Gottes wird wesentlich anders sein, ob man von den Kategorien des Seien-
den her denkt oder vom Vollzug ausgeht, der nur als Beziehung begriffen werden
kann.

Der heutige Protest gegen alle Theismen richtet sich gegen einen Gottesbe-
griff, der Gott als ein In-sich-Seiendes versteht. Wird Gott monarchianisch ge-
dacht, dann haben wir ein absolutes héchstes Wesen, das personal vorgestellt
wird, das als ein Seiendes unserer Welt als Schipfer und Herr gegeniibersteht.
So personlich Gott auch gedacht werden mag, er ist dann ein < Gegen-Stand>,
und sein Personsein wird von seinem unendlichen, allmiéichtigen Wesen her be-
griffen. Der monarchianische Monotheismus versteht Gott notwendig von sei-
nem Wesen (essentia, natura) her, von dem er alle anderen Aussagen ableitet.
Freilich, wird Gott als eine Vielfalt gesehen, dann wird dieses Wesen zusétzlich
noch aufgeteilt auf mehrere Seiende, und dann haben wir einen Polytheismus,
der philosophisch aufgrund der Wesensbestimmungen Gottes zu sinnwidrigen
Widerspriichen filhren muss. Wohl aber hat diese Wesensbetrachtung Gottes
den Vorteil, dass Gott bzw. die Gotter in ihrem Wesen nicht begriffen werden
kénnen, wenn nicht eine gottliche Beziehung, eine Relatio gesetzt wird. Diese al-

70



lerdings wird nur als Folge der vielen Wesenheiten begriffen und konstituiert
nicht das Wesen Gottes selbst.

Jeder Theismus geht also vom Primat der Essenz aus, vom Primat des Seins-
modus des In-sich-Seins, vom Primat des Selbststandes alles Seienden, auch des
Hochsten, Einen.

4. Was meint Personsein ?

Die Frage ist nun die, ob der christliche Glaube unter dem Begriff des Mono-
theismus gefasst werden kann ? Insofern dieser Begriff im Gegensatz zum Poly-
theismus steht, besteht kein Zweifel, wie die Lehrentscheidungen, trotz vielleicht
gegenteiligen Anscheines, klar zu erkennen geben. Die « Wesenheit) kann nur
Eine sein. Aber lidsst sich Gott iiberhaupt von dieser Grundlage her verstehen ?
Ist Gottes Wesenheit der Grund von allem, auch seiner Personalitét ? Hier ist
das Problem, das der Polytheismus (freilich auf einer falschen philosophischen
Grundlage) zu beantworten meinte, indem er fiir das Gottliche (bzw. der Gotter
untereinander) die Relationalitét als wesentlich setzte. Wenn das Person-sein
aber grundlegender ist als die Wesenheit, ist dann noch das Person-Sein als ein
In-sich-Seiendes zu begreifen ? Person-Sein ist nur im Vollzug wirklich und zwar
nicht indem es Fiir-sich ist, abgeschieden von anderen, sondern indem es beim
anderen ist. Person konstituiert sich nur durch das bzw. den anderen. Psycholo-
gisch gesehen kommt der Mensch nur zum Ich durch das Du und wiirde kein Du
je auf den Menschen zukommen, konnte er nie zu seinem Ich finden. Das Wesen
des Person-Seins besteht also primér nicht in der nichtmittelbaren Einmaligkeit,
sondern in der Selbstiiberschreitung, in der Kommunikation und Relation und
in diesem Sinne in der «Selbst-Uberwindung> oder, wie das NT sagt, in der Weg-
gabe (paradidonai), der Selbsttranszendenz des Sohnes am Kreuz. Person ver-
wirklicht sich in der Weise des Beim-anderen-Seins, in der Beziehung. Beim
Menschen ist diese stets vermittelt durch die geistbegabte Natur. Person ist man
aber nur, insofern man sich bezieht, insofern man in Relation steht. Heute wird
hiiufig das Personsein vom Bewusstsein her bestimmt, das nicht so sehr intentio-
nal gesehen wird, als vielmehr in seiner Subjektivitéit. Thomas von Aquin hat tie-
fer als manch heutiger Theologe erkannt, dass der Begriff «Person> sich nicht
auf das Wesen (des Menschen) bezieht, sondern auf die Verwirklichung der
menschlichen Strukturen, auf das real sich vollziehende cesse»> (vgl. S. Th. I, q
39, a 1). Menschliches Sein (Person) vollzieht sich aber nur in der Selbstiiber-
schreitung, in der Relationalitit, in Kommunikation und daher zugleich im so-
zialen Kontext. Der Mensch ist bei totaler Sozialisationsverweigerung keine
Person mehr. Die Gemeinschaft (z.B. Mutter-Kind) konstituiert die Person. Sie
ist ein Beziehungsgeschehen. Sicher ist die menschliche Person nicht reine Be-

n



ziehung, sondern der Mensch ist als Person auch «in-sich-seiend», nicht radikal
offen ; er ist fiir sich und verweigert Kommunikation, er beschréankt sich auf sich
selbst, seinen Egoismus. Es wird nun darauf ankommen, ob man von Gott und
Mensch eine Analogie aussagt, die sich auf dieses Fiir-sich-selbst-Sein bezieht,
oder auf die Verhaltnisbestimmung. Die Analogie zwischen Gott und Mensch,
die zwischen beiden nach Art zweier Seiender (Gegen-Stinde) gesetzt wird,
scheint dusserst fraglich ; anders verhdlt es sich bei einer Beziehungsanalogie.

5. Gottes Personsein.

Unser menschliches «Beziehung-Haben)» und als Person auch «<-Sein», steht
in Analogie zur Wirklichkeit Gottes, zu seiner «Personalitit>. Darum hat die
christliche Theologie mittels der Trinitdtslehre Gottes Personsein als creine Be-
ziehung» gedeutet. Gott wird bestimmt durch sein Personsein und nicht primér
durch sein Wesen, oder besser : Gottes Wesen ist reine Person. D. h., Gott kann
nur als Beziehungswirklichkeit verstanden werden. Gott ist absolute Beziehung.
Sein In-sich-Sein ist <esse ad», ist Relatio. Gottes ganze Wirklichkeit ist Bezie-
hung. Die traditionelle christliche Theologie spricht von <relatio subsistens>, to-
tale Selbsterschliessung, Selbstiiberschreitung. So kann Gott als Ganzhingabe,
als Geschenk bzw. als Liebe im NT bezeichnet werden. Begriffe wie Herr, Al-
leinherrscher, Allmacht verlieren ihren Sinn, weil sie Bezeichnungen fiir (gegen-
stindliche) Seiende sind und nicht fiir Sein in Hingabe. Schwierig wird es sein,
dann noch von Gott als Gesetzgeber zu sprechen bzw. als Grund und Ziel des
Bestehenden. Gott ist Beziehung und daher im menschlichen Erfahrungsbereich
Verhiltnisbestimmung des Menschen. Gottes Beziehungsein ist nicht als eine
Abgeschiedenheit zu verstehen, die doch wieder nach Art eines Vorhandenen
begriffen wird, sondern als Gemeinschaft. Wo Beziehung herrscht, gibt es Ge-
meinschaft und zwar personaler Art. Daher ist Gottes Personsein nicht indivi-
duelle Subjektivitit, sondern Gott ist Persongemeinschaft, personale
Kommunikation, Solidaritit. Hier gibt es keine diktatorischen Herrschaftsbezii-
ge, sondern solidarische Gemeinschaft. Genau da aber versagt jedes Sprechen
von Gott. Fiir unser Denken ist jede Gemeinschaft von Personen notwendig eine
numerische Vielheit, wie etwa die Analogie der Familie als Personengemein-
schaft es ausdriickt. Wird Gott nicht individualistisch gedacht, sondern solida-
risch, als Gemeinschaft, dann vervielfdltigt sich sofort in unserem Denken das
Subjekt. Genau so darf aber Gottes Persongemeinschaft nicht gedacht werden ;
dies wiire nimlich tatsédchlich sehr nahe an einem polytheistischen Versténdnis.
Viel zu wenig hat in der theologischen Sprechweise die Synode von Toledo (675)
nachgewirkt, wo bestimmt wurde, dass von Gott keine Zahl ausgesagt werden,
das Zahlwort (eins oder drei) ihn nicht erfassen, noch der Gottesbegriff ganz

72



von der Zahl absehen kann. So wird, wenn von Gott als Vater, Sohn und Geist
gesprochen wird, anscheinend gezihlt und doch ist jede Multiplikation falsch.
So driickt Trinitéit als Gemeinschaft, Solidaritét, eine Einheit aus, die nicht als
Individualitdt gefasst werden kann, vielmehr Kommunikation, Beziechung be-
sagt. Gott als Persongemeinschaft und nicht als Personengemeinschaft zu be-
zeichnen, hat den Vorteil, dass nicht eine Vielheit insinuiert, sondern die Bezie-
hungsvielfalt als Einheit gesehen wird.

6. Gottfiiruns.

Diese Persongemeinschaft «Gott» ist nicht nur eine « Wesensbeschreibung>
der Wirklichkeit Gottes, sondern zugleich seine Wirkensbeschreibung. Man
sagt, die cimmanente> Trinitét ist die cheils6konomische>» Trinitdt. Gottes We-
sen als Persongemeinschaft wird nicht als physis (wie es Chalkedon (451) tat) zu
verstehen sein im Sinne einer « Natur», einer <essentia>, sondern als ousia (wie
es Nikaia (325) tat) ; d.h. als An-wesenheit. Gottes Sein ist Da-Sein beim Men-
schen und der Mensch erfahrt sich (bzw. kann sich) als bejaht, als angenommen
erfahren. Gottes An-wesenheit ist Gottes Solidaritit. Es ist aber keine pan-
theistische An-wesenheit, sondern in der Weise der hypostasis, d.h. als Lebens-
grundlage. Diese ist aber nicht einfach identisch mit der Welt oder den Men-
schen, sondern ist eine Begegnungsweise der Wirklichkeit, die in unserem Den-
ken als dreidimensional gefasst werden kann : g) als Welterfahrung, b) als Erfah-
rung des Menschen und ¢) als Gesellschaftserfahrung. Gott als An-wesenheit im
dreidimensionalen Lebensraum des Menschen ist nicht eine in sich geschlossene
Persongemeinschaft, sondern gffene Anwesenheit fiir menschliche Personen.
Die Menschen werden in die Persongemeinschaft mit eingeschlossen. Gott ist
mit den Menschen solidarisch, die sich nicht in der Herrschaft, sondern in der
dialogischen Gemeinschaft, Solidaritét, verwirklichen. Ein Gott, der Personge-
meinschaft ist, ist ein Gott der mit den Menschen solidarisch ist, der menschli-
che Gemeinschatft triigt, der Sinn zwischenmenschlicher Solidaritt ist.

Der christliche Gott ist also kein In-sich-Seiender Potentat und Herrscher,
sondern Beziehung, Selbsthingabe, Liebe, d.h. Persongemeinschaft. Gott ist
Ausdruck fiir den tiefsten Sinn menschlicher Gemeinschaft und Solidaritit. Er
ist kein Projekt des Menschen als ein ideales, iibermenschliches Wesen, sondern
(personale) Beziehung. Zu Gott kann man sprechen, weil er reine Kommunika-
tion und «nichts fiir sich allein> ist ; wir Menschen kénnen nicht von unserem Ich
her leben, sondern allein aus einer Beziehung, die den Sinn unseres Seins er-
schliesst.

73



7. Die Ayfhebung des « Theismus .

Ist der christliche Glaube ein Monotheismus, ein Polytheismus, ein Pan-
theismus oder gar ein Atheismus ? Er ist iiberhaupt kein Theismus. Der theisti-
sche Ansatz verbaut zumindest teilweise das Versténdnis fiir Gott als Personge-
meinschaft und daher das Selbstverstdndnis des Menschen als Person, der in die
solidarische Existenzweise gerufen ist. Zudem wird in den Theismen eine unmit-
telbare, freilich immer indirekte Gotteserfahrung entweder geleugnet oder sehr
schwer versténdlich.

Sicher ist der christliche Glaube kein monarchianischer Monotheismus, si-
cher kein Polytheismus, der verschiedene gottliche Wesen kennt, sicher kein
Pantheismus, der die Welt mit der Anwesenheit gottlicher Persongemeinschaft
identifiziert, sicher kein Atheismus, der der Solidaritit der Menschen unterei-
nander keinen letzten Sinn zu geben weiss.

Der christliche Glaube ist aber ein Monotheismus, insofern die Wirklichkeit
Gottes nicht auf unterschiedliche Wesen aufgeteilt werden kann, er ist ein Poly-
theismus, insofern Beziehungsgemeinschaft als letzte Wirklichkeit erkannt wird,
er ist ein Pantheismus, insofern wir in Gottes An-wesenheit leben, uns bewegen
und sind, er ist ein Atheismus, insofern Gott kein «objektives Wesen» ist, son-
dern mehr als dieses, eben Persongemeinschaft.

Daher iiberschreitet der christliche Glaube alle theistischen Formen
menschlicher Religiositdt, weil Gottes Wirklichkeit ganz von seinem relatio-
nalen Personsein her verstanden wird. Das ist der Sinn der Trinitédtslehre und
nicht ein Zahlenspiel mit eins und drei.

Am ehesten, jetzt recht verstanden, ist der christliche Glaube ein a-
theistischer, relationaler Monotheismus.

74



	Ist der christliche Glaube ein Monotheismus?

