
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Ist der christliche Glaube ein Monotheismus?

Autor: Hasenhüttl, Gotthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961309

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961309
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IST DER CHRISTLICHE GLAUBE
EIN MONOTHEISMUS?

von GottholdHasenhüttl

Der Monotheismus wird als eine Religionsform definiert, < die eine transzendente

Persönlichkeit als einzige Gottheit, ohne jedwede Nebengötter,
anerkennt) (LThK 7,565) und verehrt Das monotheistische Gottesbild ist stark
geprägt von der Vorstellung der Absolutheit und Ewigkeit Gottes, die jedoch im
geschichtlichen Handeln Gottes erfahren wird. Zu den monotheistischen
Religionen werden vor allem das Judentum, das Christentum und der Islam gezählt
Der Parsismus sowie manche Formen des Vishnu- bzw. Shivaismus gelten heute
oft auch als monotheistisch. Auf die Frage des Urmonotheismus sowie andere
monotheistische Religionsformen, wie z.B. den Atonkult in Ägypten (Echnaton)
oder philosophische Versuche, den Polytheismus auf einen Eingottglauben hin
zu verstehen (Aristoteles, nur ein unbewegter Beweger von allem existiert), sei

nur hingewiesen.

1. Der Vorwurfgegen das Christentum.

Das Judentum und der Islam werfen häufig dem Christentum vor, entweder

gar kein Monotheismus zu sein oder ihn zumindest durch die Drei-
Personenlehre in Gott gemindert zu haben. Jahwe-El ist nur ein einziger, in einer
Person, und Allah ist auf niemanden angewiesen, zeugt nicht und hat keinen
Sohn (vgl. Sure 17,111 ; 35,15); er ist der <Alleinige> und (keiner ist ihm gleich)
(Sure 112,2.4). Manche theologische Ausdrucksweise, vor allem aber die
Volksfrömmigkeit hat durchaus die Vorstellung von drei göttlichen Wesen im
Christentum genährt. So wird man Christen wiederholt von Gott sprechen hören,
dass sie persönlich etwa zum Vater eine weniger intensive Beziehung haben als

zum Sohn oder zum Geist Auch die bildende Kunst leistet den tritheistischen
Vorstellungen Vorschub. Oft wurden in der alten Kirche die drei Männer, die
Abraham erschienen sind, als Gott gedeutet Im Mittelalter finden wir Darstellungen

Gottes mit drei Köpfen und einem Leib. Auch die heutige Symbolik Got-

Prof. Dr. Dr Gotthold Hasenhüttl ist Professor für Fundamentaltheologie an der Theologischen
Abteilung der Universität Saarbrücken - BRD.

67



tes, ihn als Hochbetagten (Vater), als jungen Mann (Sohn, bei der Taufe oder am
Kreuz) und als Taube (Hl. Geist) abzubilden, mag polytheistische Vorstellungen
fördern.

Andererseits wurde den Christen im alten Rom, in der Auseinandersetzung
mit dem Polytheismus bekanntlich der Vorwurf des Atheismus gemacht, da sie

die Götterwelt negierten und heute werden wieder manche christlichen Theologen

als < a-theistisch > bezeichnet, weil sie alle Theismen (Poly-, Mono-, Pantheismus)

überwinden wollen.

So scheint der christliche Gottesbegriffetwas Schillerndes an sich zu haben,

weswegen er von allen anderen Denkweisen verworfen wird.

2. Das dogmatische Selbstverständnis des Christentums.

Bereits im zweiten Jahrhundert wehrte sich die christliche Kirche gegen eine

Art von Monotheismus, den Tertullian treffend Monarchianismus genannt hat
Der Monarchianismus wollte die absolute Transzendenz Gottes so wahren, dass

Gott nicht unmittelbar für die Menschen erfahrbar ist. Sohn und Geist sind
daher keine Realität in dem einen Gott, sondern nur Erscheinungswesen. Gott
selbst ist der Unaussprechliche (ârrhaeton), der < Ganz-Andere >. Gott kann
daher in Wahrheit keinen Sohn haben, er ist vielmehr Alleinherrscher (Monarch).
Besonders die christlichen Kreise, die vom alttestamentlichen Monotheismus
her dachten, vertraten diese Meinung, freilich auf sehr vielfaltige Weise (vgl. G.
Hasenhüttl, Einführung in die Gotteslehre, Darmstadt 1980, 77ff.). Gottes
absolute Herrschaft, seine Allmacht und Erhabenheit wird als gefährdet angesehen,

wenn Sohn und Geist eine Vielfalt in der Einheit Gottes bedeuten. Gott in
seiner alleinigen Schöpferkraft scheint sich selbst nicht genug zu sein, wenn von
Gott in unterschiedlicher dreifacher Weise gesprochen wird. Durch diese
Monarchie Gottes, durch diesen monotheistischen Ansatz, schien der Kirche die
Erfahrbarkeit Gottes in Frage gestellt zu sein. Sie hielt jedoch daran fest, dass
der Mensch es mit Gottes Wirklichkeit zu tun hat und nicht nur mit Phänomenen

oder menschlichen Projektionen. Daher versuchte 381 das Konzil von
Konstantinopel die biblischen Erfahrungsweisen Gottes als Vater, Sohn und Geist
als ewig gültige Wirklichkeit Gottes festzuhalten. Gott ist kein unnahbarer
Monarch, sondern die neutestamentliche dreifache Gotteserfahrung ist die
Wirklichkeit Gottes selbst.

Andererseits wehrte sich im dritten Jahrhundert Bischof Dionysius von
Rom gegen Tendenzen des Patriarchen Dionysius von Alexandrien, bei dem er
eine Drei-Götterlehre vermutete. Gott darf nicht in drei Gottheiten (theötaetai)

68



aufgeteilt werden, er ist nur einer. Die göttliche Dreiheit muss als eine einzige
Wirklichkeit aufgefasst werden. Je mehr die christliche Gotteslehre von der Frage

der Erfahrbarkeit Gottes abrückte und Gottes Sein in sich betrachtete, um so
stärker wurden die verurteüten monarchianischen Züge Gottes. 675 in der
Kirchenversammlung von Toledo wirkt Gott auf seine Schöpfung nur als einziger :

relatio Dei ad extra est una, < denn untrennbar sind sie Trinität) in ihrem Sein
und in ihrem Wirken >(NR 274). Das Konzil von Florenz (1442) spricht dann
davon, dass von Ewigkeit her alle drei Personen in Gott in gleicher Weise ein
einziges Prinzip von allen geschaffenen Dingen sind (vgl. NR 277). Zusammenfassend

wird dann jeder Tritheismus strikt zurückgewiesen: (Diese drei Personen
sind ein Gott, nicht drei Götter. Denn diese drei sind eine Substanz, eine Wesenheit,

eine Natur, eine Gottheit, eine Unermesslichkeit, eine Ewigkeit und alles ist
eins, ausser wo die Beziehungen einander entgegenstehen) (NR 284). Und im
Vat I wird von der Trinität nicht mehr gesprochen, sondern Gott ganz als Einer
bestimmt (Einer ist der wahre... Gott der Schöpfer..., allmächtig, ewig..., ein
unveränderliches, geistiges Wesen..., wesentlich von der Welt verschieden..., in
sich... ganz glücklich > (NR 315). Dieser letzten Deutung des Gottesbegriffs werden

Juden und Moslems wohl ohne Schwierigkeit zustimmen können. Ist damit
aber nicht tatsächlich der Monotheismus zu einem Monarchianismus geworden

Bleibt unter solchen Voraussetzungen die Gotteserfahrung nicht auf die
Ohnmachts- und Abhängigkeitserfahrung allein beschränkt und tritt nicht
gegenüber dem Allherrscher jede personale Beziehung zurück, die christlicher
Glaube im Inkarnationsgedanken artikuliert hat Gibt es in einem monarchischen

Monotheismus eine andere Kommunikationsform zwischen Gott und
Mensch als sein Gebot, also als sein Gesetz und ist menschliche Antwort nicht
allein auf Anbetung und fromme Unterwerfung unter Gottes Wille reduziert
Ist Schöpfung mehr als Gottes apodiktisches Befehlswort und bleibt noch echter
Raum für ein liebendes Werben Gottes, das mehr ist als ein Anthropomorphis-
mus Kann ein Monotheismus, der Gott von den Begriffen : Macht und
Herrlichkeit, uneingeschränkter Herrscherwille und in sich glückliche Persönlichkeit
her versteht, Gotteserfahrung ermöglichen, die über das Verhältnis : Herr und
Knecht hinausgeht

Vielleicht spielt bei diesem Gottesbfld tatsächlich, wie häufig behauptet
wird, die Wüste als Erfahrungsgrund des Monotheismus eine entscheidende
Rolle. In der Wüste kann nur der bestehen, der Herr über sie ist, der die Macht
besitzt, sie zu bewältigen. Die Religion Israels und des Islam haben ihren
Ursprung in der Wüste, bzw. in der Wüstenwanderung.

Anders ist es bei den polytheistischen Religionen, wo die üppige Vegetation,
die Fruchtbarkeit als etwas Göttliches erfahren werden konnte. Nicht die
Monarchie ist hier Gottes primäre Eigenschaft, sondern die Gewaltenteilung. Es

69



geht nicht um den einzigen Grund von allem, sondern um eine Herstellung der
Harmonie zwischen den vielen. Daher war auch der Grieche Demokrat, während

der Jude der Monarchie zuneigte. Wir finden beim Polytheismus die Idee
des Kosmos ausgebildet, der durch Beziehungsverhältnisse konstituiert wird.
Entscheidend ist nicht so sehr die Vielzahl der Götter, als vielmehr ihre
Beziehungen zueinander und damit auch zu den Menschen. Die jüdisch-christliche
und auch islamische Polemik gegen den Polytheismus hat vielleicht diesen

Aspekt der Relationalität weitgehend übersehen, auch wenn das Christentum in
Gott von Beziehungen spricht Der Polytheismus lebt von Beziehungsgeschehen,

während der monarchische Monotheismus primär vom Herrschaftsgedanken
des Einen beseelt ist Hier stehen wir bei den entscheidenden Fragen des

Gottesbegriffs und der Gotteserfahrung.

3. DieAlternative:Natur oderPerson.

Ist die Erfahrung des gegenständlichen Seienden die Grundlage für eine

Beziehungsaufnahme, oder ist die Hinordnung, die Relation das Entscheidende,
die die gegenständliche Erfahrung überhaupt erst ermöglicht? Anders
ausgedrückt : ist das In-sich-Sein die primäre Seinsdimension, von der her alle anderen

zu verstehen sind, oder ist die Bezugnahme der entscheidende Selbstvollzug

Oder, wieder anders ausgedrückt : ist die entscheidende Bestimmung des

Menschen seine menschliche Natur, oder ist das spezifisch Menschliche sein

Personsein, von dem her sein Wesen als das Abgeleitete erscheint. Ein Verständnis

Gottes wird wesentlich anders sein, ob man von den Kategorien des Seienden

her denkt oder vom Vollzug ausgeht, der nur als Beziehung begriffen werden
kann.

Der heutige Protest gegen alle Theismen richtet sich gegen einen Gottesbegriff,

der Gott als ein In-sich-Seiendes versteht Wird Gott monarchianisch
gedacht, dann haben wir ein absolutes höchstes Wesen, das personal vorgestellt
wird, das als ein Seiendes unserer Welt als Schöpfer und Herr gegenübersteht
So persönlich Gott auch gedacht werden mag, er ist dann ein <Gegen-Stand>,
und sein Personsein wird von seinem unendlichen, allmächtigen Wesen her
begriffen. Der monarchianische Monotheismus versteht Gott notwendig von
seinem Wesen (essentia, natura) her, von dem er alle anderen Aussagen ableitet
Freilich, wird Gott als eine Vielfalt gesehen, dann wird dieses Wesen zusätzlich
noch aufgeteilt auf mehrere Seiende, und dann haben wir einen Polytheismus,
der philosophisch aufgrund der Wesensbestimmungen Gottes zu sinnwidrigen
Widersprüchen fuhren muss. Wohl aber hat diese Wesensbetrachtung Gottes
den Vorteil, dass Gott bzw. die Götter in ihrem Wesen nicht begriffen werden

können, wenn nicht eine göttliche Beziehung, eine Relatio gesetzt wird. Diese al-

70



1erdings wird nur als Folge der vielen Wesenheiten begriffen und konstituiert
nicht das Wesen Gottes selbst

Jeder Theismus geht also vom Primat der Essenz aus, vom Primat des
Seinsmodus des In-sich-Seins, vom Primat des Selbststandes alles Seienden, auch des

Höchsten, Einen.

4. Was meintPersonsein

Die Frage ist nun die, ob der christliche Glaube unter dem Begriffdes
Monotheismus gefasst werden kann Insofern dieser Begriff im Gegensatz zum
Polytheismus steht besteht kein Zweifel, wie die Lehrentscheidungen, trotz vielleicht
gegenteiligen Anscheines, klar zu erkennen geben. Die (Wesenheit) kann nur
Eine sein. Aber lässt sich Gott überhaupt von dieser Grundlage her verstehen
Ist Gottes Wesenheit der Grund von allem, auch seiner Personalität? Hier ist
das Problem, das der Polytheismus (freilich auf einer falschen philosophischen
Grundlage) zu beantworten meinte, indem er für das Göttliche (bzw. der Götter
untereinander) die Relationalität als wesentlich setzte. Wenn das Person-sein
aber grundlegender ist als die Wesenheit, ist dann noch das Person-Sein als ein
In-sich-Seiendes zu begreifen Person-Sein ist nur im Vollzug wirklich und zwar
nicht indem es Für-sich ist, abgeschieden von anderen, sondern indem es beim
anderen ist Person konstituiert sich nur durch das bzw. den anderen. Psychologisch

gesehen kommt der Mensch nur zum Ich durch das Du und würde kein Du
je auf den Menschen zukommen, könnte er nie zu seinem Ich finden. Das Wesen
des Person-Seins besteht also primär nicht in der nichtmittelbaren Einmaligkeit,
sondern in der Selbstüberschreitung, in der Kommunikation und Relation und
in diesem Sinne in der < Selbst-Überwindung > oder, wie das NTsagt in der Weggabe

(paradidönai), der Selbsttranszendenz des Sohnes am Kreuz. Person
verwirklicht sich in der Weise des Beim-anderen-Seins, in der Beziehung. Beim
Menschen ist diese stets vermittelt durch die geistbegabte Natur. Person ist man
aber nur, insofern man sich bezieht insofern man in Relation steht Heute wird
häufig das Personsein vom Bewusstsein her bestimmt das nicht so sehr intentional

gesehen wird, als vielmehr in seiner Subjektivität Thomas von Aquin hat tiefer

als manch heutiger Theologe erkannt dass der Begriff < Person > sich nicht
auf das Wesen (des Menschen) bezieht sondern auf die Verwirklichung der
menschlichen Strukturen, auf das real sich vollziehende <esse> (vgl. S. Th. I, q
39, a 1). Menschliches Sein (Person) vollzieht sich aber nur in der Selbstüberschreitung,

in der Relationalität in Kommunikation und daher zugleich im
sozialen Kontext Der Mensch ist bei totaler Sozialisationsverweigerung keine
Person mehr. Die Gemeinschaft (z.B. Mutter-Kind) konstituiert die Person. Sie
ist ein Beziehungsgeschehen. Sicher ist die menschliche Person nicht reine Be-

71



Ziehung, sondern der Mensch ist als Person auch <in-sich-seiend>, nicht radikal
offen ; er ist für sich und verweigert Kommunikation, er beschränkt sich auf sich
selbst, seinen Egoismus. Es wird nun darauf ankommen, ob man von Gott und
Mensch eine Analogie aussagt, die sich auf dieses Für-sich-selbst-Sein bezieht,
oder auf die Verhältnisbestimmung. Die Analogie zwischen Gott und Mensch,
die zwischen beiden nach Art zweier Seiender (Gegen-Stände) gesetzt wird,
scheint äusserst fraglich ; anders verhält es sich bei einer Beziehungsanalogie.

5. Gottes Personsein.

Unser menschliches <Beziehung-Haben) und als Person auch <-Sein>, steht
in Analogie zur Wirklichkeit Gottes, zu seiner < Personalität). Darum hat die
christliche Theologie mittels der THnitätslehre Gottes Personsein als < reine
Beziehung) gedeutet Gott wird bestimmt durch sein Personsein und nicht primär
durch sein Wesen, oder besser : Gottes Wesen ist reine Person. D. h., Gott kann
nur als Beziehungswirklichkeit verstanden werden. Gott ist absolute Beziehung.
Sein In-sich-Sein ist <esse ad>, ist Relatio. Gottes ganze Wirklichkeit ist Beziehung.

Die traditionelle christliche Theologie spricht von < relatio subsistens >,

totale Selbsterschliessung, Selbstüberschreitung. So kann Gott als Ganzhingabe,
als Geschenk bzw. als Liebe im NT bezeichnet werden. Begriffe wie Herr,
Alleinherrscher, Allmacht verlieren ihren Sinn, weil sie Bezeichnungen für
(gegenständliche) Seiende sind und nicht für Sein in Hingabe. Schwierig wird es sein,
dann noch von Gott als Gesetzgeber zu sprechen bzw. als Grund und Ziel des

Bestehenden. Gott ist Beziehung und daher im menschlichen Erfahrungsbereich
Verhältnisbestimmung des Menschen. Gottes Beziehungsein ist nicht als eine

Abgeschiedenheit zu verstehen, die doch wieder nach Art eines Vorhandenen
begriffen wird, sondern als Gemeinschaft. Wo Beziehung herrscht, gibt es
Gemeinschaft und zwar personaler Art Daher ist Gottes Personsein nicht individuelle

Subjektivität, sondern Gott ist Persongemeinschaft, personale
Kommunikation, Solidarität Hier gibt es keine diktatorischen Herrschaftsbezü-

ge, sondern solidarische Gemeinschaft. Genau da aber versagt jedes Sprechen
von Gott Für unser Denken ist jede Gemeinschaft von Personen notwendig eine

numerische Vielheit wie etwa die Analogie der Familie als Personengemeinschaft

es ausdrückt. Wird Gott nicht individualistisch gedacht sondern solidarisch,

als Gemeinschaft, dann vervielfältigt sich sofort in unserem Denken das

Subjekt Genau so darf aber Gottes Persongemeinschaft nicht gedacht werden ;
dies wäre nämlich tatsächlich sehr nahe an einem polytheistischen Verständnis.
Viel zu wenig hat in der theologischen Sprechweise die Synode von Toledo (675)
nachgewirkt wo bestimmt wurde, dass von Gott keine Zahl ausgesagt werden,
das Zahlwort (eins oder drei) ihn nicht erfassen, noch der Gottesbegriff ganz

72



von der Zahl absehen kann. So wird, wenn von Gott als Vater, Sohn und Geist

gesprochen wird, anscheinend gezählt und doch ist jede Multiplikation falsch.
So drückt Trinität als Gemeinschaft, Solidarität, eine Einheit aus, die nicht als
Individualität gefasst werden kann, vielmehr Kommunikation, Beziehung
besagt. Gott als Persongemeinschaft und nicht als Personengemeinschaft zu
bezeichnen, hat den Vorteil, dass nicht eine Vielheit insinuiert, sondern die
Beziehungsvielfalt als Einheit gesehen wird.

6. Gottfür uns.

Diese Persongemeinschaft <Gott> ist nicht nur eine < Wesensbeschreibung)
der Wirklichkeit Gottes, sondern zugleich seine Wirkensbeschreibung. Man
sagt, die (immanente) Trinität ist die < heilsökonomische > Trinität .Gottes Wesen

als Persongemeinschaft wird nicht als physis (wie es Chalkedon (451) tat) zu
verstehen sein im Sinne einer (Natur), einer (essentia), sondern als ousia (wie
es Nikaia (325) tat) ; d.h. als An-wesenheit Gottes Sein ist Da-Sein beim
Menschen und der Mensch erfährt sich (bzw. kann sich) als bejaht als angenommen
erfahren. Gottes An-wesenheit ist Gottes Solidarität Es ist aber keine pan-
theistische An-wesenheit, sondern in der Weise der hypostasis, d.h. als
Lebensgrundlage. Diese ist aber nicht einfach identisch mit der Welt oder den
Menschen, sondern ist eine Begegnungsweise der Wirklichkeit die in unserem Denken

als dreidimensional gefasst werden kann : a) als Weiterfahrimg, b) als Erfahrung

des Menschen und c) als Gesellschaftserfahrung. Gott als An-wesenheit im
dreidimensionalen Lebensraum des Menschen ist nicht eine in sich geschlossene
Persongemeinschaft sondern offene Anwesenheit für menschliche Personen.
Die Menschen werden in die Persongemeinschaft mit eingeschlossen. Gott ist
mit den Menschen solidarisch, die sich nicht in der Herrschaft sondern in der
dialogischen Gemeinschaft Solidarität verwirklichen. Ein Gott, der
Persongemeinschaft ist ist ein Gott der mit den Menschen solidarisch ist der menschliche

Gemeinschaft trägt der Sinn zwischenmenschlicher Solidarität ist

Der christliche Gott ist also kein In-sich-Seiender Potentat und Herrscher,
sondern Beziehung, Selbsthingabe, Liebe, d.h. Persongemeinschaft. Gott ist
Ausdruck für den tiefsten Sinn menschlicher Gemeinschaft und Solidarität Er
ist kein Projekt des Menschen als ein ideales, übermenschliches Wesen, sondern
(personale) Beziehung. Zu Gott kann man sprechen, weü er reine Kommunikation

und nichts für sich allein > ist ; wir Menschen können nicht von unserem Ich
her leben, sondern allein aus einer Beziehung, die den Sinn unseres Seins er-
schliesst

73



7. DieAufhebung des <Theismus>.

Ist der christliche Glaube ein Monotheismus, ein Polytheismus, ein
Pantheismus oder gar ein Atheismus Er ist überhaupt kein Theismus. Der theisti-
sche Ansatz verbaut zumindest teilweise das Verständnis für Gott als
Persongemeinschaft und daher das Selbstverständnis des Menschen als Person, der in die
solidarische Existenzweise gerufen ist Zudem wird in den Theismen eine
unmittelbare, freilich immer indirekte Gotteserfahrung entweder geleugnet oder sehr
schwer verständlich.

Sicher ist der christliche Glaube kein monarchianischer Monotheismus,
sicher kein Polytheismus, der verschiedene göttliche Wesen kennt sicher kein
Pantheismus, der die Welt mit der Anwesenheit göttlicher Persongemeinschaft
identifiziert sicher kein Atheismus, der der Solidarität der Menschen untereinander

keinen letzten Sinn zu geben weiss.

Der christliche Glaube ist aber ein Monotheismus, insofern die Wirklichkeit
Gottes nicht auf unterschiedliche Wesen aufgeteilt werden kann, er ist ein
Polytheismus, insofern Beziehungsgemeinschaft als letzte Wirklichkeit erkannt wird,
er ist ein Pantheismus, insofern wir in Gottes An-wesenheit leben, uns bewegen
und sind, er ist ein Atheismus, insofern Gott kein (objektives Wesen> ist,
sondern mehr als dieses, eben Persongemeinschaft.

Daher überschreitet der christliche Glaube alle theistischen Formen
menschlicher Religiosität, weil Gottes Wirklichkeit ganz von seinem relationalen

Personsein her verstanden wird. Das ist der Sinn der Trinitätslehre und •
nicht ein Zahlenspiel mit eins und drei.

Am ehesten, jetzt recht verstanden, ist der christliche Glaube ein a-
theistischer, relationaler Monotheismus.

74


	Ist der christliche Glaube ein Monotheismus?

