
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Peter von der Osten-Sacken. GRUNDZÜGE EINER THEOLOGIE IM CHRISTLICH¬
JÜDISCHEN GESPRÄCH. Abhandlungen zum christlich-jüdischen Dialog Bd. 12,

München (Ch. Kaiser) 1982, paperback, 240 Seiten.

Der Verfasser will «Grundzüge eines Verständnisses Jesu Christi... erarbeiten, das nicht

per se antijüdisch strukturiert ist, vielmehr unter der Voraussetzung der theologisch
begründeten Bejahung Israels als Volk Gottes gewonnen wird» (35f). Gegenüber verschiedenen

Verfassern von Theologien des Judentums grenzt er sich dadurch ab, dass eres
erfolgreicher als sie vermeidet, das christlich-jüdische Verhältnis als einen isolierten theologischen
Block darzustellen. Er will vielmehr im Gespräch bleiben, und zwar hauptsächlich dadurch,
dass er ntl. Stellen, besonders aus Rom, 1 Kor und Eph deutet. Die stärkere Rückbindung des
Redens über die Juden an biblisch-neutestamentliche Zusammenhänge ist ihm wichtig (vgl.
26). In diesem Sinne schreibt er: «Alle Wege jüdisch-christlicher Begegnung gehen von der
Schrift aus und führen erneut auf sie hin» (198). Das exegetisierende Gespräch über Israel
will eine «Existenz im Miteinander» (168 u.ö.) begründen. Man soll sich nicht mehr auf Jesus

und Paulus berufen können, wenn man antijüdische exklusive Theologien und Christologien
vorträgt. Man soll verstehen lernen, dass die christlichen Gemeinden und Israel vielfältig und
unauflöslich aufeinander bezogen sind: «So wird auf diesem Wege die traditionelle
Antistruktur des Verhältnisses von Christen und Juden, soweit es das Verständnis Jesu

betrifft, in eine Synstruktur verwandelt, ohne die Gefahr eines beziehungslosen Nebenein-
anders beider herbeizuführen» (93).

Verschiedene bibeltheologische Anliegen werden besonders an paulinischen Texten
erprobt. Unter anderem geht es um die Judenchristen (144ff). Sie sind die «vereinsamten
Repräsentanten Israels in der Gemeinde Jesu Christi» (155). Die Christen aus den Völkern
sollen sie schätzen und ihnen behilflich sein, dass sie sich eigenständig entfalten können. Sie

sind unentbehrlich, weil sie das unlösliche Band zwischen den Jüngergemeinden Christi aus
den Völkern und Israel sind. Noch zentraler geht es um die Stellung Jesu Christi im Neuen
Testament und in den alttestamentlichen jüdischen und christlich-dogmatischen Zusammenhängen.

Von der Osten-Sacken hält dafür, «dass ein Entwurf einer am Neuen Testament
entwickelten Christologie, der sich allein oder vornehmlich auf das Kerygma von Kreuz und

Auferstehung Jesu Christi gründet, von vornherein eine Verkürzung darstellt» (130). Er
beobachtet, dass bereits im Neuen Testament «eine zunehmende Ausweitung der Bedeutung
Jesu Christi» vorkommt (72). Im Verlaufe der Kirchengeschichte sei Christus weiterhin
verselbständigt und verabsolutiert worden ; dies wirkte sich antijüdisch aus. Es bedeute eine
«Krisis einer jeden Christologie, die nicht eindeutig subordinatianisch orientiert ist, d.h. von
der Voraussetzung der klaren Unterordnung des Sohnes Gottes unter Gott selbst aus
entworfen und so zugleich funktional orientiert ist» (183). Das dritte grosse bibeltheologische
Thema ist das Nein Israels zu Christus, wie es besonders in Rom 9-11 und Eph gedeutet wird :

«Der jetzige sogenannte Ungehorsam der Mehrheit Israels ist selbst Heilsverhalten, weil
durch ihr Nein das Evangelium zu den Völkern gelangt ist (Rom 11,1 Iff)» (41). Es gelte,
diesen für die Völker glücklichen Ungehorsam zu akzeptieren und nicht nur die «konfessionelle

Messlatte des Bekenntnisses zu Jesus als Christus an das jüdische Volk» anzulegen
(66).

Von der Osten-Sacken legt das Neue Testament nicht vordem Hololcaust aus sondern
danach. Die verhärteten antijüdischen Christologien waren zwar nicht die Ursache für die
Naziverbrechen an den Juden, wohl aber ihr vernebelnder Hintergrund. Dementsprechend

50



durchzieht die Forderung nach christlicher Umkehr in Tat und Lehre das ganze Buch. Diese
Forderung ist in weiten Teilen verknüpft mit harten Polemiken gegen solche zeitgenössische
Bibliker, Dogmatiker etc., die mit den Deutungen und Umkehrforderungen des Verfassers
nicht konform gehen. Dazu kommen starke Anti-Worte gegen die Gegner des Synodalbeschlusses

der Evangelischen Kirche im Rheinland zur Erneuerung des Verhältnisses von
Christen und Juden vom 15. Januar 1980. Gerade weil von der Osten-Sacken Substantielles zu
sagen hat und weil er gegen die «Perhorreszierung der Gegner oder Andersgläubigen» (177)
gut zu Felde zieht, muss er aufpassen, dass ihm die von ihm teilweise über-polemisch
angefassten Kollegen sein Buch nicht als blosse Abrechnung mit den Gegnern der erwähnten
Landessynode deuten.

Jede christlich-theologische Beschäftigung mit den Juden hat ihre notwendigen Lücken.
Ein Verfasser kann unmöglich Judaist, Alttestamentler, Neutestamentier, Dogmatiker,
Hermeneut etc. in einem sein. Bei von der Osten-Sacken liegt z.B. — und dies soll kein Tadel
sein, sondern hauptsächlich ein Hinweis, dass ein Einzelner nicht alles berücksichtigen kann
— ein Mangel darin, dass er den vielen gegensinnigen Aussagen der jüdischen Schrifttümer
nicht nachgehen konnte und daher nur einige seine Thesen stützenden jüdischen
Äusserungen der nachbiblischen Zeit beiziehen konnte (vgl. 47). Ferner wäre ein Exkurs darüber
hilfreich gewesen, weshalb sich Juden, zwar als «Israel» verstehen, jedoch den Namen
«Juden» beibehalten wollen. Darüber fanden deutliche Auseinandersetzungen z.B. unter den
frühen Zionisten statt. Der Name Israel ist vielschichtig und vieldeutig. Dies wird z.B.
übersehen, wenn gesagt wird : «Israel als Staat versteht sich selbst im Zeichen der biblisch-
messianischen Verheissungen» (58). Teilweise stimmt das, teilweise nicht Ausserdem zeigen
der Staat Israel und die Verwendung des Israel-Begriffs in der Bibel, dass es eben mehrere
«Israel» gibt, die sich teilweise in beträchtlichen Nuancen voneinander unterscheiden.

Es wäre möglich, noch andere kritische Punkte (etwa die Messiasfrage und das Problem,
ob von der Osten-Sacken die Tendenzen im heutigen Judentum bezüglich des Christentums
richtig einschätzt) herauszugreifen. Darüber wären aber wohl längere Gespräche mit ihm zu
führen. Es wäre für den Rezensenten eine Freude, wenn wenigstens eine Grunderkenntnis in
der christlich-theologischen Welt heimisch würde. Von der Osten-Sacken hat diese
Erkenntnis im letzten Satz seines Buches so formuliert: «Es gibt nach Jesus Menschen, die
sind bereits dort, wohin das Dogma sie erst durch das Bekenntnis zu ihm führen will» (220).

C. Thoma.

Günter Stemberger, EPOCHEN DER JÜDISCHEN LITERATUR. An ausgewählten Texten
erläutert, München: C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung 1982 Beck'sche
Schwarze Reihe, Band 249), 176 S.

Nach des Autors eigenen Angaben gibt dieses Taschenbuch den Text eines Zyklus von
zwischen Dezember 1980 und April 1981 vom Südwestfunk Baden-Baden ausgestrahlten
Vorträgen wieder, deren Aufgabe es war, «exemplarisch Aspekte der jüdischen Literatur bis
1800 an ausgewählten Texten (zu) erläutern». Die Vorträge waren folgenden Themen
gewidmet: (1) Die Bibel — Gründungsdokument des jüdischen Volkes (S. 11-26); (2) Die
Zeit der Apokalyptik (S. 27-42); (3) Ein Volk von Philosophen — die Juden in Alexandrien
(S. 43-58) ; (41 Die Gemeinde vom Toten Meer (S. 59-73) ; (5) Der Talmud (S. 74-88) ; (6) Vom
Geist rabbinischer Bibelauslegung : Der Midrasch (S. 89-104) ; (7) Rabbinische Mystik und
mittelalterliche Kabbala (S. 105-120) ; (8) Hebräische Dichtung im Mittelalter (S. 121-138) ; (9)
Jiddische Literatur in Deutschland (S. 139-155); (10) Die jüdische Aufklärung (S. 156-170).
Den Abschluss des Buches bilden eine Zeittafel und ein Quellennachweis, der zugleich auch
Literaturhinweise bietet.

51



Der genannten Aufgabenstellung entsprechend machen den Schwerpunkt eines jeden
Kapitels (Vortrages) die Zitate der Texte aus. Ihre sachkundige und sorgfältige Auswahl ist
in jedem Falle geeignet, ebenso thematische Vielfalt und literarische Vielgestaltigkeit der
unter einem jeden Stichwort zusammengefassten Literatur zu veranschaulichen, wie deren
inhaltliche Bedeutsamkeit zu dokumentieren. Die behutsam vorgetragenen Erläuterungen zu
den zitierten Texten enthalten trotz ihrer Kürze viele wichtige Informationen, die beispielsweise

in Kap. 6 bis zur Erklärung der Begriffe Notarikon und Gematria (S. 99) reichen. In der
zeitgeschichtlichen wie literarhistorischen Einordnung der zitierten Texte folgt der Autor
dem, was er zu den entsprechenden Werken bzw. Verfassern in seiner «Geschichte der
jüdischen Literatur» (München 1977) geschrieben hat; ja, in gewissem Sinne kann man das

jetzt vorgelegte Buch als eine willkommene Ergänzung, da Quellensammlung, zu den
entsprechenden Kapiteln der «Geschichte der jüdischen Literatur» betrachten.

Einige kritische Bemerkungen sind gleichwohl anzubringen. Zwar betont der Autor,
dass die Konzipierung der «Epochen der jüdischen Literatur» als Rundfunkvorträge mit je
begrenzter Sendezeit es mit sich gebracht hat, «auf manche Gebiete der jüdischen Literatur
zu verzichten die mir ebenso wichtig erschienen (z.B. die jüdische Religionsphilosophie
im Mittelalter)»; als Leser bedauert man dies jedoch ebenso wie die unübersehbaren
Disproportionen, etwa im Vergleich von Kap. 4 und Kap. 8. Weit entfernt, die Bedeutung der
Gemeinde von Qumran schmälern zu wollen, hätte man sich doch gerade über das so

gewichtige hebräische Mittelalter ein Mehr an Informationen gewünscht, zumal dies auch
sonst in populären Darstellungen gewöhnlich viel zu kurz abgehandelt wird.

Gelegentlich hat die Kürze der Darstellung den Autor auch zu plakativen Formulierungen

verleitet ; etwa — um drei Beispiele zu geben — dort, wo es heisst «Bis Mendelssohn
reicht das jüdische Mittelalter» (S. 156), eine Formulierung, deren Inhalt durch das
anschliessende Kapitel (S. 156-170) sogleich erheblich zurückgenommen wird, und zwar mit
Recht; oder dort, wo es heisst, Spinoza sei «wegen seiner Kritik der jüdischen Tradition»
gebannt worden (S. 160), während es im Bannfluch lautete: «wegen abscheulicher
Ketzereien und schwarzer Taten» Übertretung der Speise- und Schabbatgebote); oder
dort, wo vom Einfluss Dantes auf Immanuel ha-Romi die Rede ist (s. 137-156), was
mindestens, wenn schon eine Zuordnung erwähnt wird, dahingehend zu ergänzen wäre (dies
hat G. Strohmaier in einigen Aufsätzen deutlich gemacht), dass Immanuel ha-Romi, wiewohl
er Dante kannte, seine entscheidenden Anleihen, ebenso wie jener auch, bei Abraham ibn
Ezra genommen hat.

Freilich wollen und können diese Bemerkungen den Wert des Buches als einer
Einführung, oder besser: als einer Hinführung und Anregung zu weiterer Beschäftigung mit
der jüdischen Literatur — eben dazu ist das Buch ja gedacht — nicht beeinträchtigen. Zwei
Druckfehler sollten bei einer Neuauflage hingegen unbedingt korrigiert werden ; und zwar
muss es S. 97 unten und 99 oben Ex 24,7 (statt Dtn 24,7) heissen. c c5. Schreiner.

Günter Schlichting. EIN JÜDISCHES LEBEN JESU. DIE VERSCHOLLENE TOLEDOT-
JESCHU-FASSUNG TAM U-MU'AD. Einleitung, Text, Übersetzung Kommentar,
Motivsynopse, Bibliographie, Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1982
Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, Bd. 24), XVI, 292 S.

Seit Samuel Krauss' letzten deutschsprachigen Studien zu den Toledot Jeschu vom Ende
der dreissiger Jahre hat sich das Schwergewicht der Forschung an den unter dem Stichwort
Toledot Jeschu zusammengefassten Überlieferungen in den englischsprachigen Raum
verlagert; und in William Horburys — bis heute leider ungedruckten — Dissertation «A
Critical Examination of the Toledoth Jeshu» (Diss. Cambridge 1970) hat sie dort ihren

52



vorläufigen Höhepunkt erreicht. G. Schlichtings erstes Verdienst ist es daher, mit seiner hier
anzuzeigenden Arbeit dieser Forschung im deutschsprachigen Raum wieder einen Platz
verschafft zu haben ; und es bleibt nur zu hoffen, dass ihr dieser Platz nicht wieder streitig
gemacht werden möge. Wichtig genug ist ihr Thema ohnehin, nicht zuletzt im Kontext des

gegenwärtigen jüdisch-christlichen Gesprächs, in dem die Diskussion um die Person Jesu,
sein Leben und Wirken ja durchaus keine nur periphere Rolle spielt.

Während W. Horbury in seiner erwähnten Dissertation anhand von 65 von ihm
untersuchten Handschriften um eine kritische Sichtung der gesamten Toledot-Jeschu-
Überlieferung bemüht ist, hat es sich G. Schlichting zur Aufgabe gemacht, «am Beispiel einer
einzigen Bearbeitung der Toledot Jeschu einen Einblick in den Brunnenschacht oder die
Werkstatt der Toledot-Jeschu-Überlieferung zu gewinnen» (S. 6). Als dieses Beispiel wählte
Schlichting die nach dem Chronogramm auf dem Titelblatt 1824 (vermutlich in Breslau)
unter dem Titel Tarn u-mu'ad erschienene Schrift, die der älteste Zeuge für einen von
jüdischer Seite veranlassten Druck einer Toledot-Jeschu-Bearbeitung ist. Den Hauptteil des
Buches (S. 52-187) bilden die anastatische Wiedergabe des hebräischen Textes (auf der
jeweils linken Seite) und dessen deutsche, sehr sorgfältig erarbeitete Übersetzung (auf der
jeweils rechten Seite gegenübergestellt), deren eingehender Kommentar in den 813

«Anmerkungen zur Übersetzung» (S. 189-228) untergebracht ist.

Diesem Hauptteil vorangestellt ist — wie bereits aus dem Untertitel des Buches
ersichtlich — eine ausführliche «Einleitung» (S. 1-50), in der der Verfasser zunächst die
Geschichte der Toledot-Jeschu-Forschung im allgemeinen (S. 1-6) sowie der Bearbeitung
Tarn u-mu'ad, soweit sie aufgrund von Handschriften und gedruckten Exemplaren
rekonstruierbar ist (S. 6-21), nachzeichnet. Besonders aufschlussreich sind die mit «Sitz im
Leben» (S. 22-26) und «Der theologische Gehalt» (S. 26-38) überschriebenen Einleitungskapitel.

Darin macht Schlichting zum einen deutlich, dass Tarn u-mu'ad, in Osteuropa
(Galizien) entstanden, nicht einfach ein «Antievangelium» ist oder sein will, sondern
vielmehr seine Aufgabe in der Abwehr christlicher Judenmission (S. 23.37.43), ja in der
Abwehr reformerischer und christlicher Einflüsse überhaupt hat (S. 26). Zum anderen zeigt
er, dass Tarn u-mu 'ad als «Leitfaden für ein jüdisch-christliches Gespräch» (S. 38) konzipiert
ist, das dessen Autor «nicht vom Standpunkt des Reformjudentums mit christlichen
Vertretern rationalistischer Theologie und Frömmigkeit (führt), sondern als toratreuer
jüdischer Theologe mit Vertretern christlicher Gemeinden, die sich in Lehre und Leben an
Dogma, Liturgie und Brauchtum ihrer Kirche halten» (S. 26). Berücksichtigt man den gegenwärtig

geführten Streit um das Thema Judenmission, gewinnt die Schrift Tarn u-mu'ad
geradezu brennende Aktualität : Wiewohl ihr Autor davon überzeugt ist, dass das Judentum
nicht untergehen werde, wie er mehrfach schreibt, so fragt er dennoch immer wieder seine

anonymen christlichen Disputanten, warum sie so eifriges Interesse daran haben, dass Juden
aufhören, Juden zu sein, wo sie doch den Juden dankbar sein müssten, dass sie ihnen ihren
Jesus gegeben haben

Dass und in welcher Weise der Autor von Tarn u-mu'ad bei der Erarbeitung seines
«Leitfadens» auf ältere Toledot-Jeschu-Überlieferungen zurückgegriffen hat, ist Gegenstand
der Erörterung im letzten Einleitungskapitel «Die Komposition» (S. 38-48). Auskunft
darüber gibt im einzelnen auch die minutiös aufgegliederte «Motiv-Synopse» (S. 229-266), in
der zwölf Überlieferungsstränge aufgelistet sind. Ist auch unübersehbar, dass der Autor vom
Tarn u-mu'ad ganz verschiedene Vorlagen verwendet hat, handschriftliche ebenso wie
gedruckte, was zu «kompositorischen Schwierigkeiten mit Geographie und Chronologie»
geführt hat, muss man dennoch anerkennen, dass ihm, wie Schlichting mit Recht bemerkt,
«ein kleines Kunstwerk gelungen ist, eine spannende Erzählung, die weite Verbreitung und
willige Leser gefunden hat» (S. 48).

53



So ist es denn Schlichtings zweites Verdienst, dieses «kleine Kunstwerk» durch seine
gründliche Bearbeitung und Übersetzung nun auch des Hebräischen nicht kundigen Lesern
erschlossen zu haben. Wer an der Weiterarbeit an den Toledot Jeschu interessiert ist, findet
in dem umfangreichen Literaturverzeichnis (S. 267-286) Anregung genug.

S. Schreiner.

Johann Maier. JÜDISCHE AUSEINANDERSETZUNG MIT DEM CHRISTENTUM
IN DER ANTIKE, Erträge der Forschung 177, Wissenschaftliche Buchgesellschaft
Darmstadt 1982, XIV und 320 Seiten, DM 75,— (für Mitglieder DM 44, —

Dieser Band stellt die Ergänzung zu dem Werk desselben Autors «Jesus von Nazareth in
der talmudischen Überlieferung» (EdF 82, 1978) dar. Beide Bände bilden eine grössere
Einheit (mit detaillierten Registern), auch hinsichtlich des «negativen» Ergebnisses, das der
Verf. in EdF 177 auf S. 206-208 u.a. folgendermassen skizziert: «Nur sehr wenige von den
zahlreichen Stellen in der rabbinischen Literatur, die man als Anspielungen oder als
Reaktionen auf das Christentum verstehen wollte, halten einer kritischen und
kontextgerechten Überprüfung stand. Direkte Bezugnahmen auf das Neue Testament lassen sich
überhaupt nicht aufweisen... Bemerkenswert ist vor allem, wie stark für jüdisch-rabbinisches
Bewusstsein die Kontinuität zwischen heidnischem und christlichem römischen Reich im
Vordergrund stand... grundlegend war das nach wie vor massgebliche Denkschema der
Zweiteilung der Menschheit in Israel und die <Weltvölker», das Rechnen mit den vier
Weltreichen à la Daniel, wobei die Konfrontation mit «Rom» (<Esau>/<Edom>) als viertem
und letztem Weltreich das aktuelle heilsgeschichtstheologische Bewusstsein so sehr
beherrschte, dass der Religion dieser Weltmacht lange keine besondere Beachtung geschenkt
wurde.» Dass diese und andere Ergebnisse in gründlichen Einzeluntersuchungen erlangt
wurden, lassen die sieben Hauptteile des Buches vor den «8 Schlussbemerkungen» (S. 206ff.)
erkennen : 1. Rabbinische Spuren des NT und sonstigen christlichen Schrifttums (S. Iff.) ; 2.

Reaktionen auf Paulus und seine Theologie (S. 125ff.) ; 3. Synagogenausschluss,
Verwünschung und Verfolgung (S. 130ff.) ; 4. Christliche Bräuche und Verhaltensweisen (S.

142ff.) ; 5. Tora, Erwählung und Verwerfung (S. 173ff.) ; Gottesvorstellung und Christologie
(S. 196ff.) ; 7. Eschatologie (S. 200ff.). Es ist zu hoffen, dass die m.E. plausiblen Ergebnisse
Maiers von Fachjudaisten kritisch überprüft werden. Des weiteren sollten im Rahmen der
alttestamentlichen Wissenschaft im Hinblick auf die «Entstehung des Kanons» Differenzierungen

beachtet und untersucht werden, wie sie der Verf. in seinem Buch S. lOff. darlegt.
Schliesslich leidet das christlich-jüdische «Gespräch» m.E. oft darunter, dass
verallgemeinerte (oder gar falsche) Gemeinplätze eine geradezu dogmatische Funktion ausüben.
Wenn die rabbinische Literatur in der Zeit vor der Reichskirche das Christentum nicht
beachtet, so hängt dies m.E. damit zusammen, dass eine Minderheit eine feindliche Mehrheit
solange als möglich am besten totschweigt.

Teilen Religionsgemeinschaften die Menschheit nur in sich und die «anderen» ein, fehlt
die Voraussetzung zu einem Dialog. Notwendig ist die Konzeption einer dritten Grösse (z.B.
Noachiden; auf christlicher Seite «Abrahamiden»?), die Grenzen nicht verwischen darf.
Aber auch hier genügen Schablonen nicht. Maier schliesst seine «Schlussbemerkungen» S.

208 mit der Forderung ab : « Man müsste also für die Frage des jüdisch-christlichen Verhältnisses

zunächst einmal von jenen biblischen Texten ausgehen, die in der jüdischen
Auslegungstradition besondere Berücksichtigung gefunden haben, diese dem
entsprechenden Befund auf christlicher Seite gegenüberstellen, in ihren jeweiligen assoziativen und
literarischen Kontexten untersuchen, und danach die möglichen Vergleiche und
Folgerungen ziehen. » H.Schmid.

54



Heiko A. Oberman, WURZELN DES ANTISEMITISMUS. CHRISTENANGST UND
JUDENPLAGE IM ZEITALTER VON HUMANISMUS UND REFORMATION,
Berlin, Severin und Siedler 1981, 217 S.

Oberman, Direktor des Institutes für Spätmittelalter und Reformation in Tübingen, geht
aus von drei führenden Gestalten Deutschlands, die zu Beginn des 16. Jahrhunderts auf je
eigene Weise für Toleranz und Glaubensfreiheit eintraten. Ihnen wurde von aufgeklärten
Historikern am Anfang unseres Jahrhunderts jeweils eine Rolle zugewiesen: «Der reichstreue

Reuchlin tritt auf als Vater der Judenemanzipation, der deutsche Luther als bigotter
Antisemit und der europäische Erasmus als Urbild von Toleranz und Verfechter der
Menschenwürde.» (S. 18) Diese Rollenzuweisungen halten aber näherer Prüfung nicht stand.
Um das Ergebnis vorwegzunehmen: «Im Toleranztraum des ausgehenden 15. und
beginnenden 16. Jahrhunderts war für ungetaufte Juden kein Platz. Ja, in Wirklichkeit ging die
Verbreitung dieses Ideals sogar auf Kosten der jüdischen Bevölkerung in Nordeuropa und
zwar besonders in Deutschland.» (S. 15) Dies ist das Ergebnis der drei Teile des Buches, die
mit einem detaillierten wissenschaftlichen Apparat versehen sind und eine Fundgrube der
neuern und älteren Literatur darbieten.

Oberman setzt zahlreiche Akzente anders als bisher. Wir können nur einiges stichwortartig

erwähnen : Reuchlin, der Förderer der hebräischen Sprache und kabbalistischer
Studien, war durchaus kein Philosemit, sondern stellte die Juden vor die Alternative
«Besserung oder Vertreibung». Sein Gegenspieler Johannes Pfefferkorn war nicht gar so
«finster», wie er immer dargestellt wurde. Er erlebte und erlitt vielmehr die Tragik eines
Konvertiten. Erasmus hat — wie schon Guido Kisch herausgearbeitet hatte — durchaus kein
aufgeklärtes Toleranzideal vertreten. Seine Schriften sind durchzogen von einem schroffen
Antijudaismus. Auch die Vertreter des linken Flügels der Reformation, etwa Balthasar
Hubmaier und Ludwig Hätzer bedienen sich kräftig der antijüdischen Stimmung in den sozial
benachteiligten Massen. Sehr aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang auch die Analyse
der zahlreichen Judenflugschriften dieses Zeitraums. Sie haben den Zweck, Angst in Zorn
umzusetzen und diesen auf die Juden, die Mönche und Pfaffen sowie die Obrigkeit
abzuleiten. Der lateinisch geschriebene «Pfeilköcher», ein Machwerk gegen die Juden, war
dfenbar noch verbreiteter als der spätmittelalterliche «Hexenhammer».

So muss auch nicht verwundern, dass auch in Luthers Stellung gegenüber den Juden,
wenn man sie auf diesem Hintergrund — also nicht isoliert betrachtet, manches in einem
etwas anderen Licht erscheint. Oberman betont, dass die Kluft zwischen dem jungen und
dem alten Luther nicht so gross ist, wie man oft meinte.

Es gibt Grundstrukturen der Theologie Luthers, die sich durchhalten, auch wenn im
Wechsel der Zeit manches anders akzentuiert wird.

Der manchmal eigenwillige Stil des Verfassers macht die Lektüre nicht immer leicht.
Aber sie lohnt sich. Am Schluss des Buches folgt eine Art historische Einleitung mit einer
Kurzbiografie der 19 handelnden Personen. — Wer sich in Zukunft mit der Judenfrage im
Zeitalter des Humanismus und der Reformation auseinandersetzen möchte, wird an diesem
Buch kaum vorbeigehen können. ^ Jansen

Julius H. Schoeps, MOSES MENDELSSOHN, Jüdischer Verlag, Königstein/Ts. 1979, 194 S.

Dieses Buch erschien zum 250. Geburtstag des jüdischen Sokrates, der «wie kein
anderer durch seine Person und durch sein Werk das Schicksal der Juden in Deutschland
und Europa an der Schwelle zum 19. Jahrhundert bestimmt hat. » (S. 6) Der Verfasser möchte

55



nicht neue Forschungsergebnisse präsentieren sondern dem interessierten Leser auf Grund
bisheriger Forschungen und eigener Entdeckungen einen ersten Einblick in Leben und Werk
Mendelssohns gewähren. Das ist ihm m.E. ausgezeichnet gelungen.

Mendelssohn, der heute weitgehend vergessen ist und allenfalls noch als jüdischer
Freund Lessings und Urbild des «Nathan» weiterlebt, war einer der bedeutendsten Vertreter
der deutschen Philosophie der Aufklärung vor Kant. Er stammte aus dem Ghetto in Dessau,
kam in jungen Jahren nach Berlin und eignete sich — weitgehend autodidaktisch — ein

grosses Wissen und umfangreiche Sprachkenntnisse an. So wurde er zum ersten Juden
Deutschlands, bei dem sich Judentum und moderne Kultur fast nahtlos miteinander
verbanden. Durch seine lebenslange Freundschaft mit Lessing trat er in einen inneren Dialog
mit ihm ein und widmete sich zunächst vor allem der Literaturkritik und Ästhetik. — Sehr
eindrücklich schildert Schoeps die Lage der Juden im Berlin Friedrich d. II. «Seine oft
verkündeten Prinzipien von Humanität und Toleranz, von Menschenwürde und Menschenliebe,

von Recht und Gerechtigkeit fanden auf Juden keine Anwendung.» (S. 78) Während
viele verfolgte christliche Minderheiten in Preussen ihren Schutz erhielten, wurden die
Juden durch strenge Gesetze und Verordnungen diskriminiert. Trotzdem gewann Mendelssohn

die Hochachtung der meisten gebildeten Zeitgenossen, insbesondere durch seine
Schrift «Phädon oder über die Unsterblichkeit der Seele». Nachdem Lavater ihn
aufgefordert hatte zum Christentum überzutreten, begann er sich intensiver auf die Grundlagen
des Judentums zu besinnen. Schoeps schildert auch Mendelssohns Leistungen für das
Judentum: seine Bibel- und Psalmenübersetzung, sein Eintreten für verfolgte Glaubensbrüder,

seine Gutachten und seine bedeutende Schrift «Jerusalem oder über religiöse Macht
und Judentum», in der er versucht, seine Philosophie mit dem überlieferten Judentum zu
vermitteln.

Das mit 16 Fotografien versehene Buch zeigt, wie aktuell manches, was damals zur
Diskussion stand, heute noch ist. „

Emanuel bin Gorion, Alfred Loeven, Otto Neuburger, Johann F. Oppenheimer ; (Hrsg.):
PHILO-LEXIKON, HANDBUCH DES JÜDISCHEN WISSENS, Königstein/Taunus:
Jüdischer Verlag im Athenäum-Verlag 1982, VIII, 416 S., 250 Abb., 42 z.T. mehrfarbige
Tafeln und Karten, 49,— DM. unveränderter Neudruck der 3., vermehrten und
verbesserten Auflage von 1936).

Wenn auch vor einem halben Jahrhundert schon erschienen, hat das Philo-Lexikon, das
der Jüdische Verlag dankenswerterweise nunmehr wieder zugänglich gemacht hat, dennoch
nichts von seiner Bedeutung und seinem Wert verloren. Sicher sind in den zurückliegenden
Jahren neue Lexika, mehrbändige Ausgaben ebenso wie kurzgefasste im Taschenbuchformat,

auf den Buchmarkt gekommen ; gleichwohl ist das Philo-Lexikon durch sie nicht
überholt. Es hat seinen Wert als vorzügliche Informationsquelle behalten, und dies nicht
zuletzt der Konzeption wegen, die ihm die Herausgeber seinerzeit zugrunde gelegt haben.

Zum einen ist es wie ein allgemeines Lexikon des Judentums angelegt, das auf
knappstem Raum eine beeindruckende Fülle zuverlässiger Informationen zur jüdischen
Religions-, Kultur- und Geistesgeschichte, zu den bedeutenden Gestalten aller Jahrhunderte,
zu einzelnen Ereignissen und Epochen der Geschichte sowie Begriffen bereithält; zum
anderen aber ist nicht zu übersehen, dass die Herausgeber mit ihrem Lexikon zugleich auch
einen eindrucksvollen Begriff von Juden und Judentum im deutschsprachigen Raum
vermitteln wollten, und in eben dieser Eigenschaft ist das Philo-Lexikon nicht nur nicht durch
ein anderes ersetzt, sondern schlechterdings nicht ersetzbar. Denn dieses Judentum, dessen

56



Vertreter die Herausgeber ebenso waren wie die vielen, deren Namen und Werk im Lexikon
verzeichnet und gewürdigt sind (schon ein flüchtiger Blick auf die eingestreuten Namenslisten

der Dichter, Denker, Erfinder, Künstler etc. genügt, um sich vorzustellen, wie arm
unsere Kultur- und Geistesgeschichte ohne sie wäre gibt es seit dem Holocaust nicht mehr.
Die Präsensform, in der von den jüdischen Gemeinden Deutschlands und deren Repräsentanten

in den entsprechenden Artikeln Bericht gegeben wird, ist nurmehr ein praesens
historicum, das als solches aber zugleich auch Vergegenwärtigung bedeutet. Gelegentlich
kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, die Herausgeber haben mit diesem ihrem
Lexikon — bewusst oder unbewusst — ihrer nichtjüdischen Umwelt andeuten wollen, was ihr
einmal fehlen wird, wenn sie nichts gegen den schon begonnenen Holocaust tut...

Der Neudruck dieses Philo-Lexikons bedeutet denn nicht nur, ein lange vergiffenes,
wichtiges und vorzügliches Nachschlagewerk wieder zugänglich zu machen, sondern ebenso
ein nun historisches Dokument vorgelegt zu haben, das als notwendige Erinnerung stets
greifbar bleiben sollte. c c\ \r< h tro i n/? i-

Walter Tetzlaff. 2000 KURZBIOGRAPHIEN BEDEUTENDER DEUTSCHER JUDEN
DES 20. JAHRHUNDERTS, Askania-Verlag (Postfach 17, D — 3067 Lindhorst), 384

Seiten, DM 36. —

Wer den Verfasser kennt, weiss, dass er in einer «menschlichen» Beziehung mit Juden
lebte und lebt. Mit Verehrung blickt er auf seine jüdischen Rechtslehrer Martin Wolff, Ernst
Rabel und Erich Kaufmann aus dem Berlin der Jahre 1928-32. Aus dieser Erfahrung und
Haltung heraus hat der Verf. — gleichsam «zum Gedächtnis» — in mühe- und liebevoller
Kleinarbeit 2000 Kurzbiographien von Juden aus dem deutschen Sprachraum, also nicht nur
aus den beiden Deutschland, sondern auch aus der Tschechoslowakei, Österreich, Schweiz
u.a. Ländern geschrieben, die den ersten Weltkrieg erlebten und — soweit sie am Leben sind
— das 60. Lebensjahr überschritten haben. Der Verf. schreibt im Vorwort u.a. : «Als
Nichtjude lege ich der Öffentlichkeit diese Sammlung von Kurzbiographien vor, um der
immer noch vorhandenen Klischeevorstellung entgegenzuwirken, Juden seien nur tüchtig als
Geschäftsleute. Unter den über 2000 aufgeführten Juden sind fast alle Berufe vertreten, über
1000 sind Emigranten, 750 Professoren aller Fakultäten, etwa 300 sind im Osten, in
Konzentrationslagern oder durch Selbstmord umgekommen... Jeder kann daraus erkennen,
welchen Beitrag zur deutschen Kultur Juden geleistet haben und welchen Aderlass für Kunst
und Wissenschaft, Politik und Wirtschaft die Judenverfolgung der Hitlerzeit bedeutet hat.»
Das Buch ist sehr zu empfehlen. Für Berichtigungen ist der Verfasser dankbar.

H. Schmid.

Joseph Gutman (Ed.): THE IMAGE AND THE WORD. CONFRONTATIONS IN
JUDAISM, CHRISTIANITY AND ISLAM American Academy of Religion. Society
of Biblical Literature: Religion and the Arts 4), Missoula, Montana: Scholars Press
1977, 175 S., J 7.50.

Der schmale Band gibt die Vorträge wieder, die im Rahmen der Jahrestagung der
«Society of Biblical Literature» am 29. Okt. 1976 in St. Louis gehalten wurden. Die Themen
der sieben Beiträge umfassen den Zeitraum von der deuteronomistischen Reform des 7.

57



vorchristlichen Jh. s. bis hin zur reformatorischen Epoche des 16. Jh. s und untersuchen die
Bilderfrage in Judentum, Christentum und Islam. Der Herausgeber, Joseph Gutmann,
handelt das Problem «Deuteronomy: Religious Reformation or Iconoclastic Revolution?»
(S. 5-25) in sehr informativer und anregender Weise ab. indem er die ökonomischen,
gesellschaftlichen und politischen Fakten herausstellt, die im Hintergrund dieses in der
Forschung so viel diskutierten Reformversuchs erkennbar werden. Der Beitrag von Paul C.

Finney «Antecedents of Byzantine Iconoclasm: Christian Evidence before Constantine» (S.

27-47) wirft mehr Fragen auf, als er überzeugend zu beantworten vermag. Das liegt schon
darin begründet, dass der Vf. die bereits im Neuen Testament formulierte theologische
Kritik am religiösen Bild nicht zur Kenntnis nimmt und im weiteren Verlauf seiner

Ausführungen mit den Quellen in einer Weise umgeht, die eigentlich kaum zu rechtfertigen
ist. Als recht typisches Beispiel für den Argumentationsstil des Vf.s seien hier nur die
Schlußsätze seiner Studie zitiert: «Christiansdid not trash their neighbors' religious art until
it became safe to do so in the fourth century, but throughout their earlier years they did
occasionally express attitudes and opinions about religious arts, especially those of their non-
Christian competitors. If the Byzantine Iconoclastic controversy has any antecedents in the
earliest period of Christian history (which I doubt), they lie in the realm of opinion rather
than action.» (S. 40f.) Sehr vorsichtig und ausgewogen votiert Stephen Gero in seinem

Vortrag «Byzantine Iconoclasm and the Failure of a Medieval Reformation» (S. 49-62), der
jüdische oder islamische Einflüsse auf die Position der byzantinischen Bilderfeinde
ausdrücklich verneint (S. 52f.) und die ikonoklastische Bewegung des 8. und 9. Jh.s zu
verstehen versucht «as a crucial but unsuccessful attempt at a reformation, which, given
different circumstances, may well have utterly transformed Byzantine religious life» (S. 56f.).
Anthony Welch erörtert das Problem «Epigraphs as Icons : The Role of the Written Word in
Islamic Art» (S. 63-74) und versucht, der weitverbreiteten Auffassung, dass der Islam per se

«exclusively aniconic» oder sogar «iconoclastic» sei, entgegenzutreten. Richtiger ist es nach
Welch, den Islam als eine Kultur zu begreifen, «which is not iconoclastic but which is

aniconic» (S. 68). Die Arbeiten von William R. Jones über «Art and Christian Piety: Iconoclasm

in Medieval Europe» (S. 75-105), Carl C. Christensen über «Patterns of Iconoclasm in
the Early Reformation: Strasbourg and Basel» (S. 107-148) und William S. Matlby über
«Iconoclasm and Politics in the Netherlands, 1566» (S. 149-164). können hier nur
bibliographiert werden, da sie das Interessengebiet dieser Zeitschrift nicht unmittelbar
betreffen.

Im Vorwort zu dem hier anzuzeigenden Band hat J. Gutmann als Ergebnis der
breitgefächerten Studien zusammengefasst : «The suggest that iconoclasm is more than a theological

problem., What emerges from these studies is an understanding of the complex
interplay of social, political and economic forces whose crude or sophisticated theological
formulations more often cloak rather than reveal the real issues of the conflict.» (S. 3).

Dieser Tendenz ist ausdrücklich zuzustimmen, hat doch gerade die theologische Forschung
nur allzu lange die Augen vor der Tatsache verschliessen wollen, dass theologisches Denken
und Streiten immer auch ganz und gar untheologische Implikationen haben, die bewusst zu
machen sind. Ob man allerdings mit dem Herausgeber das Urteil teilen wird, dass durch die
hier vorgelegten Untersuchungen «the whole question to renewed examination and
intensive research » eröffnet worden sei, muss insbesondere im Blick auf die Äusserungen
zum Bilderproblem in der Alten Kirche und ihrer Umwelt, offen bleiben. Der Rez. meint,
dass hier das Pendel zu weit in die Gegenrichtung gegangen ist. Es ist zu hoffen, dass das

Gespräch über die Probleme der jüdischen Kunst, das J. Gutmann bereits in so vielfältiger
Weise als Autor und Editor angeregt und moderiert hat, auch durch dieses Buch — wenn
auch teilweise in kritischer Auseinandersetzung — bereichert und fortgeführt werden wird.

P. Maser.

58



Veröffentlichungen des Instituts Kirche und Judentum, Berlin. — Peter von der Osten-
Sacken gibt im «Selbstverlag Institut Kirche und Judentum (Berlin)» eine neue Reihe
mit dem Titel «Studien zu jüdischem Volk und christlicher Gemeinde heraus. Dem
Rezensenten liegen die beiden ersten Bände vor :

1. Pierre Lenhardt, Auftrag und Unmöglichkeit eines legitimen christlichen Zeugnisses
gegenüber den Juden. Eine Untersuchung zum theologischen Stand des Verhältnisses
von Kirche und jüdischem Volk, Berlin 1980, IX und 140 Seiten, DM 9. —

2. Wilfried Schweikhart, Zwischen Dialog und Mission. Zur Geschichte und Theologie
der christlich-jüdischen Beziehungen seit 1945. Eine methodologische und
theologiegeschichtliche Untersuchung, Berlin 1980, XV und 292 Seiten, DM 13.50.

Die erste Veröffentlichung enthält die von U. Bohn glänzend übersetzte Lizentiaten-
arbeit von Frère Pierre Lenhardt aus dem Jahre 1970, versehen mit einem Anhang
katholischer Beiträge von 1970-79 (S. 139f.). Die Arbeit besteht nach Vorworten und
Einführung aus I. Allgemeines über den Dialog zwischen Christen und Juden ; II. Schwierigkeiten

des Dialogs zwischen Christen und Juden, und dem «Schluss : Zur Frage der Möglichkeit,

von christlicher Seite aus die Unmöglichkeit des Dialogs zu reduzieren». Den
besonderen Wert des Buches sehe ich darin, dass hier ein katholischer Theologe, der in
Israel lebt, realistisch und mit geradezu mathematischer Präzision auf eine Aporie hinweist,
die A. Neher folgendermassen umschreibt: «Zwei Welt-Konzeptionen stossen aufeinander
— und sie können sich nur um den Preis gegenseitiger Verzichtleistungen versöhnen» (S. 86).
Hinzufügen möchte ich: da eine Verzichtleistung der jeweiligen Treue gegenüber Gottes
Wort widerspräche, ist nur eine gottgegebene eschatologische Synthese zu erhoffen, die hier
und jetzt christlicherseits als «neue Kreatur in Christus» praktiziert werden kann.

Der zweite Band enthält eine überarbeitete Heidelberger (Prof. Gensichen) Dissertation,
die u.a. erkennen lässt, dass «Dialog» und «Mission» keine echten Alternativen sein können,
deswegen heisst es auch «Zwischen Dialog und Mission». Nach Vorworten und Einleitung
handelt der Verf. ab : I. Aus der geschichtlichen Entwicklung von der Jahrhundertwende bis
zur Gegenwart ; II. Christliche Positionen zum jüd. Volk ; III. Die Position des Dialogs ; IV.
Die christliche Judenmission; V. Judenchristen; VI. Zusammenfassung und Folgerungen.
Die Gliederung verspricht einen umfassenden Überblick, und die Ausführungen lösen dieses
Versprechen ein. Von praktischem Wert ist der umfangreiche Anhang (S. 244ff.), der u.a.
eine «geschichtliche Übersicht» (bis 1960) und ein «Verzeichnis ausgewählter Verlautbarungen

zum christl.-jüd. Verhältnis», auch «Hinweise auf weiterführende neuere Arbeiten»
enthält. Der Verf., dessen Herz stärker für die «Mission» zu schlagen scheint, sagt vom
Dialog, dass er «seine kirchengeschichtliche Berechtigung» hat, «denn die Vertreter des
Dialogs haben ein theologisches Defizit aufgearbeitet, indem sie profiliert die enge
Verbundenheit zwischen dem jüd. und christl. Teil des einen Gottesvolkes herausgestellt
haben.» Diese Aussage muss auf Grund der Arbeit von P. Lenhardt kritisch gewertet werden,
auch weil Juden kaum von einem auch die Kirche einschliessenden einzigen Gottesvolk
sprechen. Das Positive des von «Missionen» initiierten «Dialogs» ist die Anerkennung des
luden als Subjekt und nicht als Objekt. Schweikhart sieht mit Recht das heikle Problem der
Judenchristen, besonders für die jüdische Seite (z.B. S. 231). Werden sie nicht als Juden
anerkannt (oft entgegen ihrem eigenen Selbstverständnis), so fehlt eine vitale Verbindung
der Kirche aus Juden und Heiden zum jüdischen Volk, was sich in bezug auf den Arierparagraphen

nachteilig für Christen und Juden ausgewirkt hat. Auch die Arbeit von Schweikhart
trägt zur Versachlichung des innerchristlichen Gesprächs über die Begegnung mit Juden und
Judentum bei. H. Schmid.

59


	Rezensionen

