Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 39 (1983)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

'REZENSIONEN

Peter von der Osten-Sacken, GRUNDZUGE EINER THEOLOGIE IM CHRISTLICH-
JUDISCHEN GESPRACH. Abhandlungen zum christlich-jiidischen Dialog Bd. 12,
Miinchen (Ch. Kaiser) 1982, paperback, 240 Seiten.

Der Verfasser will «Grundziige eines Verstdndnisses Jesu Christi... erarbeiten, das nicht
per se antijidisch strukturiert ist, vielmehr unter der Voraussetzung der theologisch
begriindeten Bejahung Israels als Volk Gottes gewonnen wird» (35f). Gegeniiber verschie-
denen Verfassern von Theologien des Judentums grenzt er sich dadurch ab, dass er es erfolg-
reicher als sie vermeidet, das christlich-jiidische Verhiltnis als einen isolierten theologischen
Block darzustellen. Er will vielmehr im Gesprich bleiben, und zwar hauptsichlich dadurch,
dass er ntl. Stellen, besonders aus Rom, 1 Kor und Eph deutet. Die stirkere Riickbindung des
Redens iiber die Juden an biblisch-neutestamentliche Zusammenhiénge ist ihm wichtig (vgl.
26). In diesem Sinne schreibt er: « Alle Wege jiidisch-christlicher Begegnung gehen von der
Schrift aus und fithren erneut auf sie hin» (198). Das exegetisierende Gesprich iiber Israel
will eine «Existenz im Miteinander» (168 u.o.) begriinden. Man soll sich nicht mehr auf Jesus
und Paulus berufen kdnnen, wenn man antijiidische exklusive Theologien und Christologien
vortriigt. Man soll verstehen lernen, dass die christlichen Gemeinden und Israel vielfiltig und
unaufloslich aufeinander bezogen sind: «So wird auf diesem Wege die traditionelle
Antistruktur des Verhiltnisses von Christen und Juden, soweit es das Verstdndnis Jesu
betrifft, in eine Synstruktur verwandelt, ohne die Gefahr eines beziehungslosen Nebenein-
anders beider herbeizufithren» (93).

Verschiedene bibeltheologische Anliegen werden besonders an paulinischen Texten
erprobt. Unter anderem geht es um die Judenchristen (144ff). Sie sind die «vereinsamten
Reprisentanten Israels in der Gemeinde Jesu Christi» (155). Die Christen aus den Voélkern
sollen sie schétzen und ihnen behilflich sein, dass sie sich eigenstindig entfalten konnen. Sie
sind unentbehrlich, weil sie das unlosliche Band zwischen den Jiingergemeinden Christi aus
den Volkern und Israel sind. Noch zentraler geht es um die Stellung Jesu Christi im Neuen
Testament und in den alttestamentlichen jiidischen und christlich-dogmatischen Zusammen-
héngen. Von der Osten-Sacken halt dafiir, «dass ein Entwurf einer am Neuen Testament
entwickelten Christologie, der sich allein oder vornehmlich auf das Kerygma von Kreuz und
Auferstehung Jesu Christi griindet, von vornherein eine Verkiirzung darstellt» (130). Er
beobachtet, dass bereits im Neuen Testament «eine zunehmende Ausweitung der Bedeutung
Jesu Christi» vorkommt (72). Im Verlaufe der Kirchengeschichte sei Christus weiterhin
verselbstdndigt und verabsolutiert worden ; dies wirkte sich antijiidisch aus. Es bedeute eine
«Krisis einer jeden Christologie, die nicht eindeutig subordinatianisch orientiert ist, d.h. von
der Voraussetzung der klaren Unterordnung des Sohnes Gottes unter Gott selbst aus
entworfen und so zugleich funktional orientiert ist» (183). Das dritte grosse bibeltheologische
Thema ist das Nein Israels zu Christus, wie es besonders in Rdm 9-11 und Eph gedeutet wird :
«Der jetzige sogenannte Ungehorsam der Mehrheit Israels ist selbst Heilsverhalten, weil
durch ihr Nein das Evangelium zu den Volkern gelangt ist (Rém 11,11ff)» (41). Es gelte,
diesen fiir die Vélker gliicklichen Ungehorsam zu akzeptieren und nicht nur die «konfes-
sionelle Messlatte des Bekenntnisses zu Jesus als Christus an das jiidische Volk » anzulegen
(66).

Von der Osten-Sacken legt das Neue Testament nicht vor dem Hololcaust aus sondern
danach. Die verhirteten antijiidischen Christologien waren zwar nicht die Ursache fiir die
Naziverbrechen an den Juden, wohl aber ihr vernebelnder Hintergrund. Dementsprechend

50



durchzieht die Forderung nach christlicher Umkehr in Tat und Lehre das ganze Buch. Diese
Forderung ist in weiten Teilen verkniipft mit harten Polemiken gegen solche zeitgendssische
Bibliker, Dogmatiker etc., die mit den Deutungen und Umkehrforderungen des Verfassers
nicht konform gehen. Dazu kommen starke Anti-Worte gegen die Gegner des Synodalbe-
schlusses der Evangelischen Kirche im Rheinland zur Erneuerung des Verhiltnisses von
Christen und Juden vom 15. Januar 1980. Gerade weil von der Osten-Sacken Substantielles zu
sagen hat und weil er gegen die «Perhorreszierung der Gegner oder Andersgldubigen» (177)
gut zu Felde zieht, muss er aufpassen, dass ihm die von ihm teilweise iiber-polemisch
angefassten Kollegen sein Buch nicht als blosse Abrechnung mit den Gegnern der erwéhnten
Landessynode deuten.

Jede christlich-theologische Beschiftigung mit den Juden hat ihre notwendigen Liicken.
Ein Verfasser kann unméglich Judaist, Alttestamentler, Neutestamentler, Dogmatiker,
Hermeneut etc. in einem sein. Bei von der Osten-Sacken liegt z.B. — und dies soll kein Tadel
sein, sondern hauptsichlich ein Hinweis, dass ein Einzelner nicht alles beriicksichtigen kann
— ein Mangel darin, dass er den vielen gegensinnigen Aussagen der jiidischen Schrifttiimer
nicht nachgehen konnte und daher nur einige seine Thesen stiitzenden jiidischen Ausse-
rungen der nachbiblischen Zeit beiziehen konnte (vgl. 47). Ferner wire ein Exkurs dariiber
hilfreich gewesen, weshalb sich Juden, zwar als «Israel» verstehen, jedoch den Namen
«Juden» beibehalten wollen. Dariiber fanden deutliche Auseinandersetzungen z.B. unter den
friihen Zionisten statt. Der Name Israel ist vielschichtig und vieldeutig. Dies wird z.B.
Ubersehen, wenn gesagt wird : «Israel als Staat versteht sich selbst im Zeichen der biblisch-
messianischen Verheissungen» (58). Teilweise stimmt das, teilweise nicht! Ausserdem zeigen
der Staat Israel und die Verwendung des Israel-Begriffs in der Bibel, dass es eben mehrere
«lIsrael» gibt, die sich teilweise in betriichtlichen Nuancen voneinander unterscheiden.

Es wire méglich, noch andere kritische Punkte (etwa die Messiasfrage und das Problem,
ob von der Osten-Sacken die Tendenzen im heutigen Judentum beziiglich des Christentums
richtig einschétzt) herauszugreifen. Dariiber wiren aber wohl lingere Gespriche mit ihm zu
filhren. Es wire fiir den Rezensenten eine Freude, wenn wenigstens eine Grunderkenntnis in
der christlich-theologischen Welt heimisch wiirde. Von der Osten-Sacken hat diese
Erkenntnis im letzten Satz seines Buches so formuliert: «Es gibt nach Jesus Menschen, die
sind bereits dort, wohin das Dogma sie erst durch das Bekenntnis zu ihm fithren will» (220).

C. Thoma.

Giinter Stemberger, EPOCHEN DER JUDISCHEN LITERATUR. An ausgewihlten Texten
erliutert, Miinchen: C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung 1982 (= Beck’sche
Schwarze Reihe, Band 249), 176 S.

Nach des Autors eigenen Angaben gibt dieses Taschenbuch den Text eines Zyklus von
zwischen Dezember 1980 und April 1981 vom Siidwestfunk Baden-Baden ausgestrahlten
Vortriigen wieder, deren Aufgabe es war, «exemplarisch Aspekte der jiidischen Literatur bis
1800 an ausgewihlten Texten (zu) erldutern». Die Vortrige waren folgenden Themen
gewidmet: (1) Die Bibel — Griindungsdokument des jiidischen Volkes (S. 11-26); (2) Die
Zeit der Apokalyptik (S. 27-42); (3) Ein Volk von Philosophen — die Juden in Alexandrien
(S. 43-58) ; (4) Die Gemeinde vom Toten Meer (S. 59-73) ; (5) Der Talmud (S. 74-88); (6) Vom
Geist rabbinischer Bibelauslegung : Der Midrasch (S. 89-104); (7) Rabbinische Mystik und
mittelalterliche Kabbala (S. 105-120) ; (8) Hebriische Dichtung im Mittelalter (S. 121-138) ; (9)
Jiddische Literatur in Deutschland (S. 139-155); (10) Die jiidische Aufklirung (S. 156-170).
Den Abschluss des Buches bilden eine Zeittafel und ein Quellennachweis, der zugleich auch
Literaturhinweise bietet.

31



Der genannten Aufgabenstellung entsprechend machen den Schwerpunkt eines jeden
Kapitels (Vortrages) die Zitate der Texte aus. Ihre sachkundige und sorgfiltige Auswahl ist
in jedem Falle geeignet, ebenso thematische Vielfalt und literarische Vielgestaltigkeit der
unter einem jeden Stichwort zusammengefassten Literatur zu veranschaulichen, wie deren
inhaltliche Bedeutsamkeit zu dokumentieren. Die behutsam vorgetragenen Erlduterungen zu
den zitierten Texten enthalten trotz ihrer Kiirze viele wichtige Informationen, die beispiels-
weise in Kap. 6 bis zur Erklidrung der Begriffe Notarikon und Gematria (S. 99) reichen. In der
zeitgeschichtlichen wie literarhistorischen Einordnung der zitierten Texte folgt der Autor
dem, was er zu den entsprechenden Werken bzw. Verfassern in seiner «Geschichte der
jiidischen Literatur» (Miinchen 1977) geschrieben hat; ja, in gewissem Sinne kann man das
jetzt vorgelegte Buch als eine willkommene Ergénzung, da Quellensammlung, zu den ent-
sprechenden Kapiteln der «Geschichte der jiidischen Literatur» betrachten.

Einige kritische Bemerkungen sind gleichwohl anzubringen. Zwar betont der Autor,
dass die Konzipierung der «Epochen der jiidischen Literatur» als Rundfunkvortriige mit je
begrenzter Sendezeit es mit sich gebracht hat, «auf manche Gebiete der jiidischen Literatur
zu verzichten (...), die mir ebenso wichtig erschienen (z.B. die jiidische Religionsphilosophie
im Mittelalter)»; als Leser bedauert man dies jedoch ebenso wie die uniibersehbaren
Disproportionen, etwa im Vergleich von Kap. 4 und Kap. 8. Weit entfernt, die Bedeutung der
Gemeinde von Qumran schmélern zu wollen, hitte man sich doch gerade iiber das so
gewichtige hebriische Mittelalter ein Mehr an Informationen gewiinscht, zumal dies auch
sonst in populdren Darstellungen gewohnlich viel zu kurz abgehandelt wird.

Gelegentlich hat die Kiirze der Darstellung den Autor auch zu plakativen Formulie-
rungen verleitet ; etwa — um drei Beispiele zu geben — dort, wo es heisst « Bis Mendelssohn
reicht das jiidische Mittelalter» (S. 156), eine Formulierung, deren Inhalt durch das
anschliessende Kapitel (S. 156-170) sogleich erheblich zuriickgenommen wird, und zwar mit
Recht; oder dort, wo es heisst, Spinoza sei «wegen seiner Kritik der jiidischen Tradition»
gebannt worden (S. 160), wédhrend es im Bannfluch lautete: «wegen abscheulicher
Ketzereien und schwarzer Taten» (= Ubertretung der Speise- und Schabbatgebote); oder
dort, wo vom Einfluss Dantes auf Immanuel ha-Romi die Rede ist (s. 137-156), was
mindestens, wenn schon eine Zuordnung erwihnt wird, dahingehend zu ergéinzen wire (dies
hat G. Strohmaier in einigen Aufsidtzen deutlich gemacht), dass Immanuel ha-Romi, wiewohl
er Dante kannte, seine entscheidenden Anleihen, ebenso wie jener auch, bei Abraham ibn
Ezra genommen hat.

Freilich wollen und konnen diese Bemerkungen den Wert des Buches als einer
Einfiithrung, oder besser: als einer Hinfithrung und Anregung zu weiterer Beschiftigung mit
der jiidischen Literatur — eben dazu ist das Buch ja gedacht! — nicht beeintrachtigen. Zwei
Druckfehler sollten bei einer Neuauflage hingegen unbedingt korrigiert werden; und zwar

muss es S. 97 unten und 99 oben Ex 24,7 (statt Dtn 24,7) heissen. .
S. Schreiner.

Giinter Schlichting, EIN JUDISCHES LEBEN JESU. DIE VERSCHOLLENE TOLEDOT-
JESCHU-FASSUNG TAM U-MU'AD. Einleitung, Text, Ubersetzung Kommentar,
Motivsynopse, Bibliographie, Tiibingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) 1982 (= Wissen-
schaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, Bd. 24), XVI, 292 S.

Seit Samuel Krauss' letzten deutschsprachigen Studien zu den Toledot Jeschu vom Ende
der dreissiger Jahre hat sich das Schwergewicht der Forschung an den unter dem Stichwort
Toledot Jeschu zusammengefassten Uberlieferungen in den englischsprachigen Raum
verlagert; und in William Horburys — bis heute leider ungedruckten — Dissertation «A
Critical Examination of the Toledoth Jeshu» (Diss. Cambridge 1970) hat sie dort ihren

52



vorldufigen Hohepunkt erreicht. G. Schlichtings erstes Verdienst ist es daher, mit seiner hier
anzuzeigenden Arbeit dieser Forschung im deutschsprachigen Raum wieder einen Platz
verschafft zu haben; und es bleibt nur zu hoffen, dass ihr dieser Platz nicht wieder streitig
gemacht werden moge. Wichtig genug ist ihr Thema ohnehin, nicht zuletzt im Kontext des
gegenwirtigen jiidisch-christlichen Gesprichs, in dem die Diskussion um die Person Jesu,
sein Leben und Wirken ja durchaus keine nur periphere Rolle spielt.

Wihrend W. Horbury in seiner erwdhnten Dissertation anhand von 65 von ihm
untersuchten Handschriften um eine kritische Sichtung der gesamten Toledot-Jeschu-
Uberlieferung bemiiht ist, hat es sich G. Schlichting zur Aufgabe gemacht, «am Beispiel einer
einzigen Bearbeitung der Toledot Jeschu einen Einblick in den Brunnenschacht oder die
Werkstatt der Toledot-Jeschu-Uberlieferung zu gewinnen» (S. 6). Als dieses Beispiel wiihlte
Schlichting die nach dem Chronogramm auf dem Titelblatt 1824 (vermutlich in Breslau)
unter dem Titel Tam u-mu'ad erschienene Schrift, die der ilteste Zeuge fiir einen von
Judischer Seite veranlassten Druck einer Toledot-Jeschu-Bearbeitung ist. Den Hauptteil des
Buches (S. 52-187) bilden die anastatische Wiedergabe des hebriischen Textes (auf der
jeweils linken Seite) und dessen deutsche, sehr sorgfiltig erarbeitete Ubersetzung (auf der
jeweils rechten Seite gegeniibergestellt), deren eingehender Kommentar in den 813
«Anmerkungen zur Ubersetzung » (S. 189-228) untergebracht ist.

Diesem Hauptteil vorangestellt ist — wie bereits aus dem Untertitel des Buches
ersichtlich — eine ausfiihrliche «Einleitung» (S. 1-50), in der der Verfasser zunichst die
Geschichte der Toledot-Jeschu-Forschung im allgemeinen (S. 1-6) sowie der Bearbeitung
Tam u-mu'ad, soweit sie aufgrund von Handschriften und gedruckten Exemplaren re-
konstruierbar ist (S. 6-21), nachzeichnet. Besonders aufschlussreich sind die mit «Sitz im
Leben» (S. 22-26) und «Der theologische Gehalt» (S. 26-38) iiberschriebenen Einleitungs-
kapitel. Darin macht Schlichting zum einen deutlich, dass Tam u-muad, in Osteuropa
(Galizien) entstanden, nicht einfach ein «Antievangelium» ist oder sein will, sondern
vielmehr seine Aufgabe in der Abwehr christlicher Judenmission (S. 23.37.43), ja in der
Abwehr reformerischer und christlicher Einfliisse iiberhaupt hat (S. 26). Zum anderen zeigt
er, dass Tam u-mu ad als «Leitfaden fiir ein jidisch-christliches Gesprach» (S. 38) konzipiert
ist, das dessen Autor «nicht vom Standpunkt des Reformjudentums mit christlichen
Vertretern rationalistischer Theologie und Frommigkeit (fithrt), sondern als toratreuer
jidischer Theologe mit Vertretern christlicher Gemeinden, die sich in Lehre und Leben an
Dogma, Liturgie und Brauchtum ihrer Kirche halten» (S. 26). Beriicksichtigt man den gegen-
wirtig gefithrten Streit um das Thema Judenmission, gewinnt die Schrift Tam u-muad
geradezu brennende Aktualitidt: Wiewohl ihr Autor davon iiberzeugt ist, dass das Judentum
nicht untergehen werde, wie er mehrfach schreibt, so fragt er dennoch immer wieder seine
anonymen christlichen Disputanten, warum sie so eifriges Interesse daran haben, dass Juden
aufhéren, Juden zu sein, wo sie doch den Juden dankbar sein miissten, dass sie ihnen ihren
Jesus gegeben haben !

Dass und in welcher Weise der Autor von Tam u-muad bei der Erarbeitung seines
«Leitfadens» auf dltere Toledot-Jeschu-Uberlieferungen zuriickgegriffen hat, ist Gegenstand
der Erorterung im letzten Einleitungskapitel «Die Komposition» (S. 38-48). Auskunft
dariiber gibt im einzelnen auch die minutios aufgegliederte « Motiv-Synopse» (S. 229-266), in
der zwolf Uberlieferungsstriinge aufgelistet sind. Ist auch uniibersehbar, dass der Autor vom
Tam u-mu'ad ganz verschiedene Vorlagen verwendet hat, handschriftliche ebenso wie
gedruckte, was zu «kompositorischen Schwierigkeiten mit Geographie und Chronologie»
gefithrt hat, muss man dennoch anerkennen, dass ihm, wie Schlichting mit Recht bemerkt,
«ein kleines Kunstwerk gelungen ist, eine spannende Erzihlung, die weite Verbreitung und
willige Leser gefunden hat» (S. 48).

a5



So ist es denn Schlichtings zweites Verdienst, dieses «kleine Kunstwerk» durch seine
griindliche Bearbeitung und Ubersetzung nun auch des Hebriischen nicht kundigen Lesern
erschlossen zu haben. Wer an der Weiterarbeit an den Toledot Jeschu interessiert ist, findet
in dem umfangreichen Literaturverzeichnis (S. 267-286) Anregung genug.

S. Schreiner.

Johann Maier, JUDISCHE AUSEINANDERSETZUNG MIT DEM CHRISTENTUM
IN DER ANTIKE, Ertrage der Forschung 177, Wissenschaftliche Buchgesellschaft
Darmstadt 1982, XIV und 320 Seiten, DM 75,— (fiir Mitglieder DM 44,—).

Dieser Band stellt die Ergdnzung zu dem Werk desselben Autors «Jesus von Nazareth in
der talmudischen Uberlieferung» (EdF 82, 1978) dar. Beide Binde bilden eine grossere
Einheit (mit detaillierten Registern), auch hinsichtlich des «negativen» Ergebnisses, das der
Verf. in EdF 177 auf S. 206-208 u.a. folgendermassen skizziert: « Nur sehr wenige von den
zahlreichen Stellen in der rabbinischen Literatur, die man als Anspielungen oder als
Reaktionen auf das Christentum verstehen wollte, halten einer kritischen und kontext-
gerechten Uberpriifung stand. Direkte Bezugnahmen auf das Neue Testament lassen sich
tiberhaupt nicht aufweisen... Bemerkenswert ist vor allem, wie stark fiir jidisch-rabbinisches
Bewusstsein die Kontinuitdt zwischen heidnischem und christlichem rémischen Reich im
Vordergrund stand... grundlegend war das nach wie vor massgebliche Denkschema der
Zweiteilung der Menschheit in Israel und die «Weltvolker», das Rechnen mit den vier
Weltreichen a la Daniel, wobei die Konfrontation mit «Rom» (<Esau)/<Edom>) als viertem
und letztem Weltreich das aktuelle heilsgeschichtstheologische Bewusstsein so sehr be-
herrschte, dass der Religion dieser Weltmacht lange keine besondere Beachtung geschenkt
wurde.» Dass diese und andere Ergebnisse in griindlichen Einzeluntersuchungen erlangt
wurden, lassen die sieben Hauptteile des Buches vor den «8 Schlussbemerkungen» (S. 206ff.)
erkennen: 1. Rabbinische Spuren des NT und sonstigen christlichen Schrifttums (S. 1ff.); 2.
Reaktionen auf Paulus und seine Theologie (S. 125ff.); 3. Synagogenausschluss, Ver-
wiinschung und Verfolgung (S. 130ff.); 4. Christliche Brauche und Verhaltensweisen (S.
142ff.); 5. Tora, Erwdhlung und Verwerfung (S. 173ff.) ; Gottesvorstellung und Christologie
(S. 196ff.); 7. Eschatologie (S. 200ff.). Es ist zu hoffen, dass die m.E. plausiblen Ergebnisse
Maiers von Fachjudaisten kritisch iiberpriift werden. Des weiteren sollten im Rahmen der
alttestamentlichen Wissenschaft im Hinblick auf die « Entstehung des Kanons» Differenzie-
rungen beachtet und untersucht werden, wie sie der Verf. in seinem Buch S. 10ff. darlegt.
Schliesslich leidet das christlich-jiildische «Gesprich» m.E. oft darunter, dass verallge-
meinerte (oder gar falsche) Gemeinplitze eine geradezu dogmatische Funktion ausiiben.
Wenn die rabbinische Literatur in der Zeit vor der Reichskirche das Christentum nicht
beachtet, so hingt dies m.E. damit zusammen, dass eine Minderheit eine feindliche Mehrheit
solange als moglich am besten totschweigt.

Teilen Religionsgemeinschaften die Menschheit nur in sich und die «anderen» ein, fehlt
die Voraussetzung zu einem Dialog. Notwendig ist die Konzeption einer dritten Grosse (z.B.
Noachiden; auf christlicher Seite « Abrahamiden»?), die Grenzen nicht verwischen darf.
Aber auch hier geniigen Schablonen nicht. Maier schliesst seine «Schlussbemerkungen» S.
208 mit der Forderung ab: « Man miisste also fiir die Frage des jiidisch-christlichen Verhalt-
nisses zundchst einmal von jenen biblischen Texten ausgehen, die in der jiidischen
Auslegungstradition besondere Beriicksichtigung gefunden haben, diese dem entspre-
chenden Befund auf christlicher Seite gegeniiberstellen, in ihren jeweiligen assoziativen und
literarischen Kontexten untersuchen, und danach die moglichen Vergleiche und Folge-

rungen ziehen.» H. Schmid.

54



Heiko A. Oberman, WURZELN DES ANTISEMITISMUS. CHRISTENANGST UND
JUDENPLAGE IM ZEITALTER VON HUMANISMUS UND REFORMATION,
Berlin, Severin und Siedler 1981, 217 S.

Oberman, Direktor des Institutes fiir Spatmittelalter und Reformation in Tiibingen, geht
aus von drei fithrenden Gestalten Deutschlands, die zu Beginn des 16. Jahrhunderts auf je
eigene Weise fiir Toleranz und Glaubensfreiheit eintraten. Ihnen wurde von aufgeklirten
Historikern am Anfang unseres Jahrhunderts jeweils eine Rolle zugewiesen: «Der reichs-
treue Reuchlin tritt auf als Vater der Judenemanzipation, der deutsche Luther als bigotter
Antisemit und der europiische Erasmus als Urbild von Toleranz und Verfechter der
Menschenwiirde. » (S. 18) Diese Rollenzuweisungen halten aber niherer Priifung nicht stand.
Um das Ergebnis vorwegzunehmen: «Im Toleranztraum des ausgehenden 15. und be-
ginnenden 16. Jahrhunderts war fiir ungetaufte Juden kein Platz. Ja, in Wirklichkeit ging die
Verbreitung dieses Ideals sogar auf Kosten der jildischen Bevélkerung in Nordeuropa und
zwar besonders in Deutschland.» (S. 15) Dies ist das Ergebnis der drei Teile des Buches, die
mit einem detaillierten wissenschaftlichen Apparat versehen sind und eine Fundgrube der
neuern und &lteren Literatur darbieten.

Oberman setzt zahlreiche Akzente anders als bisher. Wir kénnen nur einiges stichwort-
artig erwiahnen: Reuchlin, der Forderef der hebrdischen Sprache und kabbalistischer
Studien, war durchaus kein Philosemit, sondern stellte die Juden vor die Alternative
«Besserung oder Vertreibung». Sein Gegenspieler Johannes Pfefferkorn war nicht gar so
«finster», wie er immer dargestellt wurde. Er erlebte und erlitt vielmehr die Tragik eines
Konvertiten. Erasmus hat — wie schon Guido Kisch herausgearbeitet hatte — durchaus kein
aufgeklartes Toleranzideal vertreten. Seine Schriften sind durchzogen von einem schroffen
Antijudaismus. Auch die Vertreter des linken Fligels der Reformation, etwa Balthasar
Hubmaier und Ludwig Hitzer bedienen sich kriftig der antijiidischen Stimmung in den sozial
benachteiligten Massen. Sehr aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang auch die Analyse
der zahlreichen Judenflugschriften dieses Zeitraums. Sie haben den Zweck, Angst in Zorn
umzusetzen und diesen auf die Juden, die Moénche und Pfaffen sowie die Obrigkeit
abzuleiten. Der lateinisch geschriebene «Pfeilkocher», ein Machwerk gegen die Juden, war
dfenbar noch verbreiteter als der spatmittelalterliche « Hexenhammer».

So muss auch nicht verwundern, dass auch in Luthers Stellung gegeniiber den Juden,
wenn man sie auf diesem Hintergrund — also nicht isoliert betrachtet, manches in einem
etwas anderen Licht erscheint. Oberman betont, dass die Kluft zwischen dem jungen und
dem alten Luther nicht so gross ist, wie man oft meinte.

Es gibt Grundstrukturen der Theologie Luthers, die sich durchhalten, auch wenn im
Wechsel der Zeit manches anders akzentuiert wird.

Der manchmal eigenwillige Stil des Verfassers macht die Lektiire nicht immer leicht.
Aber sie lohnt sich. Am Schluss des Buches folgt eine Art historische Einleitung mit einer
Kurzbiografie der 19 handelnden Personen. — Wer sich in Zukunft mit der Judenfrage im
Zeitalter des Humanismus und der Reformation auseinandersetzen mochte, wird an diesem

Buch kaum vorbeigehen konnen. R. Jansen

Julius H. Schoeps, MOSES MENDELSSOHN, Jiidischer Verlag, Konigstein/Ts. 1979, 194 S.
Dieses Buch erschien zum 250. Geburtstag des jiidischen Sokrates, der «wie kein

anderer durch seine Person und durch sein Werk das Schicksal der Juden in Deutschland
und Europa an der Schwelle zum 19. Jahrhundert bestimmt hat.» (S. 6) Der Verfasser mochte

53



nicht neue Forschungsergebnisse présentieren sondern dem interessierten Leser auf Grund
bisheriger Forschungen und eigener Entdeckungen einen ersten Einblick in Leben und Werk
Mendelssohns gewéhren. Das ist ihm m.E. ausgezeichnet gelungen.

Mendelssohn, der heute weitgehend vergessen ist und allenfalls noch als jiidischer
Freund Lessings und Urbild des «Nathan» weiterlebt, war einer der bedeutendsten Vertreter
der deutschen Philosophie der Aufkldrung vor Kant. Er stammte aus dem Ghetto in Dessau,
kam in jungen Jahren nach Berlin und eignete sich — weitgehend autodidaktisch — ein
grosses Wissen und umfangreiche Sprachkenntnisse an. So wurde er zum ersten Juden
Deutschlands, bei dem sich Judentum und moderne Kultur fast nahtlos miteinander
verbanden. Durch seine lebenslange Freundschaft mit Lessing trat er in einen inneren Dialog
mit ihm ein und widmete sich zundchst vor allem der Literaturkritik und Asthetik. — Sehr
eindriicklich schildert Schoeps die Lage der Juden im Berlin Friedrich d. II. «Seine oft
verkiindeten Prinzipien von Humanitéit und Toleranz, von Menschenwiirde und Menschen-
liebe, von Recht und Gerechtigkeit fanden auf Juden keine Anwendung.» (S. 78) Wihrend
viele verfolgte christliche Minderheiten in Preussen ihren Schutz erhielten, wurden die
Juden durch strenge Gesetze und Verordnungen diskriminiert. Trotzdem gewann Mendels-
sohn die Hochachtung der meisten gebildeten Zeitgenossen, insbesondere durch seine
Schrift «Phdadon oder tber die Unsterblichkeit der Seele». Nachdem Lavater ihn aufge-
fordert hatte zum Christentum iiberzutreten, begann er sich intensiver auf die Grundlagen
des Judentums zu besinnen. Schoeps schildert auch Mendelssohns Leistungen fiir das
Judentum: seine Bibel- und Psalmeniibersetzung, sein Eintreten fiir verfolgte Glaubens-
briider, seine Gutachten und seine bedeutende Schrift «Jerusalem oder iiber religiose Macht
und Judentum», in der er versucht, seine Philosophie mit dem tiberlieferten Judentum zu
vermitteln.

Das mit 16 Fotografien versehene Buch zeigt, wie aktuell manches, was damals zur

Diskussion stand, heute noch ist.
R. Jansen.

Emanuel bin Gorion, Alfred Loeven, Otto Neuburger, Johann F. Oppenheimer; (Hrsg.):
PHILO-LEXIKON, HANDBUCH DES JUDISCHEN WISSENS, Konigstein/Taunus:
Judischer Verlag im Athendum-Verlag 1982, VIII, 416 S., 250 Abb., 42 z.T. mehrfarbige
Tafeln und Karten, 49,— DM. (= unverinderter Neudruck der 3., vermehrten und
verbesserten Auflage von 1936).

Wenn auch vor einem halben Jahrhundert schon erschienen, hat das Philo-Lexikon, das
der Judische Verlag dankenswerterweise nunmehr wieder zugénglich gemacht hat, dennoch
nichts von seiner Bedeutung und seinem Wert verloren. Sicher sind in den zuriickliegenden
Jahren neue Lexika, mehrbindige Ausgaben ebenso wie kurzgefasste im Taschenbuch-
format, auf den Buchmarkt gekommen; gleichwohl ist das Philo-Lexikon durch sie nicht
tiberholt. Es hat seinen Wert als vorziigliche Informationsquelle behalten, und dies nicht
zuletzt der Konzeption wegen, die ihm die Herausgeber seinerzeit zugrunde gelegt haben.

Zum einen ist es wie ein allgemeines Lexikon des Judentums angelegt, das auf
knappstem Raum eine beeindruckende Fiille zuverlidssiger Informationen zur jiidischen
Religions-, Kultur- und Geistesgeschichte, zu den bedeutenden Gestalten aller Jahrhunderte,
zu einzelnen Ereignissen und Epochen der Geschichte sowie Begriffen bereithdlt; zum
anderen aber ist nicht zu iibersehen, dass die Herausgeber mit ihrem Lexikon zugleich auch
einen eindrucksvollen Begriff von Juden und Judentum im deutschsprachigen Raum
vermitteln wollten, und in eben dieser Eigenschaft ist das Philo-Lexikon nicht nur nicht durch
ein anderes ersetzt, sondern schlechterdings nicht ersetzbar. Denn dieses Judentum, dessen

56



Vertreter die Herausgeber ebenso waren wie die vielen, deren Namen und Werk im Lexikon
verzeichnet und gewiirdigt sind (schon ein fliichtiger Blick auf die eingestreuten Namens-
listen der Dichter, Denker, Erfinder, Kiinstler etc. geniigt, um sich vorzustellen, wie arm
unsere Kultur- und Geistesgeschichte ohne sie wiire !), gibt es seit dem Holocaust nicht mehr.
Die Prisensform, in der von den jiidischen Gemeinden Deutschlands und deren Reprisen-
tanten in den entsprechenden Artikeln Bericht gegeben wird, ist nurmehr ein praesens
historicum, das als solches aber zugleich auch Vergegenwirtigung bedeutet. Gelegentlich
kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, die Herausgeber haben mit diesem ihrem
Lexikon — bewusst oder unbewusst — ihrer nichtjiidischen Umwelt andeuten wollen, was ihr
einmal fehlen wird, wenn sie nichts gegen den schon begonnenen Holocaust tut...

Der Neudruck dieses Philo-Lexikons bedeutet denn nicht nur, ein lange vergiffenes,
wichtiges und vorziigliches Nachschlagewerk wieder zuginglich zu machen, sondern ebenso
ein nun historisches Dokument vorgelegt zu haben, das als notwendige Erinnerung stets

greifbar bleiben sollte. & Sohroiner:

Walter Tetzlaff, 2000 KURZBIOGRAPHIEN BEDEUTENDER DEUTSCHER JUDEN
DES 20. JAHRHUNDERTS, Askania-Verlag (Postfach 17, D — 3067 Lindhorst), 384
Seiten, DM 36.—.

Wer den Verfasser kennt, weiss, dass er in einer «menschlichen» Beziehung mit Juden
lebte und lebt. Mit Verehrung blickt er auf seine jiidischen Rechtslehrer Martin Wolff, Ernst
Rabel und Erich Kaufmann aus dem Berlin der Jahre 1928-32. Aus dieser Erfahrung und
Haltung heraus hat der Verf. — gleichsam «zum Gedéchtnis» — in miihe- und liebevoller
Kleinarbeit 2000 Kurzbiographien von Juden aus dem deutschen Sprachraum, also nicht nur
aus den beiden Deutschland, sondern auch aus der Tschechoslowakei, Osterreich, Schweiz
u.a. Liandern geschrieben, die den ersten Weltkrieg erlebten und — soweit sie am Leben sind
— das 60. Lebensjahr iiberschritten haben. Der Verf. schreibt im Vorwort u.a.: «Als
Nichtjude lege ich der Offentlichkeit diese Sammlung von Kurzbiographien vor, um der
immer noch vorhandenen Klischeevorstellung entgegenzuwirken, Juden seien nur tiichtig als
Geschiftsleute. Unter den iiber 2000 aufgefiihrten Juden sind fast alle Berufe vertreten, iiber
1000 sind Emigranten, 750 Professoren aller Fakultiten, etwa 300 sind im Osten, in
Konzentrationslagern oder durch Selbstmord umgekommen... Jeder kann daraus erkennen,
welchen Beitrag zur deutschen Kultur Juden geleistet haben und welchen Aderlass fiir Kunst
und Wissenschaft, Politik und Wirtschaft die Judenverfolgung der Hitlerzeit bedeutet hat.»
Das Buch ist sehr zu empfehlen. Fiir Berichtigungen ist der Verfasser dankbar.

H. Schmid.

Joseph Gutman (Ed.): THE IMAGE AND THE WORD. CONFRONTATIONS IN
JUDAISM, CHRISTIANITY AND ISLAM (= American Academy of Religion. Society
of Biblical Literature: Religion and the Arts 4), Missoula, Montana: Scholars Press
1977, 175 S., $ 7.50.

Der schmale Band gibt die Vortrige wieder, die im Rahmen der Jahrestagung der
«Society of Biblical Literature» am 29. Okt. 1976 in St. Louis gehalten wurden. Die Themen
der sieben Beitriige umfassen den Zeitraum von der deuteronomistischen Reform des 7.

a7



vorchristlichen Jh. s. bis hin zur reformatorischen Epoche des 16. Jh. s und untersuchen die
Bilderfrage in Judentum, Christentum und Islam. Der Herausgeber, Joseph Gutmann,
handelt das Problem «Deuteronomy : Religious Reformation or Iconoclastic Revolution ?»
(S. 5-25) in sehr informativer und anregender Weise ab. indem er die 6konomischen, ge-
sellschaftlichen und politischen Fakten herausstellt, die im Hintergrund dieses in der For-
schung so viel diskutierten Reformversuchs erkennbar werden. Der Beitrag von Pau/ C.
Finney « Antecedents of Byzantine Iconoclasm : Christian Evidence before Constantine» (S.
27-47) wirft mehr Fragen auf, als er iiberzeugend zu beantworten vermag. Das liegt schon
darin begriindet, dass der Vf. die bereits im Neuen Testament formulierte theologische
Kritik am religidsen Bild nicht zur Kenntnis nimmt und im weiteren Verlauf seiner
Ausfithrungen mit den Quellen in einer Weise umgeht, die eigentlich kaum zu rechtfertigen
ist. Als recht typisches Beispiel fiir den Argumentationsstil des Vi.s seien hier nur die
Schlussitze seiner Studie zitiert: «Christians did not trash their neighbors’ religious art until
it became safe to do so in the fourth century, but throughout their earlier years they did
occasionally express attitudes and opinions about religious arts, especially those of their non-
Christian competitors. If the Byzantine Iconoclastic controversy has any antecedents in the
earliest period of Christian history (which I doubt), they lie in the realm of opinion rather
than action.» (S. 40f.) Sehr vorsichtig und ausgewogen votiert Stephen Gero in seinem
Vortrag «Byzantine Iconoclasm and the Failure of a Medieval Reformation» (S. 49-62), der
judische oder islamische Einfliisse auf die Position der byzantinischen Bilderfeinde
ausdriicklich verneint (S. 52f.) und die ikonoklastische Bewegung des 8. und 9. Jh.s zu
verstehen versucht «as a crucial but unsuccessful attempt at a reformation, which, given
different circumstances, may well have utterly transformed Byzantine religious life» (S. 56f.).
Anthony Welch erortert das Problem «Epigraphs as Icons: The Role of the Written Word in
Islamic Art» (S. 63-74) und versucht, der weitverbreiteten Auffassung, dass der Islam per se
«exclusively aniconic» oder sogar «iconoclastic » sei, entgegenzutreten. Richtiger ist es nach
Welch, den Islam als eine Kultur zu begreifen, «which is not iconoclastic but which is
aniconic» (S. 68). Die Arbeiten von William R. Jones iiber « Art and Christian Piety : Icono-
clasm in Medieval Europe» (S. 75-105), Carl C. Christensen iiber «Patterns of Iconoclasm in
the Early Reformation: Strasbourg and Basel» (S. 107-148) und William S. Matlby tber
«Iconoclasm and Politics in the Netherlands, 1566» (S. 149-164). konnen hier nur
bibliographiert werden, da sie das Interessengebiet dieser Zeitschrift nicht unmittelbar
betreffen.

Im Vorwort zu dem hier anzuzeigenden Band hat J. Gutmann als Ergebnis der breit-
geficherten Studien zusammengefasst : « The suggest that iconoclasm is more than a theolo-
gical problem., What emerges from these studies is an understanding of the complex
interplay of social, political and economic forces whose crude or sophisticated theological
formulations more often cloak rather than reveal the real issues of the conflict.» (S. 3).
Dieser Tendenz ist ausdriicklich zuzustimmen, hat doch gerade die theologische Forschung
nur allzu lange die Augen vor der Tatsache verschliessen wollen, dass theologisches Denken
und Streiten immer auch ganz und gar untheologische Implikationen haben, die bewusst zu
machen sind. Ob man allerdings mit dem Herausgeber das Urteil teilen wird, dass durch die
hier vorgelegten Untersuchungen «the whole question to renewed examination and
intensive research» erdffnet worden sei, muss insbesondere im Blick auf die Ausserungen
zum Bilderproblem in der Alten Kirche und ihrer Umwelt, offen bleiben. Der Rez. meint,
dass hier das Pendel zu weit in die Gegenrichtung gegangen ist. Es ist zu hoffen, dass das
Gesprich iiber die Probleme der jiidischen Kunst, das J. Gutmann bereits in so vielfdltiger
Weise als Autor und Editor angeregt und moderiert hat, auch durch dieses Buch — wenn
auch teilweise in kritischer Auseinandersetzung — bereichert und fortgefiihrt werden wird.

P. Maser.

58



Versffentlichungen des Instituts Kirche und Judentum, Berlin. — Peter von der Osten-
Sacken gibt im «Selbstverlag Institut Kirche und Judentum (Berlin)» eine neue Reihe
mit dem Titel «Studien zu jidischem Volk und christlicher Gemeinde heraus. Dem
Rezensenten liegen die beiden ersten Binde vor:

1. Pierre Lenhardt, Auftrag und Unmoglichkeit eines legitimen christlichen Zeugnisses
gegeniiber den Juden. Eine Untersuchung zum theologischen Stand des Verhiltnisses
von Kirche und jiidischem Volk, Berlin 1980, IX und 140 Seiten, DM 9.—.

2. Wilfried Schweikhart, Zwischen Dialog und Mission. Zur Geschichte und Theologie
der christlich-jiidischen Beziehungen seit 1945. Eine methodologische und theologie-
geschichtliche Untersuchung, Berlin 1980, XV und 292 Seiten, DM 13.50.

Die erste Veroffentlichung enthélt die von U. Bohn gldnzend iibersetzte Lizentiaten-
arbeit von Frére Pierre Lenhardt aus dem Jahre 1970, versehen mit einem Anhang
katholischer Beitrige von 1970-79 (S. 139f.). Die Arbeit besteht nach Vorworten und
Einfithrung aus 1. Allgemeines iiber den Dialog zwischen Christen und Juden; II. Schwierig-
keiten des Dialogs zwischen Christen und Juden, und dem «Schluss: Zur Frage der Moglich-
keit, von christlicher Seite aus die Unmoglichkeit des Dialogs zu reduzieren». Den
besonderen Wert des Buches sehe ich darin, dass hier ein katholischer Theologe, der in
Israel lebt, realistisch und mit geradezu mathematischer Prizision auf eine Aporie hinweist,
die A. Neher folgendermassen umschreibt: «Zwei Welt-Konzeptionen stossen aufeinander
— und sie konnen sich nur um den Preis gegenseitiger Verzichtleistungen versohnen» (S. 86).
Hinzufiigen mochte ich: da eine Verzichtleistung der jeweiligen Treue gegeniiber Gottes
Wort widerspriche, ist nur eine gottgegebene eschatologische Synthese zu erhoffen, die hier
und jetzt christlicherseits als «neue Kreatur in Christus» praktiziert werden kann.

Der zweite Band enthiilt eine iiberarbeitete Heidelberger (Prof. Gensichen) Dissertation,
die u.a. erkennen ldsst, dass «Dialog» und «Mission» keine echten Alternativen sein kdnnen,
deswegen heisst es auch « Zwischen Dialog und Mission». Nach Vorworten und Einleitung
handelt der Verf. ab: 1. Aus der geschichtlichen Entwicklung von der Jahrhundertwende bis
zur Gegenwart ; II. Christliche Positionen zum jiid. Volk ; III. Die Position des Dialogs; IV.
Die christliche Judenmission; V. Judenchristen; VI. Zusammenfassung und Folgerungen.
Die Gliederung verspricht einen umfassenden Uberblick, und die Ausfilhrungen 18sen dieses
Versprechen ein. Von praktischem Wert ist der umfangreiche Anhang (S. 244ff.), der u.a.
eine «geschichtliche Ubersicht» (bis 1960) und ein «Verzeichnis ausgewihlter Verlautba-
rungen zum christl.-jiid. Verhiltnis», auch «Hinweise auf weiterfithrende neuere Arbeiten»
enthélt. Der Verf., dessen Herz stiarker fiir die «Mission» zu schlagen scheint, sagt vom
Dialog, dass er «seine kirchengeschichtliche Berechtigung» hat, «denn die Vertreter des
Dialogs haben ein theologisches Defizit aufgearbeitet, indem sie profiliert die enge
Verbundenheit zwischen dem jiid. und christl. Teil des einen Gottesvolkes herausgestellt
haben.» Diese Aussage muss auf Grund der Arbeit von P. Lenhardt kritisch gewertet werden,
auch weil Juden kaum von einem auch die Kirche einschliessenden einzigen Gottesvolk
sprechen. Das Positive des von «Missionen» initiierten «Dialogs» ist die Anerkennung des
Juden als Subjekt und nicht als Objekt. Schweikhart sieht mit Recht das heikle Problem der
Judenchristen, besonders fiir die jiidische Seite (z.B. S. 231). Werden sie nicht als Juden
anerkannt (oft entgegen ihrem eigenen Selbstverstindnis), so fehlt eine vitale Verbindung
der Kirche aus Juden und Heiden zum jiidischen Volk, was sich in bezug auf den Arierpara-
graphen nachteilig fiir Christen und Juden ausgewirkt hat. Auch die Arbeit von Schweikhart
trdgt zur Versachlichung des innerchristlichen Gesprichs iiber die Begegnung mit Juden und
Judentum bei. H. Schmid.

29



	Rezensionen

