
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Zuviel Sakramente

Autor: Barth, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUVIEL SAKRAMENTE

von Markus Barth

Sollte jüdischer Gottesdienst, jüdische Existenz und jüdische Lehre
ebensostark durch einen sakramentalen Grundstrom bestimmt sein, wie
das Leben der Kirchen und ihrer Glieder? Drei Aufsätze in dieser
Nummer der Judaica 1 bejahen die Frage, während mehr als 3000 Jahre
jüdischer Geschichte viel mehr Anlass zu bieten scheinen, leidenschaftlich

negativ zu antworten.

Unter den vielen Voraussetzungen für diesen Wandel spielt eine
Ausweitung des Sakramentsbegriffes ins schier Uferlose eine grosse Rolle.
Wenn laut Paul Tillich jedes Element und Ereignis ein virtuelles Sakrament

ist, weil es zum Mittel der Begegnung mit spiritueller Realität und
zum Ausdruck religiöser Existenz einer Gruppe werden kann — es sei

denn, das Symbol werde magisch missbraucht, d.h. dämonisiert — 2 dann
wimmelt die Welt von Sakramenten. Unter neuzeitlichen jüdischen
Schriftstellern hat besonders Martin Buber versucht, sakramentales
Denken zu Ehren zu bringen : jüdische Existenz will er als sakramentale
Existenz verstanden wissen. 3 Laut dem, was er über die Ich-Du-Beziehung
geschrieben hat, ist auch der Dialog ein Sakrament. Wäre dies nachzuweisen,

so sollte nicht zuletzt das Gespräch zwischen Juden und Christen,
damit aber auch eine Zeitschrift wie Judaica, selbst als ein Sakrament
bezeichnet werden

Zu fragen ist jedoch, ob die Rede von Sakramenten im Judentum
historisch berechtigt und für das Gespräch zwischen Juden und Christen
sinnvoll und förderlich ist. Drei Möglichkeiten sind ins Auge zu fassen : (a)
die wenigen dialogfreudigen Juden könnten unter «Sakrament» etwas
verstehen, das dem nur knapp oder überhaupt nicht entspricht, was in
liturgischen und lehrhaften Texten der Kirchen als «Sakrament»
bezeichnet wird; (b) weil jede Kirche, und weil innerhalb der Kirchen
verschiedene Gruppen oder Schulen verschiedene, sich z.T. schroff
widersprechende Sakramentslehren haben, welche auch ohne jüdischen
Beistand längst zu Exkommunikationen unter Christen geführt haben,
könnte eine jüdische Beteiligung am Gespräch zu einer Verschärfung der

Markus Barth, Ordinarius für Neues Testament an der Theol. Fakultät der Universität Basel-
Adresse: Inzlingerstr. 275, CH — 4125 Riehen.

34



Konflikte führen; (c) die ohnehin vorhandene Isolierung der
Dialogfreunde auf beiden Seiten könnte deshalb noch stärker werden, weil der
angeblich gemeinsame Nenner «Sakrament» einen viel zu wackeligen
Grund zur Errichtung eines respektvollen und freundnachbarlichen
Verhältnisses bildet.

Meine eigene These lautet: in einen Hexenkessel greift und begibt
sich, wer immer meint, mit dieser oder jener, sei es alten oder neuen
Definition des Begriffes Sakrament etwas zu finden oder zu besitzen, das
für ihn selbst, für das gegenseitige Verständnis von Juden und Christen,
oder für den festtäglichen und alltäglichen Dienst an dem einen,
lebendigen Gott nützlich und heilsam ist.

Drei Begründungen für diese Behauptung sollen an dieser Stelle
gegeben werden.

I. Beobachtungen zur Geschichte der Sakramente

Aus der Hand von Juden und Christen stammen Texte, welche klipp
und klar bestreiten, dass der jüdische Gottesdienst Sakramente
einschlösse, und dass es jüdische Tradition und Lehre sei, von einer
sakramentalen Vermittlung der Gegenwart Gottes oder des Heils zu sprechen.
Sofern der griechische Begriff mysterion sowie sein lateinisches Aequi-
valent sacramentum eine kultische Handlung und Begegnung bezeichnet,
hat er in den westlichen und östlichen Kirchen eine relativ feste
Bedeutung und Füllung. Er setzt einen philosophischen und weltanschaulichen

Dualismus voraus, welcher scharf zwischen geistiger und irdischer,
idealer und korrupter Welt unterscheidet, nach einer Vermittlung
zwischen beiden Bereichen fragt und sie in einer Kombination von gesprochenen

Worten, physischen Elementen, rechtem Glauben und kompetentem

Personal findet. Dieser Dualismus ist samt seiner (angeblichen)
Überwindung unvereinbar mit dem Glauben an den einen Gott, der
Schöpfer von Himmel und Erde ist. Dieser Gott gebietet, Heilig und
Unheilig, Rein und Unrein voneinander zu unterscheiden. Er hat die
Macht, über das zu siegen, was ihm widerspricht, und was seine
Geschöpfe seinem Gericht aussetzt. Doch eröffnet er keinen Weg zur
Verbindung von Feuer und Wasser, Gotteswerk und Menschenwerk, zur
Anreicherung physischer Substanz und Kraft mit transzendenten
Eigenschaften — sofern nur die rechte kawwana oder Intention beim Menschen
vorhanden ist und die rechten Worte ausgesprochen werden.

Jene sakramentalistischen Axiome, welche seit spätestens dem 4.
Jahrhundert in den Ost- und Westkirchen eine dominante Rolle spielten,

35



haben meines Wissens im jüdischen Gottesdienst und jüdischer Lehre
niemals eindeutig den Ausschlag gegeben. Nur zwei von diesen Axiomen
sollen in Anlehnung an traditionelle kirchliche Formulierungen genannt
werden : «Tritt das Wort zum Element, so entsteht das Sakrament» und :

«Wird der heilige Geist kraft Gottes Verheissung (in der sog. Epiklese)
angerufen, so kommt er als umwandelnde Kraft auf die Elemente herab».
Der Gedanke eines zugleich irdischen und himmlischen Mischwesens,
oder einer entsprechenden Mischhandlung, geschweige eines Halbgottes
in substantieller oder personhafter Form — das alles ist, so habe ich bisher
oft gelesen und gern geglaubt, dem Judentum nicht nur fremd, sondern
anstössig und zuwider.

Immerhin kann eine totale Neu-Interpretation und Umfunktionierung
des herkömmlichen, kirchlichen Sakramentsbegriffes niemandem
verwehrt werden — am wenigsten dann, wenn sich respektable Tendenzen
unter den Motiven für entsprechende Bemühungen finden. Hoch
rangieren unter diesen, z.T. schon angedeuteten, Tendenzen, (a) die Erweiterung

des sakramentalen Horizontes auf die gesamte Natur- und
Geisteswelt : alles Vergängliche soll unter dem Feldzeichen «Sakrament» zum
Gleichnis werden, nicht nur gewisse Elemente und Aktionen im Kult ; (b)
die Einbeziehung der totalen, als rezeptiv oder mitschöpferisch, als erlöste
oder miterlösend beschriebene Existenz des Menschen; (c) die Suche
nach Spurenelementen, die eventuell zu Bausteinformat vergrössert und
dann zum Ausbau einer breiten Strasse jüdisch-christlicher Zusammenarbeit

und Einheit verwendet werden können. Dazu gehört auch die
Absicht, (d) von einem, unter Naturwissenschaftlern längst überholten,
Substanzbegriff abzurücken, (e) allen den Sakramenten immer noch
anhaftenden bösen, d.h. magischen, Schein zu vermeiden, und (f) alles,
was die Leibhaftigkeit und Mitmenschlichkeit (oder die Korporalität und
Sozialität) betrifft, mindestens so stark zu betonen wie psychische
Wirkungen und individuelle Erfahrungen.

Geht es aber bei den so motivierten Reparatur- und Erweiterungs-,
Rettungs- oder Krönungs-Arbeiten am Begriff «Sakrament» wirklich um
Exerzitien an einem tauglichen Objekt Solange nicht die letzten Spuren
eines gewissen Respektes vor historischen Gegebenheiten ausgelöscht
sind, sollte ein so reich beladenes und wirkungsvolles Wort nicht wie eine
wächserne Nase behandelt werden. Westliche kirchliche Denker — unter
ihnen zuerst Tertullian um die Wende vom 2. zum 3. Jahrhundert — haben
den in kultischem Rahmen vollzogenen Soldateneid (sacramentum) und
östliche Theologen haben Wiedergeburts-, Rettungs- und Stärkungsfeiern
kultischer Geheimgenossenschaften aus ihrer relativen Verborgenheit ans

36



Licht gezogen. Die heidnischen Riten lieferten Vokabular und ein
Denksystem, welche angeblich nach einer Art von Taufe riefen und in nur
leicht veränderter Gestalt unentbehrliche Elemente der Lehre von der
Kirche und von der Heilsübermittlung zu werden verdienten. Die
Sakramente galten nur als «greifbare Zeichen» oder — im Unterschied
zur unsichtbaren Gnade und dem geistigen Wort — als «sichtbare
Worte». Ihnen wurde zugeschrieben, dass sie «die Gnade gleichzeitig
versinnbildlichen (significant) und übertragen (conférant, bzw. bewirken :

efficiunt), sofern ihnen nicht durch Unglaube Widerstand (obex) geleistet
wird. Von ihnen hiess es, dass sie, wenn richtig vollzogen, ex opere
operato, d.h. als Taten (actiones) Christi «Wirkkräftigkeit aus sich selbst»
(virtus ex se ipsis) haben. Sie «bedeuten die Gnade, die sie bewirken, und
bewirken die Gnade, die sie bedeuten». 4 Schon vor, besonders aber
während der Reformationszeit und im späteren protestantischen und
freikirchlichen Schrifttum wurden starke Korrekturen an diesen Definitionen

des Sakraments und seiner Wirksamkeit angebracht- doch blieb in
den westlichen Kirchen die augustinische Grundstruktur des sakramentalen

Denkens und Gestaltens erhalten; nur verschiedene Interpretationen

Augustins standen und stehen zur Debatte.

Dass aber beim Kirchenvater des Westens der, aus dem Neuplato-
nismus bezogene, Begriff Zeichen (wirkkräftiges Symbol, signum efficax)
etwas ganz anderes bedeutet als das, was in der Bibel oth und semeion
heisst, wurde kaum berücksichtigt. Der Benediktiner Odo Casel stellt mit
grosser Freude fest, dass eine ungebrochene Linie von den hellenistischen
Mysterien zu den kirchlichen Sakramenten führt. 5 Doch gibt es auch
Gegenstimmen, unter ihnen die des jüdischen Religionswissenschaftlers
H.-J. Schoeps — eines Mannes, der oft auf sehr eigenen Pfaden wandelt.
Er spricht in Einklang mit zahlreichen, besonders mit protestantischen,
Fachkollegen — zudem spricht er vielen jüdischen Lesern aus dem
Herzen, wenn er von den kirchlichen Sakramenten spricht : nicht nur die
Lehre des Paulus von der Gottheit Christi, sondern auch die Sakramentslehre

des Apostels schreibt er heidnischen Einflüssen zu, eben dem
Eindringen polytheistischer und mysterien-religiöser Elemente in das
frühe Christentum. 6 Aus grundverschiedenen Quartieren und Motiven
wird daher einhellig der Standpunkt vertreten, Gestalt und Gehalt des
kirchüchen Sakramentalismus sei u.a. durch heidnische Vorstellungen
und kultische Akte beeinflusst.

Ist es weise, wenn einzelne unter den heutigen jüdischen Gelehrten
sich dieser heidnischen Komponente des kirchlichen Sakramentalismus
gegenüber blind stellen Ihre sakramentsfreudigen Ausführungen bringen

37



schwerlich etwas genuin Alttestamentliches oder etwas ursprünglich
Tannaitisches oder Talmudisches zur Geltung — gehörte doch der Kampf
gegen Götzen-, Natur- und Bilderdienst von je her zum Wesen der
biblischen Botschaft und ihrer gelehrten Auslegung. Gerade der
liturgische und der ethische Gottesdienst der Juden schliesst ein radikales Nein
zu allem Ganz- und Halb-Heidnischen ein.

Immerhin gibt es aber auch Arten von Judentum, welche sich
sakramentalem Denken annähern. Ob es J. J. Petuchowski wirklich
gelungen ist nachzuweisen, dass palästinische Juden aus talmudischer Zeit
zusammen mit dem Begriff «Mysterium» auch eine sakramentale
Auffassung von Beschneidung, Passaopfer und dem Halten der Mizwoth
(Gebote ; besser : Gelegenheiten, Gottes Willen zu tun) pflegten, wage ich
nicht zu entscheiden. Eine bestimmte Namengebung kann zwar, muss
aber nicht ein Omen sein. Sucht man schon ernsthaft nach Sakramentalismus

unter Juden, so wäre Philo wohl ein lohnenderes Ziel und ein
stärkerer Kronzeuge als palästinensische Rabbis. Hat er doch längst vor
Tertullian Elemente aus den heidnischen Mysterien gleichzeitig
aufgenommen und bekämpft: den vielen Mysterien stellte er den Weg des
Volkes Israel und der Seele des Einzelnen als wahres Mysterium
gegenüber, den Weg aus der Gefangenschaft über die königliche Strasse

zur Freiheit. 7

Will man sich um jeden Preis auch innerhalb des Judentums gewisser
Sakramente oder einer totalen Sakramentalität seiner Existenz rühmen, so
kann man gewiss noch weiter gehen als es die genannten Namen und
Beispiele veranschaulicht haben. Das Land Israel und die Stadt Jerusalem,
die Ausstattung des Tempels (bes. der Siebenarmige Leuchter) und die
Klagemauer, die Verwahrung, Verwendung und Bejubelung der Schriftrollen,

der Schulbetrieb unter Gelehrten und solchen, die es werden
wollen, das Anzünden des Sabbatlichtes hin und her in den Häusern —

solche geheiligten Dinge und Verrichtungen könnten gewiss als Gnaden-
Zeichen oder Mittel bezeichnet werden. Selbstverständlich müsste dann
auch der prophetische und reformatorische Vorbehalt geltend gemacht
und anerkannt werden, dass es nicht um himmlische Substanzen und
gleichsam automatisch (ex opere operato) heilswirksame Elemente und
Aktionen geht. Auf alle Fälle könnte dann «das Judentum» — sofern es

überhaupt eine einheitliche Grösse bilden sollte — im Blick auf Anzahl
und Tiefsinn von Sakramenten den Kirchen nicht nur ebenbürtig, sondern
vielleicht sogar überlegen sein.

Immerhin ist nicht ohne Weiteres ersichtlich, was damit eigentlich
gewonnen sein soll. Wichtiger als vereinzelte ältere und neuere Stimmen

38



eines jüdischen Sakramentalismus kann eine religionsgeschichtliche
Beobachtung sein : Das Judentum «kennt im Grossen und Ganzen keine
Sakramente, wenn wir unter Sakrament eine heilige Handlung verstehen,
in der dem Gläubigen durch dingliche Mittel eine übernatürliche Gnadengabe

zuteil wird Das offizielle Judentum hat wenig Derartiges.» Doch
gab es einen «Kult des Sakramentes», ähnlich fast allen zeitgenössischen
Mysterien-Kulten und -Religionen im heterodoxen Judentum des
hellenistischen Zeitalters, z.B. bei den Essenern, bzw. der Gemeinde von
Qumran: «die Sekte der Essener ist eine Sakramentsgemeinschaft». 9

Johannes der Täufer hat sich laut den Berichten des Neuen Testaments
und des Josephus einer sakramentalen Deutung seiner Taufe widersetzt 10

— erst die Gnostiker und Mandäer scheinen der Taufe — an Stelle von
Christus und seinem Tod — rettende Kraft zugeschrieben zu haben. M.
Buber hat aus der jüdischen Geschichte einzig die Kabbala und den
Chassidismus als Belege dafür angeführt, dass jüdische Existenz und
jüdisches Denken, jüdischer Gottesdienst und jüdischer Umgang mit
irdischen Dingen auf sakramentalen Prinzipien beruhen.

Gewiss gab und gibt es Christen, welche einen Zugang zu Juden, wenn
nicht Versöhnung mit jüdischer Theologie, auf dem Wege über den

Appell an apokryphes jüdisches Schrifttum versuchen. 11 Was am Rande
von Häresie, wenn nicht jenseits ihrer Grenze steht, kann einer lange
verborgenen Wahrheit besonders nahe sein. Doch ist es ein seltsamer
Vorgang, vielleicht nicht mehr als eine Phase gelehrten Spieles, wenn
Gesprächspartner ihre Hauptargumente aus Nebenströmen schöpfen.

Soviel zum historischen Ursprung des kirchlichen Sakramentalismus
und zur Frage, ob auch das Judentum eine durch Sakramente bestimmte
Gemeinschaft ist. Wir schliessen den historischen Teil unserer Argumentation

ab mit einem Hinweis auf einige Probleme sakramentalen Denkens
und Feierns, die im Lauf der Kirchengeschichte — mehr zum Schaden als

zum Heil der Kirche — aufgetreten sind. Zu der problematischen Praxis
von Taufe und Abendmahl in der Urkirche (vgl. 1. Kor. 10 + 11) trat seit
dem 2. Jahrhundert eine sowohl dem Alten wie dem Neuen Testament
fremde Sprache und Lehre. Zwar blieben z.B. für das Mahl Begriffe wie
«Opfer» (im Sinne von Dank-, nicht von Sühnopfer), «Danksagung»
(Eucharistie), «Liebe(smahl)» in Gebrauch. Doch überwogen in der
lehrhaften und liturgischen Tradition bald Ausdrücke wie Erleuchtung
und Versiegelung für die Taufe, und Mysterium und Sakrament für das
Mahl, und Zeichen, Siegel oder Symbol für beide. Diese Begriffe, bzw. der
Sinn, den sie jetzt erhielten, stammten nicht nur aus der Geschichte, den
Festen und dem Denken Israels. Heidnische religiöse Sehnsucht und
Ahnung, Gestaltung und Erfahrung wurde zusammen mit dem Vokabular

39



in die Kirchen aufgenommen. Zwar versuchte man nach Kräften, sie von
ihrem mythischen, magischen und mysterienhaften Ballast zu befreien. Sie
durften nur in ihrer neuen Gestalt fröhliche Urständ feiern. Doch meinte
man gerade mit ihrer Hilfe die Gegenwart des Gekreuzigten und seine
Wirkung auf die zum Gottesdienst Versammelten zum Ausdruck und zu
Ehren zu bringen. Baut man aber, wie es z.B. in Rom tatsächlich
geschehen ist, eine Kirche Santa Maria sopra Minerva, so bietet auch die
edelste Absicht einer solchen Konstruktion keine Gewähr dafür, dass der
Geist des Erbauers und das errichtete Gebäude wirklich über das
Fundament gesiegt haben. Auch die mit der Mistgabel ausgetriebene
Natur pflegt sich wieder durchzusetzen. In der Tat erwies es sich auf
weiteren Entwicklungsstufen sakramentalen Denkens als unmöglich, dem
nach oben und aussen drängenden Druck von Elementen zu entgehen, die
weder jüdischen noch ursprünglich kirchlichen Ursprungs waren. Indem
christliche Theologen sich der griechischen und lateinischen Sprache und
Terminologie bedienen mussten, um die Geheimnisse von Glauben und
Gottesdienst darzulegen und zu entfalten, war es möglich geworden, dass
ihre Ausführungen als eine Variante griechisch-römischer Religiosität
verstanden wurden. Nachdem sie sich auf bestimmte weltanschauliche
und philosophische Fragestellungen und Voraussetzungen eingelassen
hatten, sahen sie sich gezwungen, das Studium und die Beschreibung der
«Sakramente» durch Kategorien und Alternativen unbiblischer Denkart
bestimmt sein zu lassen. Die Reformatoren beabsichtigten, auf Grund der
Bibel allein, doch auch im Rahmen der von Augustin geschaffenen
Voraussetzungen, die ursprüngliche Gestalt und Lehre von Taufe und Abendmahl

wiederherzustellen. Doch blieben markante Gegensätze auch
zwischen ihnen bestehen, sodass mehr als nur eine weitere Spaltung unter den
Christen erfolgte. Umsonst versuchten z.B. die Confessio Augustana und
die 13. und 22. Session des Konzils von Trient, den Spaltungen zu wehren.

War man sich darüber einig, dass sich im Alten Testament Vorläufer
und Analogien zu den kirchlichen Sakramenten finden, so waren doch alle
Kirchen davon überzeugt, dass die volle, ganze, reine Gnade Gottes allein
in den kirchlichen Sakramenten verwirklicht und glaubhaft mitgeteilt
wird. So musste jede kirchliche Feier zur Bestätigung dafür dienen, dass

Taufe und Messe (oder Abendmahl) die Kirche von Israel scheidet.
Gleichzeitig trennen die Sakramente bis zum heutigen Tage auch Christen
von Christen, und eine Konfession von der anderen.

Der jüngste Versuch einer Abteilung des Genfer Weltkirchenrates,
Einigung im Gespräch über Taufe und Eucharistie dadurch zu finden, dass

man ausweicht auf die Frage nach der Gültigkeit und des gegenseitigen
Anerkennung des «Amtes», 13 offenbart, in welcher Sackgasse sich auch

40



heute die Sakramentsdiskussion befindet. Dies gilt trotz der breiten
gemeinsamen Grundlage — vielleicht jedoch gerade deshalb, weil die
gewählte Grundlage nicht solid ist.

Wer wird uns aus solcher Not frei und ledig machen?

II. Persönliche Feststellungen und Anfragen

Mein zweites Argument gegen eine Inflation des Sakramentsbegriffs
und gegen den Gedanken, er bilde eine Brücke über den Graben zwischen
Juden und Christen hinweg, setzt die historischen Beobachtungen voraus,
ist jedoch persönlicher und deshalb ausgesprochen subjektiver Art. Nach
vieljährigem intensivem Studium der «Sakramente» Taufe und Abendmahl

musste mich die Frage brennen, weshalb wohl Praxis und Lehre
gerade dieser von Jesus Christus eingesetzten Feiern zwar zu allen Zeiten
der Kraft und des Segens, auch der aufbauenden und in gewissen Fällen
einigenden Funktion nicht entbehrten, gleichzeitig aber Spaltpilze
enthielten. Das eine, aus Juden und Heiden bestehende, Gottesvolk trennte
sich in Synagoge und Kirche; die Kirchen exkommunizierten einander
gegenseitig. Fragte ich schon nach den Ursachen und Instrumenten dieser
katastrophalen Trennungen, so konnte ich mich auch der Suche nach
einer möglichen Abbremsung oder Überwindung des entstandenen Elends
nicht entziehen.

Sollte die Fehlerquelle bei (der Einsetzung von) Taufe und Abendmahl
selbst liegen Dieser Gedanke muss schon deshalb als absurd gelten, weil
ja auch Israel durch eine einmalige Taufe im Schilfmeer und jahrzehntelange

Speisung mit Manna, dazu durch Beschneidung und Passafeier
konstitutiert ist. Weder die grundlegenden Ereignisse noch die festlichen
Bräuche waren Ursachen interner Zerfleischung, sondern sie halfen dazu,
Gottes Volk zusammenzuhalten. In verschiedener Weise betont das Neue
Testament, dass die von Jesus eingesetzten Feiern in enger Beziehung zur
jüdischen Geschichte und zum jüdischen Gottesdienst stehen. Z.B. hat
laut den Evangelien Jesus sich selbst der — der Heteropraxie (der
nichtorthodoxen Praxis) verdächtigen — Johannestaufe unterzogen. Es ist
altkirchliche (dazu in Luthers Tauflied aufgenommene) Lehre, dass Jesus
damit — also nicht erst durch den Taufbefehl von Matt. 28,19 — die
kirchliche Taufe «stiftete». Im Rahmen der (orthodoxen) Passafeier
leierte Jesus sein letztes Mahl und gab er den Wiederholungsbefehl für
die Mahlfeier. 14 Gewiss können Christen sogut wie Juden Anordnungen
des Herrn missbrauchen ; doch hebt Missbrauch ja den rechten Gebrauch
nicht auf, wie z.B. der Umgang mit der «Weisung» (dem sog. «Gesetz»)

41



Gottes zeigt. Das Gesetz war «zum Leben» gegeben, wurde aber durch
Missbrauch und Missdeutung unter dem Einfluss der Sünde «zum Tode»
(Rom 7,10). So wenig dieser Vorgang für Paulus ein Anlass war, das
Gesetz aufzuheben, so wenig besteht nach fast 2000 Jahren
Kirchengeschichte Anlass, an Taufe und Abendmahl selbst zu rütteln. «Das sei
ferne Sondern wir richten das Gesetz auf Das Gesetz ist heilig und das
Gebot ist heilig, gerecht und gut» (Rom 3,31 ; 7,12).

Bis zum Moment, in welchem ich Bubers sakramentsfreudige Schriften
las, wenn nicht bis zum Augenblick, in welchem ich von den für die
Zeitschrift Judaica vorgesehenen, jüdischen Aufsätzen hörte, war ich der
Ansicht, kirchlicher Gottesdienst und kirchliche Lehre könne von einer
neuen Betrachtung und von ganz neuem Ernstnehmen jüdischen
Gottesdienstes und Lehrens viel lernen und gewinnen, um dem Missbrauch der
Sakramente einen Riegel zu schieben und einen Weg zum ursprünglichen
Wesen von Taufe und Abendmahl zu finden. Vier Erwägungen spielten
dabei eine besondere Rolle :

1) Am Festtag und im Alltag, in kultischer und in ethischer Form kann
wahrer Gottesdienst (abödä) nur von Gliedern eines einzigen Volkes, des
Volkes Gottes, vollzogen werden — ob sie sich nun in Kirchen oder in
Synagogen versammeln. Gewiss gibt es verschiedene Gestellten dieses
einen Volkes und unterschiedliche Formen ihres Gottesdienstes. Die
Juden wissen sich gebunden allein durch die Erwählung Abrahams und die
Weisung, welche durch Mose und die Propheten gegeben und in der
mündlichen Tradition erforscht und für die Gegenwart ausgelegt wird.
Die meist aus dem Heidentum stammenden Glieder der Kirche verdanken
ihre Einfügung allein dem Herrn Jesus Christus. Seine Verheissungen und
Ermahnungen, wie sie unter dauernden Hinweisen auf die Geschichte
Israels und das Alte Testament im Neuen Testament zusammengefasst
und ausgelegt sind, rufen zu spontanen Formen der Nachfolge auf. Doch
gilt für alle Juden und alle Heiden der Satz : «Durch ihn haben wir beide in
einem Geist Zugang zum Vater» (Eph 2,18). Wäre es nachzuweisen, dass
das Alte Testament und der von ihm bestimmte jüdische Gottesdienst
genau das enthielte, was der traditionelle kirchliche Begriff «Sakrament»
zu bezeichnen sucht, so könnten auch die Kirchen der Sakramente nicht
entbehren. Da den heiligen Schriften Israels aber jegliche Art von
Sakramentalismus fremd ist, können die Kirchen zwar ohne Taufe und Mahl
nicht Versammlungen von Gliedern des Gottesvolkes sein, sind sie aber
nicht verpflichtet, sich irgendeiner Sakramentsgläubigkeit zu
verschreiben.

42



2. Oekumenische Einheit, die auf dem Bekenntnis der Wahrheit
beruht und ohne Busse nicht zu finden ist, werden die christlichen Kirchen
nicht eher finden, als sie Juden um Hilfe bitten, ihnen bei der Suche nach
Wiederherstellung der Einheit des Gottesvolkes behilflich zu sein. Nicht
nur die Spaltung in Sakraments-Praxis und Lehre, doch als primus inter
pares auch der widersprüchliche und entzweiende Sakramentalismus
beruht auf der Rezeption heidnischer Fragestellungen und Alternativen.
Heidentum und Götzendienst sind nach wie vor besonders naheliegende
und gefährliche Versuchungen der Kirchen. Wird den Christen nicht
immer neu, nachdrücklich und glaubhaft bezeugt, dass ein Einziger der
Schöpfer von Himmel und Erde ist, und dass dieser Eine auch der Erlöser
der Welt ist, so ist es um ihren Glauben und ihre Zugehörigkeit zu Gottes
Volk geschehen. Niemand ist zu dieser Bezeugung so geeignet und
unentbehrlich, wie ein seiner Erwählung, Berufung und Sendung getreuer Jude.
Die Kirchen haben die Juden nötig, um nicht ins Heidentum
zurückzufallen. Sollten jedoch Juden ernsthaft beginnen wollen — statt von dem
einen Schöpfer und Erlöser Israels und der Welt Zeugnis abzulegen —
den Christen den Gebrauch gemischt geistlicher und materieller,
gottgeschenkter und von Menschenhänden gewirkter Heilsmittel bewundernd
zu bestätigen und ihren Mitjuden zuzurufen «Geh hin und tue
desgleichen», so erfüllten sie sich selbst und den Kirchen einen Bärendienst.
Juden müssten dann an ihrem eigenen Glauben irre werden und davon
abfallen. Die in den Kirchen zu ihrer Einigung dringend notwendige
Reformation würde behindert. Gerade der Missbrauch dessen, was Gott
angeordnet und Jesus eingesetzt hat, würde bestätigt. Es besteht Anlass
genug, daran zu zweifeln, dass Kameradschaft in einem üblen
Unternehmen auf die Dauer zur Verständigung und Einheit zwischen den
verschiedenen Gliedern von Gottes Volk führen könnte.

3. Indem Jesus sich der Taufe unterzog und mit seinen Jüngern Passa
feierte, hat er den Gottesdienst der Kirche in den Gottesdienst der
Synagoge eingebettet. Dasselbe gilt für seine Benutzung der Heiligen
Schrift seines Volkes, die Abweisung falscher Auslegungen des Gesetzes
in der Bergpredigt, die Hervorhebung des Doppelgebotes der Liebe, das
Gebet des Herrn, die Leidensbereitschaft und anderes. Gewiss ist die von
Jesus eingesetzte Taufe nicht einfach dasselbe geblieben wie eine
kultische Waschung oder eine Proselytentaufe (tebilah). Auch ist das
Passa zu etwas Neuem geworden, seit Jesus sich als das Passalamm erwies.
Sein Gedächtnis, sein Tod für viele, die Hoffnung auf seine Wiederkunft,
nicht nur der Auszug eines Volkes wird hier gefeiert. Doch schliessen die
kirchlichen Feiern, wenn sie ihrer Stiftung gemäss vollzogen werden, den
Gottesdienst Israels ein, nicht aus.

43



4. Die für Taufe, Abendmahl und andere sogenannte Sakramente in
den Kirchen verwendete Sprache — man denke an Trans- und Kon-
substantiation, (Trans-) Signifikation, Real-Präsenz, Nachvollzug, Aktua-
lisation und dergleichen — ist dem Wesen und Zweck, welche diese
Feiern im Neuen Testament haben, entfremdet. Diese Terminologie hat
zur Spaltung der Christen untereinander und von den Juden beigetragen.
Kehrte man zu jüdischer Diktion zurück, spräche man also von «Gedächtnis»,

«Fest», «Verkünden», «Gemeinschaft», «Lobpreis», so wäre
wenigstens ein erster Schritt getan auf dem Wege zur Wiederentdeckung
des wahren Charakters und Sinnes der fälschlich so genannten
«Sakramente ».

Ich schliesse diesen persönlichen Abschnitt mit der Feststellung, dass
ich das Auftauchen sakramentsfreudiger jüdischer Stimmen für etwas
Ungutes halte. Auf mich selbst wirkt es wie ein Rückenschuss vonseiten
theologischer Freunde und Brüder. Ich denke aber auch, dass dies
Ereignis dem Besten der Synagoge, der Kirche und der Gemeinschaft
ihres Bekenntnisses zu dem einen Gott abträglich ist.

Doch kann diese Feststellung unmöglich das letzte Wort zum Thema
«Sakrament» sein.

III. Das einzige Sakrament

Innerhalb des breiten, verästelten und nicht immer sehr sauberen
Stromes der Sakraments-Praxis und -Lehren der Kirchen gibt es ein
Rinnsal, das nicht übersehen werden sollte. Wir meinen damit nicht jene
Selbsteinschätzung der Kirche, welche behauptet, sie selbst sei das
UrSakrament, 15 welcher ja neuerdings die Gegenthese gegenübersteht,
gerade jüdische Existenz habe sakramentalen Charakter. Vielmehr ist
darauf hinzuweisen, dass es Stimmen gegeben hat und noch gibt, welche
Jesus Christus selbst und ihn allein als das eine, wahre Sakrament
bezeichnen. 16 Die Antwort auf die Fragen: Wo und wie geschieht
Offenbarung in einer Weise, dass Kundgabe und Wirkung, Himmel und
Erde, Geist und Materie, Zeichen und Sache, Gottes Wort und menschlicher

Glaubensgehorsam wirklich zusammenkommen und untrennbar
beieinander sind — lautet dann : in einzigartiger, unvergleichlicher und
unwiederholbarer Weise in Jesus Christus! Seine Geschichte und seine
Existenz füllt und erschöpft dann den Inhalt des Begriffes Sakrament. Was
in Jesus Christus geschehen ist, ist ein so grosses Wunder, dass kein
biblisches Wort und kein aus der Heidenwelt stammender Begriff es in
seiner Höhe und Tiefe, seiner Länge und Breite, seinem Gewicht und

44



seiner Ausstrahlung, seiner Absicht und seiner Wirkung ganz ausschöpfen
kann. Nicht nur Worte wie Henosis und Sobornost, sondern auch
Bezeichnungen wie Mysterium und Sakrament können Ausdrücke
frommen Staunens und grosser Freude über das sein, was Gott in Jesus
Christus geschenkt hat. Mag es ausserhalb der Kirche und innerhalb vieler
Köpfe mancherlei Mysterien und Sakramente geben — «so haben wir
doch nur einen Gott, den Vater und einen Herrn Jesus Christus.»
«Einer ist Gott und einer Mittler zwischen Gott und Menschen, der
Mensch Jesus Christus. » 17

Was Martin Buber 1923 in seinem Büchlein «Ich und Du» über den
Unterschied der Ich-Du- von der Ich-Es-Beziehung geschrieben hat, ist an
dieser Stelle besonders wichtig. Das Neue Testament unterscheidet
zwischen einem einzigen Mysterium, das jetzt offenbart ist, und vielen
Mysterien, die bis ans Ende der Zeiten verschleiert bleiben. Die
Herrlichkeit des einen Geheimnisses Gottes ist «Christus unter euch
(Heiden)». Es — das Geheimnis — ist Er, und Er ist «es». 18Die vielerlei
Geheimnisse aber, welche im Neuen Testament genannt werden, 19 sind
Ereignisse, Beziehungen und Gedanken, die zwar (meist) auf Personen
bezogen, jedoch nicht gesamthaft mit einer einzigen Person zu identifizieren

sind. Alttestamentliche und spätere jüdische Schriften bezeichnen
in ähnlicher Weise eine Mehrzahl von apokalyptischen Offenbarungen
und Ereignissen als Geheimnisse (ras oder söd). Gewiss hat mit Gott zu
tun, wer mit ihnen konfrontiert ist. Doch bildet ihre Summe sowenig Gott
selbst wie der Messias Jesus aus der Addition aller einzelnen Geheimnisse
zusammengesetzt ist. Auch haben weder Juden noch Christen im 1.

Jahrhundert nach Christus besondere Ereignisse oder Handlungen
während ihrer Gottesdienste mystêria genannt. 20 So sollte der eine Mittler
Jesus Christus nicht in eine Serie von Heilsmitteln verwandelt oder
aufgelöst werden. Sein Werk und seine Wirkung rufen zum Glauben und
befähigen dazu — ohne dass Wiederholungen, kultische Abbildungen,
Inkraftsetzungen und andere Vermittlungsaktionen in Gang gesetzt und
ihrerseits Gegenstände des Glaubens werden müssen. Laut dem Neuen
Testament bildet der Geist des Glaubens und der Liebe die Verbindung
zwischen Christus und den Menschen — ohne heilsnotwendige
Vermittlung durch dies oder jenes «Es». Er, der in sich vollkommen ist, bedarf
nicht der Vervollständigung seiner Person und' seines Werkes durch
«Sakramente».

Im Gegenteil: was man irgendwelchen Sakramenten an Heilsträch-
tigkeit, Heilsnotwendigkeit und Heilswirksamkeit zuschreibt, wird Jesus
Christus abgesprochen. Es spielt dabei keine Rolle, ob dies durch
Christen, Juden oder Heiden geschieht. Deshalb hat es wenig Sinn, wenn

45



Synagogen, Kirchen, Philosophen und Dichter gegenseitigen Respekt und
wechselseitige Anerkennung dadurch erringen wollen, dass sie einander
vorhalten : auch wir haben Sakramente, auch das jüdische Volk und die
Christenheit sind Sakramente. Nur ein klares Bekenntnis zu Ihm, dem
lebendigen Gott, kann im Gespräch weiter und im Glauben zu wirklicher
Einheit führen.

ANMERKUNGEN

1. Nur J. J. Petuchowskis Aufsatz kam mir vor Abfassung dieses Artikels zu Gesicht.
2. Vgl. z.B. P. Tillich, Systematische Theologie III, 1966, 144-148, auch I, 1955, 167-173.
3. M. Buber «Sinnbildliche und sakramentale Existenz im Judentum», Eranos Jahrbuch

II 1954, 339-67.
4. Zitate aus M. J. Rouet de Journal, Enchiridion Patristicum, 10.-11. Auflage, 1937, z.B.

No 3315 ; für weitere Belegtexte s. Index, pp. 895-897 und den Index in H. Denzinger und
A. Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, 24. Auflage, 1967, p. 777.

5. O. Casel, Das christliche Kultmysterium, 1932; «Neue Zeugnisse für das Kultmysterium»,

JLW 13 (1933), 98-171; «Glaube, Gnosis, Mysterium», JLW 15 (1941), 155-305;
dazu A. Schilson, Theologie als Sakramentstheologie, Tübinger Theol. Stud. 18, 1982

6. H. J. Schoeps, Paulus, 1959, 117-8, 166-173. Vgl. z.B. H. Lietzmanns und R. Bultmanns
Auslegungen der Sakramentstexte in den paulinischen Briefen.

7. Zur Philo-Darstellung und Deutung s. E. R. Goodenough, By Light, New Haven 1935,

235-64; H. A. Wolfson, Philo I, Cambridge (Mass.), 2. Aufl. 1948, 36-55.
9. Die Zitate stammen aus W. Bousset, Religion des Judentums, 3. Aufl. 1926, 199, 460-61.

Andere christliche Forscher urteilen anders. Z.B. H. W. Robinson, The Christian
Experience of the Holy Spirit, London 1928, 8. Aufl. 1944, 191-198, sieht in den prophetischen

«Zeichen» (nicht anders als M. Buber in dem in Anm. 3 genannten Aufsatz)
Antizipation der «Verwirklichung des Unsichtbaren» und «Gnadenmittel», welche der
Inkarnation und Transformation des Geistigen in den Bereich der Natur analog sind. F.
Gavin, The Jewish Antecedents of the Christian Sacraments, London 1928, Abdruck
New York 1969, urteilt etwas subtiler, wenn er darlegt, dass es nur «implizit» Sakramente

im Judentum gab — zwar eine sakramentale Anschauung vom Universum, doch
nicht den Gegensatz zwischen Sichtbar und Unsichtbar, Leib und Seele, der zu den
Voraussetzungen hellenistischer Mysterien gehörte.

10. Matt 3,7; Luk 3,7. Laut ApG 19,2 wissen die Johannesjünger in Ephesus nichts davon,
dass es den Heiligen Geist gibt — sie haben also die Johannestaufe nicht als gleichzeitig
mit der Geisttaufe angesehen. Einen Disput «über die Reinigung» haben gewisse
Johannes/ünger mit einem Juden (Joh 3,25) — nicht der Täufer selbst. Laut Josephus
ant. XVIII 117 war die Johannestaufe nicht ein Mittel, Sündenvergebung zu erlangen,
sondern eine auf die Reinigung der Seele folgende Weihe des Leibes zu gerechter
Lebensführung.

11. Nach der Zerstörung Jerusalems entstandene Bestandteile der apokalyptischen Lite¬

ratur, besonders auch das Dritte Henochbuch, sind unter den ältesten jüdischen Texten,
die mit und ohne Anbringung von Interpolationen in guter oder übler Absicht gegenüber
den Juden verwendet wurden.

12. I Kor 1,10-25; 8,1 ; 10,14-22; 11,17-34.

46



13. Abteilung für Glauben und Kirchenordnung, «Taufe, Eucharistie und Amt», Genf 1982.
14. So bes. in Luk 22,7-19.
15. Z.B. D. Semmelroth, S.J., Die Kirche als Ursakrament, Frankfurt, 1953, sieht im Gegen¬

satz und im Zusammensein von Klerikern und Laien den Inbegriff des sakramentalen
Geheimnisses der Kirche.

16. Darunter Martin Luther, Vorlesung über den Hebräerbrief 1517/18 zu Hebr 2,3 (Hg.
J. Ficker, 1929, Scholien, S. 14-15,23; vgl. WA IX 18, Z.17-24; dazu E. Bizer, Die
Entdeckung des Sakramentes durch Luther, EvTh 17 1957 64ff) und K. Barth, Kirchliche
Dogmatik II 1,58; IV I, 326-7; IV 2, 42,53,59 und IV 4 passim.

17. I Kor 8,6 ;I Tim 2,5.
18. Kol 1, 26-27; vgl. Eph 1,9-10; 3, 4-6; 6,19 und G. Bornkamm in Kittels TWB, Art.

Mysterion.
19. Darunter die Geheimnisse des Reiches Gottes, die Erwählung Israels, der Bosheit, der

Frau auf dem Tiere und bestimmter Schriftstellen. Dazu gezählt werden können auch
die Geheimnisse der Dreieinigkeit Gottes, der Fleischwerdung des Wortes, des Sühnetodes

und der Auferweckung Jesu und ähnliche unergründliche theologische Rätsel.
Ignatius, Eph XIX spricht von «drei schreienden, in der Ruhe Gottes vollzogenen,
Geheimnissen»; der Jungfrauschaft der Maria, der Geburt Jesu und des Todes des
Herrn.

20. Die neutestamentliche Stelle Eph 5,32 würde nur dann eine Ausnahme bilden, wenn
einzig hier im Neuen Testament die Ehe als Sakrament bezeichnet würde. Noch immer
ist dies nicht nur in katholischen und orthodoxen Texten zu lesen ; doch ist viel
wahrscheinlicher, dass Paulus von einem tiefen Sinn der Aussage von Gen. 2,24 sprechen will.
In Gal 4,24 wird solcher Geheimsinn als «allegorisch», in I Kor 10,5, 11 als

«typologisch», in Offbg 11,8, in der christlichen Schule von Alexandria und später als

«pneumatologisch» bezeichnet. Der geheime Sinn von Gen 2,24 ist laut Paulus

folgender: Christus selbst und seine Gemeinschaft mit der aus Juden und Heiden
bestehenden Kirche ist das jetzt geoffenbarte Geheimnis, bzw. «das Sakrament».

47


	Zuviel Sakramente

