
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Jüdische Gedanken zum Sakramentsbegriff

Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961307

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÜDISCHE GEDANKEN
ZUM SAKRAMENTSBEGRIFF

von Jakob J. Petuchowski

I

Schlägt man das «Jüdische Lexikon» zum Thema «Sakrament» auf,
dann findet man den kategorischen Satz: «Als Ausdruck des Religiösen
gehört das Wort nur der christlichen Frömmigkeit an.» Sakrament wird
hier definiert als eine Handlung, die geübt wird, damit durch sie Gott und
Mensch vereinigt werden, und Gottes Gnade sich in den Menschen
ergiesst. Die Voraussetzung des Sakraments sei die christliche Lehre von
der Erbsünde, derzufolge der Mensch unfähig ist, aus sich selbst zu einer
Gemeinschaft mit Gott zu gelangen, so «dass alle Verbindung mit Gott
von oben her in übernatürlicher Weise (zum Menschen) kommen muss.»
«Das Judentum», so heisst es hier, «kennt den Begriff des Sakraments
nicht; es geht aus von dem Glauben an die dem Menschen von der
Schöpfung an gegebene Kraft, aus Eigenem den Weg zu Gott und zur
guten Tat zu suchen.» Alle religiösen und sittlichen Handlungen werden
daher im Judentum als Mittel der Selbstheiligung betrachtet, die ihren
Wert nicht in sich selbst tragen. Sie vermitteln Gnade nur durch das, was
der Ausübende an Gedanken und Gesinnung in sie hineinlegt.

Allerdings lässt dieser Artikel den jüdischen Dichter und Philosophen
Juda Halevi (vor 1075 bis 1141) als eine Ausnahme gelten, denn Halevi
hatte die Lehre aufgestellt, dass die zeremoniellen und rituellen Gebote,
insbesondere die Opfervorschriften, aufs strengste und peinlichste erfüllt
werden müssen, weil nur auf diesem Wege eine Verknüpfung zwischen
Israel und Gott erfolgen kann. Aber die Lehre Halevis wird von dem
Artikel beschuldigt, «durchaus den Charakter eines magisch-sakramentalen

Zusammenhanges» aufzuweisen, — als ob «sakramental» eo ipso
«magisch» sein müsse. 1

Verfasser des Artikels «Sakrament» im «Jüdischen Lexikon» war Max
Dienemann (1875-1939), einer der führenden Rabbiner des deutschen

Lkob J. Petuchowski ist Ordinarius und Forschungsprofessor für jüdisch-christliche Studien
am Hebrew Union College in Cincinnati, U.S.A.

Adresse : 7836 Greenland Place, Cincinnati, Ohio 45237, U.S.A.

27



liberalen Judentums. Man könnte sich vorstellen, dass ein orthodoxer
Kollege Dienemanns Juda Halevi gar nicht so sehr als Ausnahme
betrachtet hätte, haben doch viele Juden durch die Jahrhunderte Halevis
Auffassung von den zeremoniellen und rituellen Geboten geteilt. Selbst
noch ein in weltlichen Wissenschaften hochgebildeter Rabbi wie Haham
David Nieto am Anfang des achtzehnten Jahrhunderts schrieb diesen
Geboten die Fähigkeit zu, ihren Beobachtern die Heiligkeit zu
vermitteln. 2 Auch hätte ein orthodoxer Verfasser wohl kaum die Magie in
diesem Zusammenhang erwähnt.

So lässt denn auch Dienemanns Artikel eine Frage aufkommen, die
nicht oft genug im christlich-jüdischen Gespräch behandelt wird, nämlich :

Welches Judentum steht welchem Christentum gegenüber? Gewiss
entbehrte das von Dienemann vertretene liberale Judentum jeglicher
sakramentalen Dimension. Aber gilt das auch von dem Judentum aller im
Talmud und in der mittelalterlichen Literatur zu Worte kommenden
Rabbinen? Und welches Christentum hatte Dienemann hier im Auge?
Denn auch der Begriff «Sakrament» hat eine ziemlich lange Entwicklungsgeschichte

im Christentum hinter sich, — ohne dass wir hier auch noch die
Unterschiede im Verständnis des Sakraments zwischen dem katholischen
und dem evangelischen Christentum näher würdigen wollen.

II

Ein paar Beispiele mögen die Schwierigkeit der Frage verdeutlichen :

(1) In der Vulgata ist «sacramentum» die Wiedergabe des griechischen

«mysterion», und daher bezeichnen die Kirchenväter mit dem Wort
«sacramentum» die ganze christliche Religion als Inbegriff geheimnisvoller

Lehren und Einrichtungen wie auch einzelne Lehren und
Kulthandlungen des Christentums. 3 Nun gelang es mir aber zu zeigen, dass die
palästinensischen Rabbinen im talmudischen Zeitalter die sogenannte
«mündliche Tora», die Beschneidung und auch das Passahopfer mit dem
griechischen Wort «mysterion» selbst in hebräischen und aramäischen
Texten bezeichneten. 4 Hätte man damals in Palästina mehr Latein als
Griechisch gesprochen, würden sich die Rabbinen gewiss nifcht davor
gescheut haben, statt «mysterion» «sacramentum» zu sagen.

(2) Der amerikanische Jesuitenpater Bernard J. Cooke beschrieb den
Zweck der Sakramente auf folgende Weise: «Die ganze Welt des
christlichen Sakraments ist dazu bestimmt, die Menschen in den Augen
und durch die Allmacht Gottes heilig und gut zu machen ; den Körper

28



Christi, der seine Kirche und sein Volk ist, zu vervollkommen ; Gott in
Lob und Gebet zu verehren.» 5 Verwendet man hier statt «Körper Christi»
den Ausdruck Kenesseth Jisrael, d.h. «die Glaubensgemeinschaft Israels»,
dann würde diese Zweckbestimmung des Sakraments absolut auf die
religiösen Handlungen des Judentums anwendbar sein, — ja, selbst auf
diejenigen, die das von Dienemann vertretene liberale Judentum auch
noch Eds verpflichtend anerkennt.

(3) Es ist selbstverständlich, dass da, wo von einer Einsetzung des
Sakraments durch Jesus Christus die Rede ist, und dazu noch diese
Einsetzung zur Definition des Sakraments selbst gehört, es müssig wäre, eine
genaue jüdische Parallele zu suchen. Dennoch konnte der anglikanische
Geistliche Frank Gavin ein ganzes Buch den «jüdischen Vorläufern der
christlichen Sakramente» widmen, 6 in welchem er die jüdischen
Ursprünge des christlichen Sakramentsgedankens betont und besonders auf
das jüdische Ritual der ProselytenaufnEihme und auf die Zusammenhänge
von jüdischer berakhah und christlicher Eucharistie hinweist. Das hält
jedoch Gavin nicht von der Behauptung ab, dass, so wie Jesus Christus
mehr als nur Jude war, die von ihm eingesetzten Sakramente auch mehr
als ihre jüdischen Prototypen sind. 7

(4) Bei der langen Entwicklungsgeschichte des Judentums muss man
sich der Unterschiede zwischen biblischer und rabbinischer Religion
bewusst bleiben. Das Sakramentale ist eher in der biblischen als in der
rabbinischen Religion zu Hause. Der biblische Opferkult wurde von
geweihten Priestern versehen. Das Judentum der Synagoge ist LEtien-

religion. Die Rabbinen sind Lehrer, keine Priester.

Jedoch fehlt auch den Rabbinen nicht der Sinn für die Dimension der
Heiligkeit, die durch die Erfüllung der von Gott eingesetzten rituellen und
zeremoniellen Handlungen in Israel verwirklicht wird. So lautet z.B. der
Segensspruch (berakhah), der vor der Vollziehung einer religiösen
Handlung gesprochen wird: «Gelobt seist Du, Herr, unser Gott,
Weltenherrscher, der uns durch Seine Gebote geheiligt hat und uns befohlen hat,
(dies oder jenes) zu tun.» Dabei darf allerdings nicht vergessen werden,
dass das, was einem christlichen Zuschauer als jüdisches SEikrament
erscheinen mag, besonders dort, wo in der jüdischen rituellen Handlung
die Zusammensetzung von «den zwei Wesensteilen Ding und Wort» 8den
äusseren Schein eines (christlichen) Sakraments erwecken mag, von
jüdischer Sicht aus alles andere als ein Sakrament (im christlichen Sinn)
ist.

Die vom Priester im Jerusalemer Tempel verzehrten Speisen galten
tatsächlich als «heilig» und waren mit vielen sakramentalen Vorschriften

29



verbunden. Eine ganze Ordnung der Mischnah, Qodaschim, weiss davon
zu berichten. Aber der Jude, der am Freitagabend in seinem Haus die
Segenssprüche über Wein und Brot spricht, dankt Gott für die Gaben von
Wein und Brot, — ohne dass der Wein dabei «geheiligter» Wein und das
Brot «geheiligtes» Brot werden. Sie bleiben Wein und Brot und können
auch später zu profanen Zwecken verwendet werden.

Und dennoch, da ja jede Mahlzeit in einem frommen jüdischen Haus
und jeder Genuss des Weins von Segenssprüchen (berakhoth) umrahmt
wird, ist es an sich schon etwas irreführend, hier von «profanen Zwecken»
zu reden. Wenn das rabbinische Judentum den Familientisch als Ersatz für
den ehemaligen Sühnealtar im Tempel betrachtet, 9 und wenn es von dem
sich zur Mahlzeit hinsetzenden jüdischen Laien einen Grad der levitischen
Reinheit fordert, der im Pentateuch dem Priestertum vorbehalten war,
dann darf wohl schon behauptet werden, dass auch die religio laici des
rabbinischen Judentums der sakramentalen Dimension nicht völlig
entbehrt.

(5) Vergleichbar mit den Diskussionen zum Thema «ex opere
operato » 10 sind die rabbinischen Diskussionen darüber, ob die Erfüllung
der zeremoniellen Gebote (mizwoth) von der Gesinnung und Intention
(kawwanah) des Erfüllenden abhängen oder nicht. Diese Diskussionen
ziehen sich durch die gesamte rabbinische Literatur, und, angefangen mit
dem Talmud, wird die Frage der Notwendigkeit der Intention nicht
einheitlich beantwortet. Für das heutige orthodoxe Judentum gilt die
Entscheidung des Rabbi Abraham Abele Gombiner (ca. 1637-1683), dass
die Intention bei der Erfüllung von biblischen Geboten eine conditio sine

qua non ist, bei der Erfüllung von rabbinischen Anordnungen aber
nicht. 11

Dagegen wäre im liberalen oder reformierten Judentum der Gedanke
an religiöse Handlungen, die ohne kawwanah gültig sein könnten, schon
beinahe eine Blasphemie.

All das hier Gesagte möge unsere ursprüngüche Behauptung
unterstreichen, dass es beim Thema «Sakrament» — wie auch bei allen anderen
religiösen Fragen — immer darauf ankommt, welches Judentum mit
welchem Christentum verglichen wird. Es geht nicht an, etwa das
sakramentlose Reformjudentum des neunzehnten und zwanzigsten
Jahrhunderts der Sakramentenlehre eines Hugo von St. Viktor gegenüberzustellen,

oder den Begriff der Wirkung der göttlichen Gebote, wie ihn
Juda Halevi formulierte, dem Sakramentsbegriff eines liberalen amerikanischen

Protestanten im zwanzigsten Jahrhundert. Manches, und nicht

30



nur zum Thema «Sakrament», das oft als Unterschied zwischen Judentum
und Christentum ausgespielt wird, kann genauso ein Unterschied sein
zwischen verschiedenen Vertretern oder verschiedenen Entwicklungsstufen

ein und derselben Religion, sei sie nun jüdisch oder christlich.

III

Zum Schluss seien hier zwei talmudische Diskussionen vorgeführt, die
zum weiteren Nachdenken Anlass geben mögen.

Die erste Diskussion befasst sich mit der Reihenfolge der
Segenssprüche beim Qiddusch, dem Heiligungsgebet am Eingang der Sabbat-
und Feiertage. Die Mischnah berichtet:

Die Schule Schammais sagt : Man spricht zuerst den Segen über den
Tag und dann den Segen über den Wein. Die Schule Hillels sagt:
Man spricht zuerst den Segen über den Wein und dann den Segen
über den Tag. 12

Derselbe Meinungsunterschied wird auch von der Tosephta berichtet,
Our dass in der Tosephta auch die Motivierung für die verschiedenen
Meinungen angeführt wird. Die Schule Schammais gibt dem Segen über
den Tag den Vorrang, «denn der Tag ist die Veranlassung dafür, dass der
Wein serviert wird; und der Tag ist ja bereits (durch den Sonnenuntergang)

geheiligt worden, selbst wenn noch kein Wein da ist». Die Schule
Hillels gibt dem Segen über den Wein den Vorrang, «denn ohne den Wein
würde das Heiligungsgebet für den Tag gar nicht gesprochen werden». 13

Hie religionsgesetzliche Entscheidung (halakhah) richtete sich nach der
Meinung der Schule Hillels.

Festzuhalten bei dieser Diskussion sind die folgenden Momente : Nach
der Meinung Schammais liegt der Schwerpunkt darin, dass auch ohne die
Heiligungsworte, die vom Menschen gesprochen werden, der Sabbat
heilig ist. Denn Gott hat ja sozusagen den Sabbat in die Weltordnung
eingebaut. Wenn am Freitag die Sonne untergeht, wird der Sabbat von
Gott selbst geheiligt, ganz unabhängig davon, wie sich die Menschen
liturgisch dazu verhalten. Das würde an sich von Hillel nicht verneint
Werden. Nur meint eben Hillel, dass im jüdischen Haus der Sabbat erst
dann richtig seinen Einzug hält, wenn das Heiligungsgebet gesprochen
wird ; und das Sprechen des Heiligungsgebetes verlangt das Vorhandensein

von Wein, — wie ja auch, man darf hier wohl hinzufügen, die
Gültigkeit einer christlichen Eucharistiefeier inter alia vom Vorhandensein

des Weins abhängt.

31



Die zweite Diskussion behandelt die Frage, ob das Licht, das zur Feier
des Makkabäerfestes angezündet wird, zu profanen Zwecken verwendet
werden darf.

Rabh Juda sagte im Namen Rabh Assis: Es ist verboten, beim
Schein des Chanukkahlichtes Geld zu zählen. Als ich das aber vor
Samuel vortrug, wandte Samuel ein: «Besitzt denn das Licht Heiligkeit

»

Rabh Joseph griff Samuels Meinung an, indem er fragte : Besitzt
denn das Blut (eines zur menschlichen Verpflegung geschlachteten
Tieres) Heiligkeit?! Und dennoch wurde gelehrt: Die Worte «Er
muss das Blut (eines geschlachteten Tieres oder Vogels) ausfliessen
lassen und es mit Erde bedecken» (Lev 17,13) bedeuten, dass er mit
der Hand, die das Blut fliessen Hess, auch das Blut mit Erde bedecken
muss. Er darf es nicht mit dem Fuss tun, so dass ihm die göttlichen
Gebote nicht verächtlich erscheinen. Geldzählen beim Schein des
Chanukkahüchtes ist auch nur deshalb verboten, damit einem die
Gebote nicht verächtlich erscheinen. 14

Es ist also die Erfüllung der Gebote, die zur Heiligung führt. Die dazu
notwendigen Gegenstände selbst besitzen keine Heiügkeit. Sie werden
auch durch die bei der reUgiösen Handlung gesprochenen Segenssprüche
nicht heilig ; denn der Jude lobt mit seinem Segensspruch den Gott, der
das Gebot gegeben hat. Er segnet nicht die Gegenstände. Letztere sind
nur deshalb mit Respekt zu behandeln, weil sie einem reügiösen Zweck
dienen, und weil mit ihnen ein reHgiöses Gebot erfüllt wird.

So hat letzten Endes, trotz seiner Vereinfachung und VeraUge-
meinerung, der selige Dienemann doch nicht so ganz Unrecht gehabt, als

er in seinem Lexikonartikel die religiösen Handlungen im Judentum als
Mittel der Selbstheiügung darstellte, die ihren Wert nicht in sich selbst

tragen, sondern nur durch das, was der Ausübende an Gedanken und
Gesinnung in sie hineinlegt, die Gnade Gottes vermitteln, und als er darin
einen Unterschied zwischen dem Judentum und dem christüchen
Sakramentsbegriff zu sehen meinte. Auf grosse Teile des rabbinischen und des
modernen Judentums, wenn auch sicherlich nicht auf alle, trifft das gewiss
zu.

Dennoch wäre es verfehlt, das Thema «Sakrament im Judentum»
allein vom formellen Standpunkt aus zu betrachten, so dass man etwa
konstatieren kann: «Das Judentum kennt den Begriff des Sakraments
nicht», oder auch : «Der christliche Sakramentsbegriff hat seine Vorläufer
und seine Parallelen im Judentum.» Das rein Formelle könnte in blosse

32



semantische Spielerei ausarten. Es ist auch schon ab initio dadurch
erledigt, dass das Wort «Sakrament» im heutigen jüdischen
Sprachgebrauch fehlt, — obwohl, wie bereits bemerkt, die frühen Rabbinen das
Wort «mysterion», dessen lateinische Übersetzung «sacramentum» ist,
auf die Beschneidung, auf das Passahopfer und auf die «mündliche
Torah» anwandten. Die Frage ist eher, ob, bei aller nüchternen
Anerkennung der menschlichen Lage (mit oder ohne Lehre von einer
Erbsünde), die Möglichkeit einer Transzendenz (durch göttliche Einrichtungen

vermittelt) bejaht oder verneint wird. Und hier ist es doch klar,
dass sich Judentum und Christentum in der Bejahung dieser Frage einig
sind.

ANMERKUNGEN

1- Max Dienemann, Art. «Sakrament» in : Jüdisches I^exikon, Band V. Berlin, 1930, Sp. 45-
47, Nachdruck 1982, Jüdischer Verlag, Königstein/Ts.

2- Vgl. Jakob J. Petuchowski, The Theology of Haham David Nieto. New York, 21970,
S. 65-68.

2- Vgl. Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik. Freiburg i. Br., 10l981, S. 391.
4- Jakob J. Petuchowski, «Judaism as <Mystery> — The Hidden Agenda?» in: Hebrew

Union College Annual, Band LH (1981), S. 141-152
5. Bernard J. Cooke, S.J., Christian Sacraments and Christian Personality. Garden City,

N. Y„ 1968, S. 5.
6- Frank Gavin, The Jewish Antecedents of the Christian Sacraments. London, 1928.

(Neudruck: New York, 1969.)
2- Gavin, op. cit., S. 114.

Ott, op. cit., S. 393.
9- Babylonischer Talmud Berakhoth 55a.

'0. Ott, op. cit., S. 396f.
H. Magen Abraham ad Schulhan Arukh, Orah Hajjim 60,4.
12. Mischnah Berakhoth 8,1.
13. Tosephta Berakhoth 5,25, ed. Lieberman, S. 29.
14. Babylonischer Talmud Schabbath 22a. Vgl. dazu Jakob J. Petuchowski, «Qeduschah

Schebeneroth» in : Hadoar (New York), 9. Dezember 1960. S. 91 (hebräisch).

33


	Jüdische Gedanken zum Sakramentsbegriff

