Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Judische Gedanken zum Sakramentsbegriff
Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDISCHE GEDANKEN
ZUM SAKRAMENTSBEGRIFF

von Jakob J. Petuchowski

I

Schldgt man das «Jiidische Lexikon» zum Thema «Sakrament» auf,
dann findet man den kategorischen Satz: «Als Ausdruck des Religiésen
gehort das Wort nur der christlichen Frommigkeit an.» Sakrament wird
hier definiert als eine Handlung, die geiibt wird, damit durch sie Gott und
Mensch vereinigt werden, und Gottes Gnade sich in den Menschen
ergiesst. Die Voraussetzung des Sakraments sei die christliche Lehre von
der Erbsiinde, derzufolge der Mensch unfihig ist, aus sich selbst zu einer
Gemeinschaft mit Gott zu gelangen, so «dass alle Verbindung mit Gott
von oben her in iibernatiirlicher Weise (zum Menschen) kommen muss.»
«Das Judentum», so heisst es hier, «kennt den Begriff des Sakraments
nicht; es geht aus von dem Glauben an die dem Menschen von der
Schépfung an gegebene Kraft, aus Eigenem den Weg zu Gott und zur
guten Tat zu suchen.» Alle religiosen und sittlichen Handlungen werden
daher im Judentum als Mittel der Selbstheiligung betrachtet, die ihren
Wert nicht in sich selbst tragen. Sie vermitteln Gnade nur durch das, was
der Ausiibende an Gedanken und Gesinnung in sie hineinlegt.

Allerdings ldsst dieser Artikel den jiidischen Dichter und Philosophen
Juda Halevi (vor 1075 bis 1141) als eine Ausnahme gelten, denn Halevi
hatte die Lehre aufgestellt, dass die zeremoniellen und rituellen Gebote,
insbesondere die Opfervorschriften, aufs strengste und peinlichste erfiillt
werden miissen, weil nur auf diesem Wege eine Verkniipfung zwischen
Israel und Gott erfolgen kann. Aber die Lehre Halevis wird von dem
Artikel beschuldigt, «durchaus den Charakter eines magisch-sakramen-
talen Zusammenhanges» aufzuweisen, — als ob «sakramental» eo ipso
«magisch» sein miisse. 1

Verfasser des Artikels «Sakrament» im «Jiidischen Lexikon» war Max
Dienemann (1875-1939), einer der fithrenden Rabbiner des deutschen

Jakob J. Petuchowski ist Ordinarius und Forschungsprofessor fiir jiidisch-christliche Studien
am Hebrew Union College in Cincinnati, U.S.A.
Adresse : 7836 Greenland Place, Cincinnati, Ohio 45237, U.S.A.

27



liberalen Judentums. Man konnte sich vorstellen, dass ein orthodoxer
Kollege Dienemanns Juda Halevi gar nicht so sehr als Ausnahme
betrachtet hitte, haben doch viele Juden durch die Jahrhunderte Halevis
Auffassung von den zeremoniellen und rituellen Geboten geteilt. Selbst
noch ein in weltlichen Wissenschaften hochgebildeter Rabbi wie Haham
David Nieto am Anfang des achtzehnten Jahrhunderts schrieb diesen
Geboten die Fihigkeit zu, ihren Beobachtern die Heiligkeit zu ver-
mitteln. 2 Auch hitte ein orthodoxer Verfasser wohl kaum die Magie in
diesem Zusammenhang erwihnt.

So ldsst denn auch Dienemanns Artikel eine Frage aufkommen, die
nicht oft genug im christlich-jiidischen Gesprich behandelt wird, ndmlich :
Welches Judentum steht welchem Christentum gegeniiber ? Gewiss ent-
behrte das von Dienemann vertretene liberale Judentum jeglicher sakra-
mentalen Dimension. Aber gilt das auch von dem Judentum aller im
Talmud und in der mittelalterlichen Literatur zu Worte kommenden
Rabbinen ? Und welches Christentum hatte Dienemann hier im Auge ?
Denn auch der Begriff « Sakrament » hat eine ziemlich lange Entwicklungs-
geschichte im Christentum hinter sich, — ohne dass wir hier auch noch die
Unterschiede im Verstindnis des Sakraments zwischen dem katholischen
und dem evangelischen Christentum n#her wiirdigen wollen.

II

Ein paar Beispiele mogen die Schwierigkeit der Frage verdeutlichen :

(1) In der Vulgata ist «sacramentum» die Wiedergabe des griechi-
schen «mysterion», und daher bezeichnen die Kirchenviter mit dem Wort
«sacramentum» die ganze christliche Religion als Inbegriff geheimnis-
voller Lehren und Einrichtungen wie auch einzelne Lehren und Kult-
handlungen des Christentums. 3 Nun gelang es mir aber zu zeigen, dass die
paldstinensischen Rabbinen im talmudischen Zeitalter die sogenannte
«miindliche Tora», die Beschneidung und auch das Passahopfer mit dem
griechischen Wort «mysterion» selbst in hebrédischen und aramdiischen
Texten bezeichneten. 4 Hitte man damals in Paldstina mehr Latein als
Griechisch gesprochen, wiirden sich die Rabbinen gewiss nitht davor
gescheut haben, statt «mysterion» «sacramentum» zu sagen.

(2) Der amerikanische Jesuitenpater Bernard J. Cooke beschrieb den
Zweck der Sakramente auf folgende Weise: «Die ganze Welt des
christlichen Sakraments ist dazu bestimmt, die Menschen in den Augen
und durch die Allmacht Gottes heilig und gut zu machen; den Koérper

28



Christi, der seine Kirche und sein Volk ist, zu vervollkommen; Gott in
Lob und Gebet zu verehren.» 5Verwendet man hier statt «K6rper Christi»
den Ausdruck Kenesseth Jisrael, d.h. «die Glaubensgemeinschaft Israels»,
dann wiirde diese Zweckbestimmung des Sakraments absolut auf die
religiosen Handlungen des Judentums anwendbar sein, — ja, selbst auf
diejenigen, die das von Dienemann vertretene liberale Judentum auch
noch als verpflichtend anerkennt.

(3) Es ist selbstverstdandlich, dass da, wo von einer Einsetzung des
Sakraments durch Jesus Christus die Rede ist, und dazu noch diese Ein-
setzung zur Definition des Sakraments selbst gehort, es miissig wére, eine
genaue jiidische Parallele zu suchen. Dennoch konnte der anglikanische
Geistliche Frank Gavin ein ganzes Buch den «jiidischen Vorldufern der
christlichen Sakramente» widmen, € in welchem er die jidischen Ur-
spriinge des christlichen Sakramentsgedankens betont und besonders auf
das jiidische Ritual der Proselytenaufnahme und auf die Zusammenhinge
von jiidischer berakhah und christlicher Eucharistie hinweist. Das hélt
jedoch Gavin nicht von der Behauptung ab, dass, so wie Jesus Christus
mehr als nur Jude war, die von ihm eingesetzten Sakramente auch mehr
als ihre jiidischen Prototypen sind. 7

(4) Bei der langen Entwicklungsgeschichte des Judentums muss man
sich der Unterschiede zwischen biblischer und rabbinischer Religion
bewusst bleiben. Das Sakramentale ist eher in der biblischen als in der
rabbinischen Religion zu Hause. Der biblische Opferkult wurde von
geweihten Priestern versehen. Das Judentum der Synagoge ist Laien-
religion. Die Rabbinen sind Lehrer, keine Priester.

Jedoch fehlt auch den Rabbinen nicht der Sinn fiir die Dimension der
Heiligkeit, die durch die Erfiillung der von Gott eingesetzten rituellen und
zeremoniellen Handlungen in Israel verwirklicht wird. So lautet z.B. der
Segensspruch (berakhah), der vor der Vollziehung einer religiosen
Handlung gesprochen wird : «Gelobt seist Du, Herr, unser Gott, Welten-
herrscher, der uns durch Seine Gebote geheiligt hat und uns befohlen hat,
(dies oder jenes) zu tun.» Dabei darf allerdings nicht vergessen werden,
dass das, was einem christlichen Zuschauer als jidisches Sakrament
€rscheinen mag, besonders dort, wo in der jiidischen rituellen Handlung
die Zusammensetzung von «den zwei Wesensteilen Ding und Wort» 8den
%iusseren Schein eines (christlichen) Sakraments erwecken mag, von
J_iidischer Sicht aus alles andere als ein Sakrament (im christlichen Sinn)
Ist,

Die vom Priester im Jerusalemer Tempel verzehrten Speisen galten
tatséichlich als «heilig» und waren mit vielen sakramentalen Vorschriften

29



verbunden. Eine ganze Ordnung der Mischnah, Qodaschim, weiss davon
zu berichten. Aber der Jude, der am Freitagabend in seinem Haus die
Segensspriiche iiber Wein und Brot spricht, dankt Gott fiir die Gaben von
Wein und Brot, — ohne dass der Wein dabei «geheiligter» Wein und das
Brot «geheiligtes» Brot werden. Sie bleiben Wein und Brot und kénnen
auch spiter zu profanen Zwecken verwendet werden.

Und dennoch, da ja jede Mahlzeit in einem frommen jiidischen Haus
und jeder Genuss des Weins von Segensspriichen (berakhoth) umrahmt
wird, ist es an sich schon etwas irrefiithrend, hier von «profanen Zwecken»
zu reden. Wenn das rabbinische Judentum den Familientisch als Ersatz fiir
den ehemaligen Siihnealtar im Tempel betrachtet, Y und wenn es von dem
sich zur Mahlzeit hinsetzenden jiidischen Laien einen Grad der levitischen
Reinheit fordert, der im Pentateuch dem Priestertum vorbehalten war,
dann darf wohl schon behauptet werden, dass auch die religio laici des
rabbinischen Judentums der sakramentalen Dimension nicht véllig ent-
behrt.

(5) Vergleichbar mit den Diskussionen zum Thema «ex opere
operato» 10sind die rabbinischen Diskussionen dariiber, ob die Erfiillung
der zeremoniellen Gebote (mizwoth) von der Gesinnung und Intention
(kawwanah) des Erfiillenden abhidngen oder nicht. Diese Diskussionen
ziehen sich durch die gesamte rabbinische Literatur, und, angefangen mit
dem Talmud, wird die Frage der Notwendigkeit der Intention nicht
einheitlich beantwortet. Fiir das heutige orthodoxe Judentum gilt die
Entscheidung des Rabbi Abraham Abele Gombiner (ca. 1637-1683), dass
die Intention bei der Erfiillung von biblischen Geboten eine conditio sine
qua non ist, bei der Erfiillung von rabbinischen Anordnungen aber
nicht. 11

Dagegen wire im liberalen oder reformierten Judentum der Gedanke
an religiose Handlungen, die ohne kawwanah giiltig sein konnten, schon
beinahe eine Blasphemie.

All das hier Gesagte moge unsere urspriingliche Behauptung unter-
streichen, dass es beim Thema «Sakrament» — wie auch bei allen anderen
religiosen Fragen — immer darauf ankommt, welches Judentum mit
welchem Christentum verglichen wird. Es geht nicht an, etwa das
sakramentlose Reformjudentum des neunzehnten und zwanzigsten Jahr-
hunderts der Sakramentenlehre eines Hugo von St. Viktor gegeniiber-
zustellen, oder den Begriff der Wirkung der gottlichen Gebote, wie ihn
Juda Halevi formulierte, dem Sakramentsbegriff eines liberalen amerika-
nischen Protestanten im zwanzigsten Jahrhundert. Manches, und nicht

30



nur zum Thema «Sakrament», das oft als Unterschied zwischen Judentum
und Christentum ausgespielt wird, kann genauso ein Unterschied sein
zwischen verschiedenen Vertretern oder verschiedenen Entwicklungs-
Stufen ein und derselben Religion, sei sie nun jiidisch oder christlich.

III

Zum Schluss seien hier zwei talmudische Diskussionen vorgefiihrt, die
zum weiteren Nachdenken Anlass geben mogen.

Die erste Diskussion befasst sich mit der Reihenfolge der Segens-
Spriiche beim Qiddusch, dem Heiligungsgebet am Eingang der Sabbat-
und Feiertage. Die Mischnah berichtet :

Die Schule Schammais sagt: Man spricht zuerst den Segen iiber den
Tag und dann den Segen iiber den Wein. Die Schule Hillels sagt:
Man spricht zuerst den Segen iiber den Wein und dann den Segen
iber den Tag. 12

Derselbe Meinungsunterschied wird auch von der Tosephta berichtet,
Nur dass in der Tosephta auch die Motivierung fiir die verschiedenen
Meinungen angefiihrt wird. Die Schule Schammais gibt dem Segen iiber
den Tag den Vorrang, «denn der Tag ist die Veranlassung dafiir, dass der
Wein serviert wird; und der Tag ist ja bereits (durch den Sonnenunter-
gang) geheiligt worden, selbst wenn noch kein Wein da ist». Die Schule
Hillels gibt dem Segen iiber den Wein den Vorrang, «denn ohne den Wein
wiirde das Heiligungsgebet fiir den Tag gar nicht gesprochen werden». 13
Die religionsgesetzliche Entscheidung (halakhah) richtete sich nach der
Meinung der Schule Hillels.

Festzuhalten bei dieser Diskussion sind die folgenden Momente : Nach
der Meinung Schammais liegt der Schwerpunkt darin, dass auch ohne die
Heiligungsworte, die vom Menschen gesprochen werden, der Sabbat
heilig ist. Denn Gott hat ja sozusagen den Sabbat in die Weltordnung
eingebaut. Wenn am Freitag die Sonne untergeht, wird der Sabbat von
QOtt selbst geheiligt, ganz unabhingig davon, ‘wie sich die Menschen
liturgisch dazu verhalten. Das wiirde an sich von Hillel nicht verneint
Werden. Nur meint eben Hillel, dass im jiidischen Haus der Sabbat erst
dann richtig seinen Einzug hilt, wenn das Heiligungsgebet gesprochen
wird ; und das Sprechen des Heiligungsgebetes verlangt das Vorhanden-
Sein von Wein, — wie ja auch, man darf hier wohl hinzufiigen, die
Gl’iltigkeit einer christlichen Eucharistiefeier inter alia vom Vorhanden-
Sein des Weins abhingt.

31



Die zweite Diskussion behandelt die Frage, ob das Licht, das zur Feier
des Makkabéerfestes angeziindet wird, zu profanen Zwecken verwendet
werden darf.

Rabh Juda sagte im Namen Rabh Assis: Es ist verboten, beim
Schein des Chanukkahlichtes Geld zu zdhlen. Als ich das aber vor
Samuel vortrug, wandte Samuel ein: «Besitzt denn das Licht Heilig-
keit?!»

Rabh Joseph griff Samuels Meinung an, indem er fragte: Besitzt
denn das Blut (eines zur menschlichen Verpflegung geschlachteten
Tieres) Heiligkeit?! Und dennoch wurde gelehrt: Die Worte «Er
muss das Blut (eines geschlachteten Tieres oder Vogels) ausfliessen
lassen und es mit Erde bedecken» (Lev 17,13) bedeuten, dass er mit
der Hand, die das Blut fliessen liess, auch das Blut mit Erde bedecken
muss. Er darf es nicht mit dem Fuss tun, so dass ihm die gottlichen
Gebote nicht veridchtlich erscheinen. Geldzihlen beim Schein des
Chanukkahlichtes ist auch nur deshalb verboten, damit einem die
Gebote nicht verichtlich erscheinen. 14

Es ist also die Erfiillung der Gebote, die zur Heiligung fiihrt. Die dazu
notwendigen Gegenstinde selbst besitzen keine Heiligkeit. Sie werden
auch durch die bei der religiosen Handlung gesprochenen Segensspriiche
nicht heilig; denn der Jude lobt mit seinem Segensspruch den Gott, der
das Gebot gegeben hat. Er segnet nicht die Gegenstéinde. Letztere sind
nur deshalb mit Respekt zu behandeln, weil sie einem religidsen Zweck
dienen, und weil mit ihnen ein religiéses Gebot erfiillt wird.

So hat letzten Endes, trotz seiner Vereinfachung und Verallge-
meinerung, der selige Dienemann doch nicht so ganz Unrecht gehabt, als
er in seinem Lexikonartikel die religiosen Handlungen im Judentum als
Mittel der Selbstheiligung darstellte, die ihren Wert nicht in sich selbst
tragen, sondern nur durch das, was der Ausiibende an Gedanken und
Gesinnung in sie hineinlegt, die Gnade Gottes vermitteln, und als er darin
einen Unterschied zwischen dem Judentum und dem christlichen Sakra-
mentsbegriff zu sehen meinte. Auf grosse Teile des rabbinischen und des
modernen Judentums, wenn auch sicherlich nicht auf alle, trifft das gewiss
zZu.

Dennoch wire es verfehlt, das Thema «Sakrament im Judentum»
allein vom formellen Standpunkt aus zu betrachten, so dass man etwa
konstatieren kann: «Das Judentum kennt den Begriff des Sakraments
nicht», oder auch: «Der christliche Sakramentsbegriff hat seine Vorldufer
und seine Parallelen im Judentum.» Das rein Formelle kénnte in blosse

32



Semantische Spielerei ausarten. Es ist auch schon ab initio dadurch
erledigt, dass das Wort «Sakrament» im heutigen jiidischen Sprach-
gebrauch fehlt, — obwohl, wie bereits bemerkt, die frilhen Rabbinen das
Wort «mysterion», dessen lateinische Ubersetzung «sacramentum» ist,
auf die Beschneidung, auf das Passahopfer und auf die «miindliche
Torah» anwandten. Die Frage ist eher, ob, bei aller niichternen Aner-
kennung der menschlichen Lage (mit oder ohne Lehre von einer
Erbsiinde), die Moglichkeit einer Transzendenz (durch géttliche Einrich-
tungen vermittelt) bejaht oder verneint wird. Und hier ist es doch klar,

dass sich Judentum und Christentum in der Bejahung dieser Frage einig
sind.

ANMERKUNGEN

1. Max Dienemann, Art. «Sakrament» in : Jiidisches Lexikon, Band V. Berlin, 1930, Sp. 45-
47, Nachdruck 1982, Jidischer Verlag, Konigstein/Ts.

2 Vgl. Jakob J. Petuchowski, The Theology of Haham David Nieto. New York, 21970,
S. 65-68.

3. Vgl. Ludwig Ott, Grundriss der Dogmatik. Freiburg i. Br., 101981, S. 391.

4. Jakob J. Petuchowski, «Judaism as <Mystery>» — The Hidden Agenda?» in: Hebrew
Union College Annual, Band LII (1981), S. 141-152.

5. Bernard J. Cooke, S.J., Christian Sacraments and Christian Personality. Garden City,
N. Y, 1968, S. 5.

6. Frank Gavin, The Jewish Antecedents of the Christian Sacraments. London, 1928. (Neu-
druck : New York, 1969.)

7. Gavin, op. cit., S. 114.

8. Ott, op. cit., S. 393.

9. Babylonischer Talmud Berakhoth 55a.

10. Oy, op. cit., S. 396f.

1. Magen Abraham ad Schulhan ‘Arukh, Orah Hajjim 60,4.

12. Mischnah Berakhoth 8,1.

13. Tosephta Berakhoth 5,25, ed. Lieberman, S. 29.

14, Babylonischer Talmud Schabbath 22a. Vgl. dazu Jakob J. Petuchowski, «Qeduschah
Schebeneroth» in: Hadoar (New York), 9. Dezember 1960. S. 91 (hebriisch).

33



	Jüdische Gedanken zum Sakramentsbegriff

