Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Die "Heiligen Handlungen™ im Alten und Neuen Bund"
Autor: Hotz, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961306

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE « HEILIGEN HANDLUNGEN»
IM ALTEN UND NEUEN BUND

von Robert Hotz SJ

Der Begriff «Sakrament» hat fiir den Nichtchristen etwas Schillerndes
an sich, um so mehr, als ja auch die christlichen Kirchen das Wort
«Sakrament» keineswegs einheitlich definieren. Bis zur Friihscholastik,
oder — anders formuliert — bis zum Augenblick, wo im Abendland der
Aristotelismus zum Ausdrucksmittel der Theologie wurde, findet sich
kaum eine genauere Bestimmung des Sakramentsbegriffs. Erst im 12.
Jahrhundert kommt es zur Zusammenfassung einer bestimmten Zahl
heiliger Handlungen — wobei sieben nichts anderes als das Symbol der
Totalitiit ist — unter dem Oberbegriff «Sakramente». Es entwickelt sich
eine Lehre von den «Sakramenten im allgemeinen».

Obgleich jedoch die sakramentale Siebenzahl von den meisten
Kirchen des Ostens aus dem Abendland iibernommen wurde, bleibt
festzuhalten, dass die damit bezeichneten heiligen Handlungen in den
einzelnen Kirchen nicht immer vollig iibereinstimmen. Auch die Be-
grenzung auf die Symbolzahl Sieben wird nicht von allen Kirchen
angenommen. Wihrend die aus der Reformation hervorgegangenen
Kirchen die Zahl der Sakramente auf zwei oder drei beschrinken,
Sprechen die orthodoxen Kirchen von sieben «und noch mehr» Sakra-
menten.

Im unterschiedlichen Sakramentenverstidndnis der christlichen Kir-
chen spiegelt sich eine ganze geschichtliche Entwicklung des Sakra-
Mmentenbegriffs wider. Urspriinglich nannte man jene heiligen Hand-
luIlgen, in denen sich unter einem sinnenfilligen Zeichen Gottes Gnade
den Menschen geheimnisvoll vergegenwirtigte, Mysteria. Und diese
Bezeichnung, welche den Akzent auf das Geheimnis legt, haben simtliche
Ostliche Kirchen bis zum heutigen Tag beibehalten. Von der neuplato-
nischen Vorstellung inspiriert, dass in jedem Abbild das Urbild gegen-
Wwartig ist, sieht die 6stliche Theologie in jedem Mysterion eine geheimnis-
volle Vergegenwirtigung des gottlichen Gnadenwirkens, das allein im
Glauben zu erfassen ist.

Robert Hotz, Jesuit, Dr. theol., Lic. phil., Ostreferent am Institut fiir weltanschauliche

Fragen, Ziirich, Spezialist fiir Ostkirchen, Verfasser des grundlegenden Werkes «Sakra-

Mente — im Wechselspiel zwischen Ost und West», Zirich-Kéln 1979. — Adresse:
Scheideggstrasse 45, CH — 8002 Ziirich.

19



Die auf Tertullian zuriickgehende Ubersetzung des griechischen
Mysterion mit dem lateinischen Wort «Sacramentum», das ein dusseres
Zeichen bedeutete, sowie die durch Augustinus vorgenommene Interpre-
tation des Begriffs hatten zur Folge, dass sich die Betonung vom
Geheimnis mehr und mehr auf das dussere Zeichen verschob. «Zeichen,
die sich auf gottliche Dinge erstrecken, werden Sakramente genannt.» !
Das heisst, bei Augustinus, der noch ganz in neuplatonischen Kategorien
dachte, entspricht dem sichtbaren Zeichen eine unsichtbare (gottliche)
Wirklichkeit. Im Sakrament wird das eine gesehen und das andere
darunter verstanden. 2 Dabei bedarf es nach Augustinus der Verbindung
des sichtbaren Zeichens mit dem gottlichen Wort, um dieses Zeichen zum
sichtbaren Wort Gottes und damit wirksam zu machen. 3 Die Kraft des
Sakraments wirkt jedoch nicht bei jedem Empféanger gleich. Je nach der
Haltung des Empféngers wirkt das Sakrament — wie einst das Manna —
als eine gottliche Gabe zum Leben oder zum Tod. Deshalb unterscheidet
Augustinus bereits zwischen dem Sakrament als solchem und der «Kraft»
des Sakraments. 4

Die in der Scholastik eingefiihrte Anwendung der Kausalitit auf die
Sakramentendefinition bewirkte eine weitere Umdeutung des urspriing-
lichen Sakramentenbegriffs. Nachdem bereits Petrus Lombardus im
12. Jh. vom Sakrament als einer Ursache der Gnade sprach, 5wurde in der
Folgezeit das aristotelische Schema von den vier Ursachen konsequent
auf die Sakramentenlehre des Westens iibertragen. Nach Thomas von
Aquin sind die Sakramente wirksame Zeichen, die eine seinsméssige
Abhingigkeit von der Wirkursache ausdriicken. éSie sind Instrumente der
gottlichen Gnade, die aus eigener Wirkméchtigkeit (unabhéngig von den
Verdiensten der Spender und Empfidnger) — ex opere operato — Heil
verleihen. Damit wird die subjektive Disposition beim Spender und beim
Empfanger von Sakramenten jedoch keineswegs ausgeschlossen, denn
wer ein Sakrament nicht vollziehen oder nicht empfangen will, vollzieht
und empféngt auch keines!

Vollzog sich im 3./4. Jh. eine Verschiebung innerhalb des westlichen
Sakramentenverstindnisses vom Mysterium auf das mehr Zeichenhafte,
so erfolgte nun in der Hochscholastik (d.h. im 13. Jh.) unter dem Einfluss
des Kausaldenkens eine deutliche Verschiebung vom zeichenhaften Bild
und Gestus auf das Wort. Nicht umsonst verkiindete der Aquinate : «Das
Zeichensein ist in den Worten vollkommener als in den Dingen. Und
deshalb wird in den Sakramenten aus den Worten und Dingen gewisser-
massen eins, wie aus Form und Stoff, sofern das Zeichensein der Dinge
durch die Worte vollendet wird.» 7

20



Es bedeutete im Grunde genommen nur ein konsequentes Weiter-
schreiten auf dem einmal eingeschlagenen Weg, wenn die Reformatoren
schliesslich die Sakramentalitit auf das Wort allein zu beschrinken
versuchten, wiahrend die katholische Kirche an der Sakramententheologie
der Hochscholastik festhielt. Im Gegenschlag zu den reformatorischen
Auffassungen definierte das Konzil von Trient 1547 auf der VII. Session
eine katholische Sakramentenlehre, welche runde 400 Jahre im katho-
lischen Raum unumschrinkte Giiltigkeit beanspruchen konnte, ehe man
merkte, dass die darin bezogene Frontstellung gegen den Protestantismus
auch eine gewisse Verfilschung darstellte, insofern der kirchliche Aspekt
der Sakramente gegeniiber einer mehr individualistischen und sachhaften
Einschitzung allzu kurz kam.

Trient beschrinkte die Zahl der Sakramente offiziell auf sieben & und
beschrieb diese Sakramente in Anlehnung an eine Definition des Augus-
tinus als «sinnenfillige Zeichen einer heiligen Sache und sichtbare Gestalt
der unsichtbaren Gnade », ¥ welche die heiligmachende Gnade nicht bloss
€nthalten, sondern auch mitteilen. 1 Und der zweite der am 3. Mérz 1547
Promulgierten 13 Lehrsétze bedrohte ausserdem diejenigen mit dem Bann,
die zu behaupten wagten, «die Sakramente des Neuen Bundes seien von
den Sakramenten des Alten Bundes nicht verschieden, ausser eben, weil
Zeremonien und Zusserer Ritus anders seien». 11

Offensichtlich wandte sich dieser Kanon 2 gegen die reformatorischen
Gleichsetzungstendenzen von Sakramenten des Alten und Neuen Testa-
ments. Hingegen bestritt dieser Kanon keineswegs, dass es auch im Alten
Bund eine Sakramentalitiit gewisser Riten gab, und er untersagte auch
nicht, diese Riten — was iibrigens weiterhin geschah — als «Sakramente »
Zu bezeichnen.

Abgrenzungsversuche

Wir sind mit Martin Buber der Ansicht, es lasse sich klar beweisen,
dass «es kaum ein christliches Sakrament gibt, das nicht eine sakramen-
tale oder halbsakramentale jiidische Vorgestalt hatte». 12 In der Tat
€Xistieren verbliiffende Ubereinstimmungen bei den Opfer-, Weihe- und
Segensriten, und zwar sowohl im strukturellen Aufbau als auch in der Art
der Gebete bis hin zu wértlichen Ubernahmen sowie in Gesten und
Gebriuchen oder in liturgischen Gerdten und Kleidung. Allerdings
Springen solche Ubereinstimmungen bei den &stlichen und damit Jeru-
Salem niher stehenden Kirchen weit stirker ins Auge als beispielsweise
bei den westlichen. Schliesslich hat die christliche Liturgie ihren Aus-
gangspunkt in Jerusalem genommen, und sie enthdlt noch heute in

21



manchen Elementen Beziige zum jiidischen Tempelgottesdienst. (Damit
ist auch angedeutet, dass bei Vergleichen mit jiidischen Riten weniger der
synagogale Gottesdienst als vielmehr der Tempelgottesdienst als gemein-
same Wurzel massgebend sein miisste.)

Es zédhlen allerdings nicht bloss die Riten allein. Schon die Kirchen-
véter betonten, dass die heilsgeschichtlichen Ereignisse des Alten Testa-
ments Bilder, Figuren und Vorzeichen der Sakramente waren. So sahen
beispielsweise Tertullian, Origenes, Johannes Chrysostomus, Ambrosius
und Cyrill von Jerusalem die Taufe bereits in der Sintflut und dem Durch-
gang durch das Rote Meer angedeutet. 13Und dass die Busstaufe Johannes
d. T. (der nach christlichem Verstindnis als letzter grosser Prophet des
Alten Testaments gilt) in einer unmittelbaren Beziehung zur Taufe des
Neuen Bundes steht, zeigen die Evangelisten mit aller Deutlichkeit.

Augustinus betrachtete das Verhéltnis von alt- und neutestamentlichen
Sakramenten vor allem unter dem Aspekt seiner Auseinandersetzung mit
den Manichdern und Donatisten. Er betonte deshalb die Einheit der Heils-
geschichte, womit der Unterschied zwischen Altem und Neuem Testa-
ment weitgehend dahinfiel. Ebenso war fiir ihn die Kirche im weitesten
Sinne nichts anderes als das gesamte Volk Gottes auf seinem Weg zum
Heil, was Altes und Neues Testament wieder unter einem einheitlichen
Gesichtspunkt zusammenfasste. Somit sind auch die Gerechten des Alten
Testaments in die Gnadengaben des Neuen einbezogen. Die Sakramente
des Alten Bundes werden durch den Neuen nicht abgeschafft, sondern
erfiillt denn sie waren Verheissungen des kommenden Erlésers. Deshalb
sind die Sakramente des Neuen Testaments Zeichen der Erfiillung. Sie
verweisen nicht bloss auf die Gnade, sondern verleihen dieselbe. 14

Die mittelalterlichen Theologen des Westens griffen die Frage nach
den alt- und neutestamentlichen Sakramenten wieder auf, indem sie sich
auf Augustinus stiitzten. Hugo von St. Victor unterschied drei sakra-
mentale Grundformen:

— die Sakramente des Naturgesetzes (bis Abraham): die Zehnten-
abgaben, Opfer und Spenden ;

— die Sakramente des geschriebenen Gesetzes: die Beschneidung;
— die Sakramente der Gnade.

Fiir Hugo von St. Victor sind die ersten Schatten, die zweiten Bilder
und die dritten der Leib der Wahrheit. Aber auch die beiden ersten
verleihen Gnade, wenn auch nur im Hinblick auf die aktuellen Sakra-
mente (des NT). 15

22



Petrus Lombardus lehnte dies ab, indem er sich ebenfalls auf einen
Text von Augustinus berief: Die Sakramente des AT verheissen und
bezeichnen, die des NT aber verleihen die Gnade. 16 Allerdings klammerte
der Lombarde die Beschneidung aus, insofern diese nach seiner Ansicht
das gleiche Resultat wie die Taufe erbringt.

Auch Thomas von Aquin zogerte anfidnglich noch hinsichtlich der
Beschneidung. Verlieh diese Gnade oder gehorte sie einfachhin zu den
Sakramenten des AT ? Der Aquinate rechnete schliesslich auch die Be-
schneidung zu den alttestamentlichen Sakramenten, denn diese sei zwar
das Siegel eines Glaubens, der rechtfertige, aber sie rechtfertige nicht aus
sich selbst. Damit sagte Thomas generell von den alttestamentlichen
Sakramenten, was spiter Luther von den neutestamentlichen behaupten
sollte.

Fiir Thomas ist es klar, dass — im Gegensatz zum NT — im AT der
Glaube allein rettet. Das Sakrament des Neuen Bundes ist ein Zeichen
besonderer Art, weil in ihm die heiligende Kraft Christi wirkt. Damit aber
das Zeichen zu einem wirksamen Zeichen wird, bedarf es des in Christus
gesprochenen Wortes, so, wie — analog — die Materie der Form bedarf.

Die Sakramentenlehre des Aquinaten ging in der Folgezeit in die
Konzilsbeschliisse von Trient ein, wo sie der Abwehr reformatorischer
Lehrmeinungen diente. Nachstehend seien die wesentlichsten Aussagen
kurz zusammengefasst :

Die sieben Sakramente sind von Christus eingesetzt (Kan. 1) und
notwendig zum Heil (Kan. 4).

Sie enthalten die Gnade, die sie bezeichnen (Kan. 6) und teilen die
Gnade (ex opere operato) «Kraft des vollzogenen Ritus mit» (Kan.
8). 17

Wie gesagt, suchte das Konzil von Trient nach Abgrenzungen und
zwar sowohl nach aussen wie nach innen, insofern es ja auch darum ging,
eine bestimmte Gruppe von «heiligen Handlungen», die sogenannten
«Sakramente», von den iibrigen «heiligen Handlungen» wie Weihen und
Segnungen, den sogenannten «Sakramentalien», mit Hilfe aristotelischer
Kategorien auszusondern. Dass dies gelungen sei, kann man mit Fug und
Recht bezweifeln, denn die Konstruktion, dass die Sakramente «ex opere
Operato», die Sakramentalien aber «ex opere operantis» (also vom
Spender abhingig) wirkten, filhrte immer wieder zu Missverstindnissen
und wurde neben den reformatorischen auch von den stlichen Kirchen
(zumindest in der Praxis) nicht angenommen.

23



Die heiligen Handlungen als Realsymbole

Aus ostlicher Sicht sind die heiligen Handlungen Abbilder, in denen
das Urbild, wenn auch in unterschiedlicher Wirkméchtigkeit, durch-
scheint. — Auch Bilder spiegeln ja das Urbild in unterschiedlicher
Intensitit. Von der neuplatonischen Auffassung zutiefst durchdrungen,
gehen die ostlichen Kirchen jedoch davon aus, dass in jeder Form des
Abbildes das Urbild irgendwie geheimnisvoll gegenwirtig ist. Und diese
Vorstellung lebt bekanntlich auch in der — ebenfalls vom Platonismus
beeinflussten — Vorstellungswelt des Judentums weiter. (Man will sich
beispielsweise nicht fotografieren lassen, um nicht etwas von sich selber
wegzugeben.) Das heisst, in jedem Abbild wird das Urbild als real
gegenwirtig empfunden, wenn auch nicht immer in gleicher Stédrke. So
ergeben und erkldren sich die graduellen Unterschiede von Bild zu Bild,
von Ritus zu Ritus, von Sakrament zu Sakrament. 18 Das Geheimnis des
Urbildes aber bleibt gewahrt. Denn auch beziiglich der heiligen Hand-
lungen gilt der Satz des Apostels Paulus: «Jetzt schauen wir in einen Spie-
gel und sehen nur ritselhafte Umrisse...» 12 Allerdings ist dabei unter
«Spiegelbild» stets etwas vom Urbild Beseeltes, Erfiilltes und Durch-
waltetes zu sehen. Nicht umsonst wurden in archaischen religiésen
Formen bis hin zum Gétterkult der Griechen Speisen vor die Abbilder der
Gotter gestellt, deutliches Zeichen dafiir, wie sehr ein Gefiihl fiir das
Anwesende des Urbildes im Abbild bestand.

Es versteht sich von selbst, dass von den tridentinischen Sakramen-
tendefinitionen in ihrem aristotelischen Kleid nur schwer ein Bogen zu
analogen sakramentalen Formen in anderen Religionen und insbesondere
im Judentum zu schlagen ist. Aber hier scheint das Hindernis weit mehr in
der Form der Definition als in der Sache selbst zu liegen, wobei immer
wieder daran zu erinnern ist, dass die Scholastik und das Konzil von Trient
ja gerade das Trennende und Unterschiedliche herauszukristallisieren
suchten. Stiitzt man sich hingegen auf ein neuplatonisches Verstindnis
sakramentaler Riten, so wird plétzlich manche Ubereinstimmung auf der
Ebene der heiligen Handlungen offenbar.

Martin Buber beispielsweise liess keinen Zweifel daran, dass auch das
Judentum so etwas wie eine sakramentale Existenz kennt, wobei er
beziiglich der neueren Zeit besonders auf den Pansakramentalismus des
Chassidismus verwies. Im Sakrament ereignet sich nach Buber «der Bund
des Absoluten mit dem Konkreten». « Wo der Bund sich erweist, ists wie
Spiegelbild eines Unsichtbaren, wo der Bund sich ereignet, ists wie Hand
in Hand.» 20 Weil das Wort allein nicht zu geniigen vermag, bedarf es der
Ergédnzung durch die zeichenhafte Haltung und Handlung, dessen Teil es

24



wird. So wird das gesprochene Wort im Zeichen verleiblicht. Denn
«Symbol ist Erscheinung des Sinns, Erscheinen, Scheinendwerden des
Sinns in der Gestalt der Leiblichkeit». 2! Auch fiir M. Buber handelt es
sich bei diesem Symbol um ein «Realsymbol»: Zu allem Sakrament
gehort eine natiirliche, dem natiirlichen Gang des Lebens entnommene
Titigkeit, die darin geweiht wird, und eine stoffliche oder leibliche
Anderheit, mit der man in heiligen Kontakt kommt, — in einen Kontakt,
darin ihre geheime Kraft an einem wirkend wird.» 22

Ubereinstimmungen

Sieht man einmal davon ab, dass das spezifisch Christliche der heiligen
Handlungen in ihrer christologischen Ausrichtung besteht, so fllt sofort
auf, wie sehr auch Martin Bubers Definitionen von Sakrament auf die
€ntsprechenden christlichen Riten anwendbar wiren. Dabei ist es nun
allerdings weniger entscheidend,.wie weit Buber innerhalb des Judentums
als authentischer Interpret gilt, als inwieweit innerhalb der mosaischen
Glaubensgemeinschaft eine Weiterfithrung der alttestamentlichen hei-
ligen Handlungen besteht und wie diese generell verstanden werden.

Im Vergleich zwischen jiidischen und christlichen heiligen Handlun-
gen ist das Selbstverstdndnis der jeweiligen Glaubensgemeinschaft aus-
Schlaggebend und nicht die Interpretation der Gegenseite. Es ist deshalb
nicht zu fragen, ob die Sakramente des Alten Testaments die Gnade nur
bezeichneten, sie aber nicht enthielten, sondern, ob das Judentum in
seinen heiligen Handlungen (die ja weitgehend die Grundlage zu den
christlichen bilden) nicht doch auch eine Art unmittelbarer Gnaden-
vermittlung annimmt, wie dies beispielsweise die zitierten Aussagen
Bubers nahelegen.

Ist die auf dem «Sessel des Propheten Elia» vollzogene Beschneidung
Dur ein Zeichen der Heiligung, wenn Leo Hirsch hierzu anmerkt:
«Unsichtbar, glaubt man, ist der Prophet, Gottes ewiger Bote an sein
Volk, bei jeder Beschneidung anwesend.» 23 Insbesondere das Pessach-
Mahl ist zweifellos mehr als nur ein historisches Gedéachtnis, sondern
Immer auch — wie in der christlichen Eucharistiefeier — Vergegen-
Wartigung der gottlichen Heilsverheissung. Man kénnte diese Beispiele
Wohl beliebig fortsetzen, von der Einsegnung der Ehe (die iibrigens auch
In den Ostkirchen in den gemeinsamen Kelch miindet) bis hin zur Be-
erdigung, die in den Ostkirchen ja auch als sakramentaler Ritus gilt.
Interessant sind in diesem Zusammenhange noch die Vielzahl jiidischer
Legenden, welche erzihlen, wie die schuldhafte Vernachlissigung be-
Stimmter wichtiger Vorschriften die Wirksamkeit der jeweiligen heiligen

25



Handlung aufhebt und zu schwerer Unbill fiihrt. Dies bedeutet, dass —
zumindest aus einem orthodoxen jiidischen Selbstverstindnis heraus —
diese Riten weit mehr sind als nur historisches Gedichtnis oder Brauch-
tum, sondern dass darin auch Gottes Gnade als wirksam empfunden wird.

Es ist wohl kein Zufall, wenn bereits die Kirchenviter Miihe hatten,

die Sakramente des Alten und Neuen Bundes beziiglich ihrer Gnaden-
vermittlung klar und unmissverstindlich voneinander zu scheiden. Und
die Bemerkung diirfte angebracht sein, dass es wohl kaum das Verstidndnis
der heiligen Handlungen ist, in welchem Juden- und Christentum sich am
stiarksten unterscheiden.

PONOL A LN

10.
11.
12,

13.
14.
13.
16.

17.
18.

BRRES8o

26

ANMERKUNGEN

Augustinus: ep. 138.

Augustinus : sermo 272,

Augustinus: tract. lo. Ev. 80,3.

Ibid. 26,11.

Petrus Lombardus: Sent. IV, d. 1, n. 2.

. Thomas v. Aquin: S. th. III, q. 62, a.1 ad 1.
. Thomas v. Aquin: S. th. III, q.60, a.6 ad 2.
. Kanon 1, D 844. Diese Siebenzahl ist allerdings nur dadurch moglich geworden, dass

man die drei Weihestufen Diakon, Priester, Bischof in einem Sakrament zusammenfasste
und sowohl die als sakramental verstandene Monchsweihe und Kaisersalbung aus-
klammerte.

. Vgl. Augustinus : Quaest. in Hept. 3,84, cf. D 876.

Kanon 6, D 849.

Kanon 2, D 845.

M. Buber, Sinnbildliche und sakramentale Existenz im Judentum, in Eranos-Jahrbuch II,
Ziirich 1934, S. 359.

Tertullian, de bapt. 9; Origenes, hom. in Ex. 5; Chrysostomus, in ep. ad Cor.; Ambro-
sius, de sacr. II sq.; Cyrill v. Jer., Taufkatechese III.

Vgl. PL 42,3551.

Hugo von St. Victor, Summa de Sacr. (PL 176, 343-47).

Vgl. Augustinus: in Ps 73,2: «illa promittebant tantum et significabant, haec auterm dant
salutem».

D 844, 847, 849, 851.

Sogar Kan. 3 von Trient besagt, dass es Sakramente von unterschiedlicher Bedeutung
gebe (D 846).

1 Kor 13,12,

M. Buber, op. cit., S. 352,

M. Buber, op. cit., S. 346ff, 351.

Ibid., S. 353.

L. Hirsch, Jidische Glaubenswelt, Giitersloh 1962, S. 40.



	Die "Heiligen Handlungen" im Alten und Neuen Bund"

