
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Die "Heiligen Handlungen" im Alten und Neuen Bund"

Autor: Hotz, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961306

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961306
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE «HEILIGEN HANDLUNGEN»
IM ALTEN UND NEUEN BUND

von Robert Hotz SJ

Der Begriff «Sakrament» hat für den NichtChristen etwas Schillerndes
an sich, um so mehr, als ja auch die christlichen Kirchen das Wort
«Sakrament» keineswegs einheiüich definieren. Bis zur Frühscholastik,
oder — anders formuliert — bis zum Augenblick, wo im Abendland der
Aristotelismus zum Ausdrucksmittel der Theologie wurde, findet sich
kaum eine genauere Bestimmung des Sakramentsbegriffs. Erst im 12.

Jahrhundert kommt es zur Zusammenfassung einer bestimmten Zahl
heiliger Handlungen — wobei sieben nichts anderes als das Symbol der
Totalität ist — unter dem Oberbçgriff «Sakramente». Es entwickelt sich
eine Lehre von den «Sakramenten im allgemeinen».

Obgleich jedoch die sakramentale Siebenzahl von den meisten
Kirchen des Ostens aus dem Abendland übernommen wurde, bleibt
festzuhalten, dass die damit bezeichneten heiligen Handlungen in den
einzelnen Kirchen nicht immer völlig übereinstimmen. Auch die
Begrenzung auf die Symbolzahl Sieben wird nicht von allen Kirchen
angenommen. Während die aus der Reformation hervorgegangenen
Kirchen die Zahl der Sakramente auf zwei oder drei beschränken,
sprechen die orthodoxen Kirchen von sieben «und noch mehr»
Sakramenten.

Im unterschiedlichen Sakramentenverständnis der christlichen
Kirchen spiegelt sich eine ganze geschichtliche Entwicklung des
Sakramentenbegriffs wider. Ursprünglich nannte man jene heiligen
Handlungen, in denen sich unter einem sinnenfälligen Zeichen Gottes Gnade
den Menschen geheimnisvoll vergegenwärtigte, Mysteria. Und diese
Bezeichnung, welche den Akzent auf das Geheimnis legt, haben sämtliche
östliche Kirchen bis zum heutigen Tag beibehalten. Von der neuplato-
nischen Vorstellung inspiriert, dass in jedem Abbild das Urbild gegenwärtig

ist, sieht die östliche Theologie in jedem Mysterion eine geheimnisvolle

Vergegenwärtigung des göttlichen Gnadenwirkens, das allein im
Glauben zu erfassen ist.

Robert Hotz, Jesuit, Dr. theol., Lie. phil., Ostreferent am Institut für weltanschauliche
Fragen, Zürich, Spezialist für Ostkirchen, Verfasser des grundlegenden Werkes «Sakramente

— im Wechselspiel zwischen Ost und West», Zürich-Köln 1979. — Adresse:
Scheideggstrasse 45, CH — 8002 Zürich.

19



Die auf Tertullian zurückgehende Übersetzung des griechischen
Mysterion mit dem lateinischen Wort «Sacramentum», das ein äusseres
Zeichen bedeutete, sowie die durch Augustinus vorgenommene Interpretation

des Begriffs hatten zur Folge, dass sich die Betonung vom
Geheimnis mehr und mehr auf das äussere Zeichen verschob. «Zeichen,
die sich auf göttliche Dinge erstrecken, werden Sakramente genannt.» 1

Das heisst, bei Augustinus, der noch ganz in neuplatonischen Kategorien
dachte, entspricht dem sichtbaren Zeichen eine unsichtbare (göttliche)
Wirklichkeit. Im Sakrament wird das eine gesehen und das andere
darunter verstanden. 2 Dabei bedarf es nach Augustinus der Verbindung
des sichtbaren Zeichens mit dem göttlichen Wort, um dieses Zeichen zum
sichtbaren Wort Gottes und damit wirksam zu machen. 3 Die Kraft des
Sakraments wirkt jedoch nicht bei jedem Empfänger gleich. Je nach der
Haltung des Empfängers wirkt das Sakrament — wie einst das Manna —
als eine göttliche Gabe zum Leben oder zum Tod. Deshalb unterscheidet
Augustinus bereits zwischen dem Sakrament als solchem und der «Kraft»
des Sakraments. 4

Die in der Scholastik eingeführte Anwendung der Kausalität auf die
Sakramentendefinition bewirkte eine weitere Umdeutung des ursprünglichen

Sakramentenbegriffs. Nachdem bereits Petrus Lombardus im
12. Jh. vom Sakrament als einer Ursache der Gnade sprach, 6 wurde in der
Folgezeit das aristotelische Schema von den vier Ursachen konsequent
auf die Sakramentenlehre des Westens übertragen. Nach Thomas von
Aquin sind die Sakramente wirksame Zeichen, die eine seinsmässige
Abhängigkeit von der Wirkursache ausdrücken. 6 Sie sind Instrumente der
göttlichen Gnade, die aus eigener Wirkmächtigkeit (unabhängig von den
Verdiensten der Spender und Empfänger) — ex opere operato — Heil
verleihen. Damit wird die subjektive Disposition beim Spender und beim
Empfänger von Sakramenten jedoch keineswegs ausgeschlossen, denn
wer ein Sakrament nicht vollziehen oder nicht empfangen will, vollzieht
und empfängt auch keines

Vollzog sich im 3./4. Jh. eine Verschiebung innerhalb des westlichen
Sakramentenverständnisses vom Mysterium auf das mehr Zeichenhafte,
so erfolgte nun in der Hochscholastik (d.h. im 13. Jh.) unter dem Einfluss
des Kausaldenkens eine deudiche Verschiebung vom zeichenhaften Bild
und Gestus auf das Wort. Nicht umsonst verkündete der Aquinate : «Das
Zeichensein ist in den Worten vollkommener als in den Dingen. Und
deshalb wird in den Sakramenten aus den Worten und Dingen gewisser-
massen eins, wie aus Form und Stoff, sofern das Zeichensein der Dinge
durch die Worte vollendet wird. » 7

20



Es bedeutete im Grunde genommen nur ein konsequentes
Weiterschreiten auf dem einmal eingeschlagenen Weg, wenn die Reformatoren
schliesslich die Sakramentalität auf das Wort allein zu beschränken
versuchten, während die katholische Kirche an der Sakramententheologie
der Hochscholastik festhielt. Im Gegenschlag zu den reformatorischen
Auffassungen definierte das Konzil von Trient 1547 auf der VII. Session
eine katholische Sakramentenlehre, welche runde 400 Jahre im
katholischen Raum unumschränkte Gültigkeit beanspruchen konnte, ehe man
merkte, dass die darin bezogene Frontstellung gegen den Protestantismus
auch eine gewisse Verfälschung darstellte, insofern der kirchliche Aspekt
der Sakramente gegenüber einer mehr individualistischen und sachhaften
Einschätzung allzu kurz kam.

Trient beschränkte die Zahl der Sakramente offiziell auf sieben 8 und
beschrieb diese Sakramente in Anlehnung an eine Definition des Augustinus

als «sinnenfällige Zeichen einer heiligen Sache und sichtbare Gestalt
der unsichtbaren Gnade», 9 welche die heiligmachende Gnade nicht bloss
enthalten, sondern auch mitteilen. 10 Und der zweite der am 3. März 1547

Promulgierten 13 Lehrsätze bedrohte ausserdem diejenigen mit dem Bann,
die zu behaupten wagten, «die Sakramente des Neuen Bundes seien von
den Sakramenten des Alten Bundes nicht verschieden, ausser eben, weil
Zeremonien und äusserer Ritus anders seien». 11

Offensichtlich wandte sich dieser Kanon 2 gegen die reformatorischen
Oleichsetzungstendenzen von Sakramenten des Alten und Neuen
Testaments. Hingegen bestritt dieser Kanon keineswegs, dass es auch im Alten
Bund eine Sakramentalität gewisser Riten gab, und er untersagte auch
licht, diese Riten — was übrigens weiterhin geschah — als «Sakramente»
zu bezeichnen.

Abgrenzungsversuche

Wir sind mit Martin Buber der Ansicht, es lasse sich klar beweisen,
dass «es kaum ein christliches Sakrament gibt, das nicht eine sakramentale

oder halbsakramentale jüdische Vorgestalt hatte». 12 In der Tat
existieren verblüffende Übereinstimmungen bei den Opfer-, Weihe- und
Segensriten, und zwar sowohl im strukturellen Aufbau als auch in der Art
der Gebete bis hin zu wörtlichen Übernahmen sowie in Gesten und
Gebräuchen oder in liturgischen Geräten und Kleidung. Allerdings
springen solche Übereinstimmungen bei den östlichen und damit
Jerusalem näher stehenden Kirchen weit stärker ins Auge als beispielsweise
bei den westlichen. Schliesslich hat die christliche Liturgie ihren
Ausgangspunkt in Jerusalem genommen, und sie enthält noch heute in

21



manchen Elementen Bezüge zum jüdischen Tempelgottesdienst. (Damit
ist auch angedeutet, dass bei Vergleichen mit jüdischen Riten weniger der
synagogale Gottesdienst als vielmehr der Tempelgottesdienst als gemeinsame

Wurzel massgebend sein müsste.)

Es zählen allerdings nicht bloss die Riten allein. Schon die Kirchenväter

betonten, dass die heilsgeschichtlichen Ereignisse des Alten Testaments

Bilder, Figuren und Vorzeichen der Sakramente waren. So sahen
beispielsweise Tertullian, Origenes, Johannes Chrysostomus, Ambrosius
und Cyrill von Jerusalem die Taufe bereits in der Sintflut und dem Durchgang

durch das Rote Meer angedeutet. 13 Und dass die Busstaufe Johannes
d. T. (der nach christlichem Verständnis als letzter grosser Prophet des
Alten Testaments gilt) in einer unmittelbaren Beziehung zur Taufe des
Neuen Bundes steht, zeigen die Evangelisten mit aller Deutlichkeit.

Augustinus betrachtete das Verhältnis von alt- und neutestamentlichen
Sakramenten vor allem unter dem Aspekt seiner Auseinandersetzung mit
den Manichäern und Donatisten. Er betonte deshalb die Einheit der
Heilsgeschichte, womit der Unterschied zwischen Altem und Neuem Testament

weitgehend dahinfiel. Ebenso war für ihn die Kirche im weitesten
Sinne nichts anderes als das gesamte Volk Gottes auf seinem Weg zum
Heil, was Altes und Neues Testament wieder unter einem einheitlichen
Gesichtspunkt zusammenfasste. Somit sind auch die Gerechten des Alten
Testaments in die Gnadengaben des Neuen einbezogen. Die Sakramente
des Alten Bundes werden durch den Neuen nicht abgeschafft, sondern
erfüllt denn sie waren Verheissungen des kommenden Erlösers. Deshalb
sind die Sakramente des Neuen Testaments Zeichen der Erfüllung. Sie
verweisen nicht bloss auf die Gnade, sondern verleihen dieselbe. 14

Die mittelalterlichen Theologen des Westens griffen die Frage nach
den alt- und neutestamentlichen Sakramenten wieder auf, indem sie sich
auf Augustinus stützten. Hugo von St. Victor unterschied drei
sakramentale Grundformen :

— die Sakramente des Naturgesetzes (bis Abraham): die Zehntenabgaben,

Opfer und Spenden ;

— die Sakramente des geschriebenen Gesetzes : die Beschneidung ;

— die Sakramente der Gnade.

Für Hugo von St. Victor sind die ersten Schatten, die zweiten Bilder
und die dritten der Leib der Wahrheit. Aber auch die beiden ersten
verleihen Gnade, wenn auch nur im Hinblick auf die aktuellen Sakramente

(des NT). 15

22



Petrus Lombardus lehnte dies ab, indem er sich ebenfalls auf einen
Text von Augustinus berief: Die Sakramente des AT verheissen und
bezeichnen, die des NT aber verleihen die Gnade. 16 Allerdings klammerte
der Lombarde die Beschneidung aus, insofern diese nach seiner Ansicht
das gleiche Resultat wie die Taufe erbringt.

Auch Thomas von Aquin zögerte anfänglich noch hinsichdich der
Beschneidung. Verlieh diese Gnade oder gehörte sie einfachhin zu den
Sakramenten des AT? Der Aquinate rechnete schliesslich auch die
Beschneidung zu den alttestamenüichen Sakramenten, denn diese sei zwar
das Siegel eines Glaubens, der rechtfertige, aber sie rechtfertige nicht aus
sich selbst. Damit sagte Thomas generell von den alttestamendichen
Sakramenten, was später Luther von den neutestamentlichen behaupten
sollte.

Für Thomas ist es klar, dass — im Gegensatz zum NT — im AT der
Glaube allein rettet. Das Sakrament des Neuen Bundes ist ein Zeichen
besonderer Art, weil in ihm die heiligende Kraft Christi wirkt. Damit aber
das Zeichen zu einem wirksamen Zeichen wird, bedarf es des in Christus
gesprochenen Wortes, so, wie — analog — die Materie der Form bedarf.

Die Sakramentenlehre des Aquinaten ging in der Folgezeit in die
Konzilsbeschlüsse von Trient ein, wo sie der Abwehr reformatorischer
Lehrmeinungen diente. Nachstehend seien die wesentlichsten Aussagen
kurz zusammengefasst :

Die sieben Sakramente sind von Christus eingesetzt (Kan. 1) und
notwendig zum Heil (Kan. 4).

Sie enthalten die Gnade, die sie bezeichnen (Kan. 6) und teüen die
Gnade (ex opere operato) «Kraft des vollzogenen Ritus mit» (Kan.
8). 17

Wie gesagt, suchte das Konzil von Trient nach Abgrenzungen und
zwar sowohl nach aussen wie nach innen, insofern es ja auch darum ging,
eine bestimmte Gruppe von «heiligen Handlungen», die sogenannten
«Sakramente», von den übrigen «heiligen Handlungen» wie Weihen und
Segnungen, den sogenannten «Sakramentalien», mit Hilfe aristotelischer
Kategorien auszusondern. Dass dies gelungen sei, kann man mit Fug und
Recht bezweifeln, denn die Konstruktion, dass die Sakramente «ex opere
operato», die Sakramentalien aber «ex opere operantis» (also vom
Spender abhängig) wirkten, führte immer wieder zu Missverständnissen
und wurde neben den reformatorischen auch von den östlichen Kirchen
(zumindest in der Praxis) nicht angenommen.

23



Die heiligen Handlungen als Realsymbole

Aus östlicher Sicht sind die heiligen Handlungen Abbilder, in denen
das Urbild, wenn auch in unterschiedlicher Wirkmächtigkeit,
durchscheint. — Auch Bilder spiegeln ja das Urbild in unterschiedlicher
Intensität. Von der neuplatonischen Auffassung zutiefst durchdrungen,
gehen die östlichen Kirchen jedoch davon aus, dass in jeder Form des
Abbildes das Urbild irgendwie geheimnisvoll gegenwärtig ist. Und diese

Vorstellung lebt bekanntlich auch in der — ebenfalls vom Piatonismus
beeinflussten — Vorstellungswelt des Judentums weiter. (Man will sich
beispielsweise nicht fotografieren lassen, um nicht etwas von sich selber
wegzugeben.) Das heisst, in jedem Abbild wird das Urbild als real
gegenwärtig empfunden, wenn auch nicht immer in gleicher Stärke. So

ergeben und erklären sich die graduellen Unterschiede von Bild zu Bild,
von Ritus zu Ritus, von Sakrament zu Sakrament. 18 Das Geheimnis des
Urbildes aber bleibt gewahrt. Denn auch bezüglich der heiligen
Handlungen gilt der Satz des Apostels Paulus : «Jetzt schauen wir in einen Spiegel

und sehen nur rätselhafte Umrisse...» 19 Allerdings ist dabei unter
«Spiegelbild» stets etwas vom Urbild Beseeltes, Erfülltes und Durch-
waltetes zu sehen. Nicht umsonst wurden in archaischen religiösen
Formen bis hin zum Götterkult der Griechen Speisen vor die Abbilder der
Götter gestellt, deutliches Zeichen dafür, wie sehr ein Gefühl für das
Anwesende des Urbildes im Abbild bestand.

Es versteht sich von selbst, dass von den tridentinischen
Sakramentendefinitionen in ihrem aristotelischen Kleid nur schwer ein Bogen zu
analogen sakramentalen Formen in anderen Religionen und insbesondere
im Judentum zu schlagen ist. Aber hier scheint das Hindernis weit mehr in
der Form der Definition als in der Sache selbst zu liegen, wobei immer
wieder daran zu erinnern ist, dass die Scholastik und das Konzil von Trient
ja gerade das Trennende und Unterschiedliche herauszukristallisieren
suchten. Stützt man sich hingegen auf ein neuplatonisches Verständnis
sakramentaler Riten, so wird plötzlich manche Übereinstimmung auf der
Ebene der heiligen Handlungen offenbar.

Martin Buber beispielsweise Hess keinen Zweifel daran, dass auch das
Judentum so etwas wie eine sakramentale Existenz kennt, wobei er
bezüglich der neueren Zeit besonders auf den Pansakramentalismus des
Chassidismus verwies. Im Sakrament ereignet sich nach Buber «der Bund
des Absoluten mit dem Konkreten». «Wo der Bund sich erweist, ists wie
Spiegelbild eines Unsichtbaren, wo der Bund sich ereignet, ists wie Hand
in Hand.» 20 Weil das Wort allein nicht zu genügen vermag, bedarf es der
Ergänzung durch die zeichenhafte Haltung und Handlung, dessen Teil es

24



wird. So wird das gesprochene Wort im Zeichen verleiblicht. Denn
«Symbol ist Erscheinung des Sinns, Erscheinen, Scheinendwerden des
Sinns in der Gestalt der Leiblichkeit». 21 Auch für M. Buber handelt es
sich bei diesem Symbol um ein «Realsymbol»: Zu allem Sakrament
gehört eine natürliche, dem natürlichen Gang des Lebens entnommene
Tätigkeit, die darin geweiht wird, und eine stoffliche oder leibliche
Anderheit, mit der man in heiligen Kontakt kommt, — in einen Kontakt,
darin ihre geheime Kraft an einem wirkend wird.» 22

Übereinstimmungen

Sieht man einmal davon ab, dass das spezifisch Christliche der heiligen
Handlungen in ihrer christologischen Ausrichtung besteht, so fällt sofort
auf, wie sehr auch Martin Bubers Definitionen von Sakrament auf die
entsprechenden christlichen Riten anwendbar wären. Dabei ist es nun
allerdings weniger entscheidend,.wie weit Buber innerhalb des Judentums
als authentischer Interpret gilt, als inwieweit innerhalb der mosaischen
Glaubensgemeinschaft eine Weiterführung der alttestamentlichen
heiligen Handlungen besteht und wie diese generell verstanden werden.

Im Vergleich zwischen jüdischen und christlichen heiligen Handlungen

ist das Selbstverständnis der jeweiligen Glaubensgemeinschaft
ausschlaggebend und nicht die Interpretation der Gegenseite. Es ist deshalb
nicht zu fragen, ob die Sakramente des Alten Testaments die Gnade nur
bezeichneten, sie aber nicht enthielten, sondern, ob das Judentum in
seinen heiligen Handlungen (die ja weitgehend die Grundlage zu den
christlichen bilden) nicht doch auch eine Art unmittelbarer
Gnadenvermittlung annimmt, wie dies beispielsweise die zitierten Aussagen
Bubers nahelegen.

Ist die auf dem «Sessel des Propheten Elia» vollzogene Beschneidung
uur ein Zeichen der Heiligung, wenn Leo Hirsch hierzu anmerkt:
«Unsichtbar, glaubt man, ist der Prophet, Gottes ewiger Bote an sein
Volk, bei jeder Beschneidung anwesend.» 23 Insbesondere das Pessach-
Mahl ist zweifellos mehr als nur ein historisches Gedächtnis, sondern
unmer auch — wie in der christlichen Eucharistiefeier — Vergegenwärtigung

der göttlichen Heilsverheissung. Man könnte diese Beispiele
wohl beliebig fortsetzen, von der Einsegnung der Ehe (die übrigens auch
"i den Ostkirchen in den gemeinsamen Kelch mündet) bis hin zur
Beerdigung, die in den Ostkirchen ja auch als sakramentaler Ritus gilt.
Interessant sind in diesem Zusammenhange noch die Vielzahl jüdischer
Legenden, welche erzählen, wie die schuldhafte Vernachlässigung
bestimmter wichtiger Vorschriften die Wirksamkeit der jeweiligen heiligen

25



Handlung aufhebt und zu schwerer Unbill führt. Dies bedeutet, dass —

zumindest aus einem orthodoxen jüdischen Selbstverständnis heraus —

diese Riten weit mehr sind als nur historisches Gedächtnis oder Brauchtum,

sondern dass darin auch Gottes Gnade als wirksam empfunden wird.

Es ist wohl kein Zufall, wenn bereits die Kirchenväter Mühe hatten,
die Sakramente des Alten und Neuen Bundes bezüglich ihrer
Gnadenvermittlung klar und unmissverständlich voneinander zu scheiden. Und
die Bemerkung dürfte angebracht sein, dass es wohl kaum das Verständnis
der heiligen Handlungen ist, in welchem Juden- und Christentum sich am
stärksten unterscheiden.

ANMERKUNGEN

1. Augustinus: ep. 138.

2. Augustinus : sermo 272.

3. Augustinus : tract. Io. Ev. 80,3.
4. Ibid. 26,11.
5. Petrus Lombardus : Sent. IV,d. 1, n. 2.

6. Thomas v. Aquin : S. th. III, q. 62, a.l ad 1.

7. Thomas v. Aquin : S. th. III, q.60, a.6 ad 2.

8. Kanon 1, D 844. Diese Siebenzahl ist allerdings nur dadurch möglich geworden, dass

man die drei Weihestufen Diakon, Priester, Bischof in einem Sakrament zusammenfasste
und sowohl die als sakramental verstandene Mönchsweihe und Kaisersalbung
ausklammerte.

9. Vgl. Augustinus : Quaest. in Hept. 3,84, cf. D 876.
10. Kanon 6, D 849.
11. Kanon 2, D 845.
12. M. Buber, Sinnbildliche und sakramentale Existenz im Judentum, in Eranos-Jahrbuch II,

Zürich 1934, S. 359.
13. Tertullian, de bapt. 9; Origenes, hom. in Ex. 5; Chrysostomus, in ep. ad Cor.; Ambrosius,

de sacr. II sq. ; Cyrill v. Jer., Taufkatechese III.
14. Vgl. PL 42,355f.
15. Hugo von St. Victor, Summa de Sacr. (PL 176, 343-47).
16. Vgl. Augustinus: in Ps 73,2: «illa promittebant tantum et significabant, haec autem dant

salutem».
17. D 844, 847, 849, 851.
18. Sogar Kan. 3 von Trient besagt, dass es Sakramente von unterschiedlicher Bedeutung

gebe (D 846).
19. 1 Kor 13,12
20. M. Buber, op. cit., S. 352.
21. M. Buber, op. cit., S. 346ff, 351.
22. Ibid., S. 353.
23. L. Hirsch, Jüdische Glaubenswelt, Gütersloh 1962, S. 40.

26


	Die "Heiligen Handlungen" im Alten und Neuen Bund"

