
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 39 (1983)

Artikel: Die Sakramente und das Judentum

Autor: Flusser, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SAKRAMENTE UND DAS JUDENTUM

von David Flusser

Die Frage nach den sakramentalen Elementen im Judentum hat mich
schon seit Jahren beschäftigt. Natürlich wird die Antwort auf diese Frage
dadurch erschwert, dass es heute schwierig ist, das Wesen der Sakramente
an sich zu definieren. Das lateinische Wort «sacramentum» ist eine
Übersetzung des griechischen Wortes «mysterion». 1Die jüdischen Parallelen

zu den christlichen Sakramenten haben eigentlich nichts Mysteriöses

an sich. Wenn man die Ungetauften zu dem Mysterium der Eucharistie

nicht zugelassen hat, so entsprach dies irgendwie der biblischen
Vorschrift, nach der am Pessachopfer kein Unbeschnittener teilnehmen
durfte. Als man noch das Pessachlamm geopfert hat, im Zeitalter des
Zweiten Tempels, war es üblich, dass solche Heiden, die zum Judentum
übertreten wollten, diesen Schritt kurz vor Pessach getan haben, damit sie
schon am Pessachmahl teilnehmen konnten. Da schon damals zum
Übertritt nicht nur die Beschneidung für Männer, sondern auch ein
Tauchbad nötig war, das nach der Beschneidung folgte, liessen sich viele
Proselyten knapp vor den jüdischen Ostern taufen. Das wird der Ursprung
der viel verbreiteten Sitte gewesen sein, die Tauffeier in der Osternacht zu
vollziehen. 2 Wenn diese Vermutung richtig ist, dann ist die christliche
Tauffeier in der Osternacht viel älter als man allgemein annimmt. Sie ist
bereits im Urchristentum, noch in der Zeit des Zweiten Tempels, eine
christliche Übertragung der Proselytentaufe.

Dass das Sakrament der Eucharistie aus dem letzten Pessachmahl Jesu
stammt, wissen wir sowohl aus den synoptischen Evangelien als auch aus
1- Kor. 11,23-25. Paulus spricht dort von dem Becher nach dem Mahl. An
einer anderen Stelle desselben Briefes (1. Kor. 10,16) spricht Paulus von
dem «Becher des Segens.» So heisst im Rabbinischen der Becher Wein,
über dem nach dem Schluss des Mahles das Tischdankgebet gesprochen
wird. 3Es lohnt sich, die ganze Stelle anzuführen (1. Kor. 10,15-18) : «Der
Becher des Segens, den wir segnen, ist er nicht Gemeinschaft des Blutes
des Christus? Das Brot, das wir brechen, ist es nicht Gemeinschaft des
Leibes des Christus Denn ein Brot ist es, so sind wir viele ein Leib, denn

David Flusser, Professor für vergleichende Religionswissenschaft
an der Hebräischen Universität, Jerusalem.

Adresse : Alkalay 10, 92224 Jerusalem / Israël.

3



alle teilen wir uns das eine Brot. Sehet das Volk Israel — das im Fleisch
meine ich — an. Sind nicht die, welche das Opfer essen, Genossen des
Altars » Die Gemeinschaft bei der Messe ist ein Ausdruck der Gemeinschaft

der Kirche, die der Leib des Christus ist. Der Gedanke wird in der
urchristlichen Schrift Didache eschatologisch ausgeführt, und zwar in dem
Gebot von dem heiligen Mahl : «Denn wie dies Brot zerstreut war auf den
Bergen und nun zusammengebracht ist zu einem, so werde die Gemeinde
zusammengebracht von den Enden der Erde in dein Reich. » (Did. 9,4) Die
Ähnlichkeit zwischen den Gebeten beim heiligen Mahl in der urchristlichen

Didache und den jüdischen Segenssprüchen sowie dem Tischgebet
wurde schon von vielen gesehen. Ich hoffe einmal zeigen zu können, wie
auch die anderen alten Formulare der Eucharistie in den verschiedenen
Kirchen sich aus den Elementen des jüdischen Tischgebetes entwickelt
haben. Das Sakrament der Eucharistie wurzelt also im Judentum, und
zwar nicht nur in dem Festessen an den jüdischen Ostern. Schon Jesus
brach das Brot und gab allen davon zu essen und verteilte an alle den
Wein. So tut man es bis heute bei jedem Festessen. Die Beschreibung des
Herrenmahls in den Evangelien ist das älteste Zeugnis für das Herumreichen

des Kelches bei den Juden. So tut man es auch heute und es ist
interessant, dass die talmudischen Quellen diese Sitte zufälligerweise nicht
verzeichnet haben. Beide Gesten, welche bei Jesus und im Judentum
überhaupt die Gemeinschaft des Brotes und des Weines ausdrücken,
haben eine tiefere Bedeutung : die Gruppe, welche sich zum jüdischen
Festessen versammelt, wird dadurch symbolisch zu einer Einheit. 4 Aber
auch das ist noch nicht alles. Die jüdischen Teilnehmer an einem
Festmahl, die also zusammen essen und trinken, werden dadurch zu einer
Gemeinschaft, die als repräsentativ für das ganze Haus Israel verstanden
wird. Sogar die urchristliche Bezeichnung «Liebesmahl» ist jüdischen
Ursprungs. 5

Von einem besonderen Interesse für die jüdischen Wurzeln der
Eucharistie sind die Mahlzeiten der essenischen Einung, die mit Recht mit
der Gemeinde von Qumran gleichgesetzt wird. Wir können uns dabei
sowohl auf die Beschreibung der Essener bei Flavius Josephus als auch auf
die Schriftrollen vom Toten Meer stützen. Wenn wir den ursprünglichen
Text des Lukas lesen, lernen wir, dass Jesus beim letzten Abendmahl
zuerst Wein und dann Brot gesegnet, gegessen und verteilt hat. Er pflegte
also das Festmahl mit seinen Jüngern nach der üblichen jüdischen
Ordnung zu begehen. Die essenische Folge dagegen war zuerst Brot und
dann Wein, und wie Markus, Matthäus und Paulus bezeugen, hat sich
diese Folge im Christentum schon sehr früh durchgesetzt, 6 und so ist es in
der Messe bzw. im Abendmahl auch heute. Diese Tatsache weist darauf

4



hin, dass neben der allgemein jüdischen Wurzel der Eucharistie auch der
Essenismus zu diesem Sakrament beigetragen hat. Nach Josephus (Jüdischer

Krieg II, 129-131) versammeln sich die Essener nach der Arbeit «an
einem Platz, schürzen ein Leinentuch um und waschen so den Leib mit
kaltem Wasser. Und nach dieser Reinigung begeben sie sich gemeinsam in
ein besonderes Gebäude, zu dem keiner von den Andersgesinnten Zutritt
hat. Sie selbst betreten als Reine wie einen heiligen Bezirk den Speisesaal.
Und wenn sie unter Schweigen Platz genommen haben, setzt der Bäcker
ihnen der Reihe nach die Brote vor, und der Koch setzt jedem ein Gefäss
mit einem einzigen Gericht vor. Es spricht aber der Priester vor der
Mahlzeit ein Gebet, und vor dem Gebet zu essen ist wider das Gesetz.
Nach der Mahlzeit betet er wieder. Zu Anfang und am Schluss ehren sie
Gott als Spender des Lebens. » 7 Diese Beschreibung hat wichtige Parallelen

in den Schriftrollen vom Toten Meer,8 wobei dort der Wein nach
dem Brot erwähnt wird. Aus Josephus haben wir gerade gelernt, dass die
Mahlzeiten der Essener heilig gewesen sind. Die einigende Gemeinschaft
beim Mahl, welche bei den übrigen Juden eine Forderung ist, war bei
ihnen eine Pflicht : « Zusammen sollen sie essen und zusammen sollen sie

segnen und zusammen sollen sie sich beraten.» (1 QS 6,2-3) Diese
Gemeinsamkeit ist schon urchristlich und der soeben angeführte Satz hat
eine genaue Entsprechung in der Apostelgeschichte. (2,42 u. 46f) Über die
Jerusalemer Urgemeinde wird dort gesagt: «Sie verharrten aber in der
Lehre der Apostel und der Gemeinschaft, im Brotbrechen und den
Gebeten. » Wenn wir dabei die Gütergemeinschaft der Urgemeinde nicht
vergessen, 9 wird der essenische Einfluss auf die Urkirche mehr als
wahrscheinlich. Dieser Eindruck wird, wie gesagt, noch verstärkt, nach
dem wir gelernt haben, dass die Folge Brot und Wein essenisch ist.

Das heilige Abendmahl verwirklicht den Opfertod Christi und man
leitet diesen Sinn von den Worten Jesu bei seinem letzten Abendmahl ab.
Es ist verständlich, dass eine ähnliche Vorstellung bei den jüdischen
Eestmahlzeiten fehlen muss. Aber es besteht doch die Frage, wie weit es
hei den jüdischen Festmahlzeiten eine Assoziation mit dem Opferdienst
lm Tempel gegeben hat. Wir haben schon gesehen, dass Paulus (1. Kor.
10,18) das christliche Mahl mit dem Opferdienst im Tempel vergleicht, in
dem er von dem Israel nach dem Fleische sagt : «Sind nicht die, welche die
Opfer essen, Genossen des Altars?» Der Vergleich des Tisches bei dem
jüdischen gemeinsamen Mahl mit dem Altar findet sich tatsächlich in den
rabbinischen Quellen. 10 Es ist also nicht so ganz aus der Luft gegriffen,
wenn der Kaiser Julianus den Juden bezeugt, 11 dass auch jetzt alles, was
die Juden essen, geheiligt sei. Und wir haben auch schon gelesen, dass die
Essener den Speisesaal als einen heiligen Bezirk betreten. Das Motiv des

5



Opfers war wahrscheinlich bei den Essenern gegenüber den anderen
Juden gesteigert, weil sie im Tempel von Jerusalem nicht geopfert haben.
So haben sie wohl ihre sakralen Mahlzeiten als eine Art von Ersatz für den
Opferdienst im Tempel betrachtet. Das Motiv des Opfers ist also beim
jüdischen Festessen vorhanden, auch wenn der Jude dabei natürlich nicht
an den Opfertod Christi denkt. Vielleicht hängt das christliche Verbot für
die Ungetauften, am Mysterium der Eucharistie teilzunehmen, nicht nur
mit dem biblischen Verbot zusammen, dass ein Unbeschnittener am
Passahmahl nicht teilnehmen darf, sondern es spielt wohl auch hier
Essenisches mit. Die Wichtigkeit von 1. Kor. 11,20-33 für die Geschichte
der Messe ist bekannt, und zwar nicht nur wegen der Überlieferung über
das letzte Abendmahl, welche Paulus hier mitteilt. Wir können uns an
dieser Stelle nicht mit der sozial-religiösen Problematik seiner Mahnungen
befassen. Uns interessiert hier nur, dass Paulus unter anderem sagt : weil in
Korinth das Abendmahl nicht richtig begangen wird, «gibt es bei euch
viele Kranke und Schwache und manche sind entschlafen». Er sieht darin
eine Züchtigung des Himmels. Krankheiten und Todesfälle sind also
Folge des Vergehens gegen das Sakrament. Die Fortsetzung zeigt, dass
Paulus nicht an eine magische Wirkung der Substanz denkt. An sich wäre
die Auffassung, dass ein Verletzen der religiösen Pflicht eine solche Strafe
nach sich ziehen kann, im Rahmen einer jeden religiösen Gemeinschaft,
also auch im Judentum, möglich. Aber die kompakte sakramentale
Realität der Eucharistie, wie sie schon im Neuen Testament erscheint,
findet kaum eine Parallele im Judentum, zumal der Realismus dieses
Sakraments im Laufe der Zeit noch gesteigert wurde, wenngleich es auch
bekannt ist, dass später verschiedene Kirchen der Reformation das
Sakramentale an der Eucharistie wieder abgeschwächt haben. Die
Einzigartigkeit der Sakramente im Christentum sollte nicht geleugnet werden.
Gleichzeitig ist aber zu bedenken, dass die Eucharistie aus jüdischen
Prämissen entstanden ist. Wir werden noch prüfen, inwiefern es im
Judentum eine religiöse Denkweise gibt, die parallel zum Gefühl liegt, aus
welchem die chrisdichen Sakramente entsprungen sind. Bevor wir uns der
Taufe zuwenden, möchten wir aber noch eine kleine, nicht unwichtige
Betrachtung mitteilen.

Es ist heute eine übliche Redeweise, dass man sagt, der Priester segne
das Brot und den Wein, und später hat sich sogar der Brauch entwickelt,
Glocken, Herden und anderes zu segnen. Das kann es im Judentum nicht
geben. Ein Objekt kann nicht gesegnet werden, denn man segnet Gott.
Der Jude segnet über dem Brot, über dem Wein usw. Ein Objekt wird bei
den Juden durch das Segnen nicht heilig. Die Abweichung von der
jüdischen Auffassung ist schon sehr alt, aber sie gehört nicht zu der

6



ursprünglichen Schicht des Neuen Testaments. Der einzige Zeuge für
diese Änderung ist Markus, und zwar an einer einzigen Stelle (Mark. 8,7),
die sein Sondergut ist: bei der Speisung der Viertausend «hatten sie noch
einige kleine Fische und, nachdem er sie gesegnet hatte, 12hiess er (Jesus)
auch diese vorlegen.» Die andere Stelle wäre Luk. 9,16, bei der Speisung
der Fünftausend. Da steht in dem üblichen Text über die fünf Brote und
die zwei Fische, dass Jesus sie gesegnet hatte — aber da gibt es eine andere
Lesart 13: «Und er segnete über ihnen.» Das ist der jüdische
Sprachgebrauch und so soll es stehen bleiben. Auch in der urchristlichen
Didache wird kein Ding gesegnet. Ausser der einzigen Stelle bei Mark. 8,7
habe ich die neue Auffassung erst bei Justinus Martyr 14 gefunden, und
zwar in der Besprechung der Eucharistie. Wir sehen also, dass schon die
alte Kirche einen anderen Zugang zum Verständnis des Sakramentalen
entwickelt hat, der im Judentum kaum möglich ist. Das wird besonders
deutlich wenn man die dogmatischen Aussagen über die Eucharistie mit
dem jüdischen Segen über Wein und Brot vergleicht.

Wenden wir uns dem Sakrament der Taufe zu und fragen wir, wieweit
die christliche Taufe eine Parallele zur jüdischen Beschneidung 15 bildet.
Zunächst soll gesagt werden, dass die Analogie zwischen Taufe und
Beschneidung nur so lange einen tieferen Sinn gehabt hat, als es sich um
die Beschneidung von Proselyten gehandelt hat und solange die Kindertaufe

noch nicht allgemein christlicher Brauch geworden war. Denn die
Beschneidung der Kinder im Judentum ist nur ein, zwar sehr wichtiges,
Gebot unter den vielen jüdischen Geboten. Aber das Kind wird dadurch
nicht zu einem Juden. Auch ein unbeschnittenes Kind einer jüdischen
Mutter ist Jude, wogegen niemand durch die Geburt Christ wird. Er wird
Christ durch die Taufe, und zwar sowohl ein männliches als auch ein
weibliches Kind. Anders sieht die Sache aus, wenn es sich um die Analogie
zwischen der Taufe von Erwachsenen und der Beschneidung von Proselyten

handelt, obzwar, formell gesehen, die Beschneidung des Proselyten
nur ein unerlässliches Gebot für den neuen Juden ist, wie die anderen
Gebote, die er nun zu erfüllen hat. Es ist bekannt, dass der Proselyt, soweit
er ein Mann ist, nicht nur beschnitten wird, sondern er muss, ob Mann
oder Frau, auch ein Tauchbad vollziehen. Doch ist auch das Tauchbad
des Proselyten eigentlich hauptsächlich die unerlässliche Erfüllung eines
Gebotes, denn nach der jüdischen Religionspraxis wurde ein Nichtjude als
rituell unrein betrachtet, und diese rituelle Unreinheit wird durch das
Tauchbad entfernt. 16 Aber das Bild verschiebt sich, wenn man die
Beschneidung und das Tauchbad religionspsychologisch betrachtet. Da
wird auch im Judentum sowohl die Beschneidung als auch die Taufe des
Proselyten zum Ritus des Eintritts in eine neue Religionsgemeinschaft.

7



Seit alters wird im Judentum die Beschneidung als «Siegel»
bezeichnet. Schon im aramäischen Testament des Levi, 17 von dem
Fragmente auch in Qumran gefunden wurden, sagen die Söhne Jakobs zu den
Einwohnern von Sichern : «Beschneidet die Vorhaut eures Fleisches und
ihr werdet aussehen wie wir und durch die Beschneidung versiegelt
werden. » Auch der Segensspruch, den man heute bei der Beschneidung
sagt, ist sicher sehr alt. Sein ursprünglicher Wortlaut 18 war : Gott «hat den
Freund (Abraham) von Mutterleib an geheiligt und hat das Gesetz in sein
Fleisch gesetzt und seine Nachkommen mit dem Zeichen des heiligen
Bundes versiegelt, um den blutsverwandten Liebling (d.h. das Kind) vom
Verderben zu retten.» Der Sinn dieses hochpoetischen Sgensspruches
ist : Abraham wurde erst in hohem Alter beschnitten, denn er musste nicht
durch die Beschneidung vom Verderben gerettet werden, weil er schon
vom Mutterleib an geheiligt war. Seine Beschneidung war nur «das Gesetz
in seinem Fleisch, » aber seine Nachkommen, welche durch das Zeichen
des heiligen Bundes versiegelt sind, werden durch die Beschneidung vor
dem Verderben gerettet. Hier schimmert die vorisraelitische apotro-
päische Bedeutung der Beschneidung durch, wie wir sie u.a. aus Exodus
4,24-26 kennen 19

: die Beschneidung errettet vor bösen Mächten. Sehr
bedeutend ist, dass auch Paulus Rom. 4,11 die Beschneidung als «Siegel»
bezeichnet, hauptsächlich, wenn wir den ganzen Abschnitt Rom. 4,9-11
mit dem jüdischen Segensspruch bei der Beschneidung vergleichen : «Wir
reden ja doch davon, dass dem Abraham sein Glaube zur Gerechtigkeit
angerechnet wurde. Wie wurde er ihm nun angerechnet? Als er
beschnitten oder als er noch unbeschnitten war? Nicht als er beschnitten,
sondern als er noch unbeschnitten war. Und er empfing das Zeichen der
Beschneidung als Siegel der Gerechtigkeit des Glaubens, den er hatte, als

er noch unbeschnitten war, damit er der Vater aller unbeschnittenen
Gläubigen würde, auf dass auch ihnen die Gerechtigkeit zugerechnet
würde.» Paulus hat also den jüdischen Segensspruch bei der Beschneidung

gekannt und auch seinen Sinn verstanden und umgedeutet. Der
Segensspruch drückte die Anschauung aus, dass Abraham schon die
vielen Jahre gerecht war, als er noch unbeschnitten war, weil er vom
Mutterleib geheiligt war. Nach Paulus wurde der noch unbeschnittene
Abraham aus dem Glauben gerecht, und «er empfing das Zeichen der
Beschneidung als Siegel der Gerechtigkeit des Glaubens, den er hatte, als

er noch unbeschnitten war, damit er der Vater aller unbeschnittenen
Gläubigen werde.» Da wird noch ein anderer jüdischer Gedanke durch
Paulus schöpferisch umgedeutet. Abraham wurde erst beschnitten, als er
99 Jahre alt gewesen ist, damit das Alter der Proselyten nicht durch eine
niedrige Altersgrenze beschränkt würde. 20 Paulus folgert daraus, dass

Abraham, der schon vor seiner Beschneidung gerecht war, dadurch zum

8



Vater aller unbeschnittenen Gläubigen geworden ist. Wir sehen, dass es
schon bei Paulus eine dialektische Verbindung zwischen dem Christsein
und der Beschneidung der jüdischen Proselyten gibt. Diese Verbindung
wird später zu einer unproblematischen Analogie, schon auch deshalb
weil es im Judentum eine Proselytentaufe gab. Darum ist es kein Wunder,
dass schon um die Jahrhundertwende bei Hermas die Taufe als «Siegel»
bezeichnet wurde. 21

Es gibt aber noch eine andere, merkwürdige Verbindung zwischen der
Beschneidung und der Taufe, nämlich der Exorzismus, der zur Taufe
gehört. 22 Wir haben gesehen, dass schon in ihrer voijüdischen Geschichte
die Beschneidung ein apotropäischer Akt war, der den Menschen vor dem
Verderben durch die bösen Mächte rettet. Das gilt ja auch von der
christlichen Taufe. Gibt es da einen historischen Zusammenhang? Wir
werden uns mit einigen Hinweisen begnügen müssen. In der Damaskusschrift

(16,4-6), dem Werk einer essenischen Schwesterngemeinschaft,
lesen wir: «Und an dem Tag, -an dem der Mann sich verpflichtet,
umzukehren zum Gesetz des Moses, wird der Engel der Feindschaft (der
Teufel) von ihm weichen, wenn er seine Worte hält. Deswegen ist
Abraham beschnitten worden am Tag seiner Erkenntnis.» Der Eintritt in
die jüdische Gemeinde des neuen Bundes wird also mit dem Bundes-
schluss Abrahams gleichgesetzt. Die Beschneidung wirkte apotropäisch23:
Der Teufel wich damals von ihm. Dieselbe Wirkung hatte also auch nach
dem essenischen Glauben der Bundesschluss bei dem Eintritt in ihre
Gemeinde. In den halbessenischen Testamenten der Patriarchen sagt
Naphtali (Test Naphtali, Kap. 8) 24: «Wenn ihr das Gute tut, meine
Kinder, so werden euch sowohl die Menschen als auch die Engel segnen,
und Gott wird verherrlicht werden durch euch unter den Heiden, und der
Teufel wird vor euch fliehen, und die Tiere werden euch fürchten, und die
Engel werden sich euer annehmen... Den aber, der das Gute nicht tut,
werden die Menschen verfluchen, und Gott wird durch ihn geschmäht
werden unter den Heiden, und der Teufel wird ihn bewohnen wie sein
eigenes Gefäss, und jedes wilde Tier wird über ihn herrschen und der Herr
wird ihn hassen. » Was wir hier lesen, macht uns die kurze Schilderung der
Versuchung nach der Taufe Jesu in Mark. 1,12-13 verständlich: «Und
alsbald (gleich nach der Taufe) treibt ihn der Geist in die Wüste hinaus.
Und er wurde 40 Tage vom Satan versucht, und er war bei den Tieren und
die Engel dienten ihm.» Nach Markus war also, um mit dem Testament
Naphtalis zu sprechen, die Folge der Taufe Jesu, dass die Tiere ihn
fürchteten, die Engel sich seiner angenommen haben und der Teufel von
ihm geflohen ist. Anstatt der ursprünglichen Erzählung über die
Versuchung Jesu durch den Satan, wie sie in Luk. 4,1-13 und Math. 4,1-12 25

9



vorliegt, setzte da Markus eine Notiz aus einer schriftlichen Quelle ein, 26

welche dem Testament Naphtalis ähnlich war, nur dass dort, im Unterschied

dazu, der Topos mit der Taufe verbunden war. Aber auch die
ursprüngliche Versuchungsgeschichte wird als Folge der Taufe erzählt.
Vielleicht wird man also nicht ganz unrecht haben, wenn man annimmt,
dass die Versuchung Jesu nach seiner Taufe die allgemeine Auffassung
ausdrückt, der Teufel und sein Gefolge können dem Getauften nichts
mehr anhaben. Das ist ja die Grundlage für den chrisdichen Taufexorzismus.

Wir haben auch versucht zu zeigen, dass die Vorstellung, die Taufe
befreie den Menschen aus dem Bereich des Bösen schon in jüdischen
Täuferkreisen vorhanden war. Und wir dürfen nicht vergessen, dass nach
der Damaskusschrift eine Analogie zwischen dem Eintritt in die
essenische Gemeinde und der Befreiung von der Teufelsmacht bei der
Beschneidung besteht. Und besonders wichtig ist es, dass bei den Essenern
nur dann ein Katechumene den Zutritt zum Taufbad erlangt, wenn er ein
volles Mitglied der Einung geworden ist. Es scheint aber, dass die erste
Taufe bei den Essenern für das neue Mitglied ein besonderes Erlebnis
gewesen ist.

Die christliche Taufe stammt bekanntlich nicht direkt aus dem Esse-

nertum, sondern ihr Ursprung ist bei Johannes dem Täufer zu suchen. Er
hat ja auch Jesus selbst getauft. Es ist bekannt, dass Johannes der Täufer
vielleicht einmal selbst ein Essener war und die Sekte dann verlassen hat.
Jedenfalls hat er den Essenern sehr nahe gestanden und seine
Tauftheologie entspricht der essenischen Anschauung, 27 und zwar auch in
Einzelheiten, so dass es legitim ist, seine Auffassung von der Taufe durch
die essenischen Berichte anzureichern. Der Unterschied ist gewesen,
dass Johannes keine separatistische Sekte gründen wollte, sondern sich
mit seiner Busspredigt an ganz Israel gewandt hat. Darum war für ihn die
Taufe nicht auf die Mitglieder einer Gruppe beschränkt, sondern er bot
die Taufe allen Juden an. Obzwar es sogar wahrscheinlich ist, dass die
Anhänger des Täufers ihre Taufe wiederholt haben — so waren es die
Essener verpflichtet zu tun — scheint es, dass die «Initiationstaufe», zu
der der Täufling zugelassen wurde, nachdem ihm Johannes der Täufer
Absolution erteilt hat, ein grösseres Gewicht hatte als das erste Taufbad
des essenischen Vollmitgliedes. Die christliche Taufe ist dagegen einmalig
und nicht wiederholbar. Aber eins ist sicher: wenn wir die essenische
Tauftheologie, die Berichte über die Johannestaufe im Neuen Testament
und bei Flavius Josephus mit der Dogmatik der christlichen Taufe
vergleichen, wird uns verschiedenes klarer. Es wird möglich, die Wurzeln
der christlichen Taufe als Sakrament klarzulegen. Denn bei diesem
Vorgang sollte man nicht von dem allgemein jüdischen Tauchbad

10



ausgehen, sondern von der jüdischen Proselytentaufe und von der Taufe
des Johannes, deren Vorgänger die essenische Taufe war.

Vier Bestandteile sind sowohl der essenischen Taufe, der Johannestaufe

als auch der christlichen Taufe gemeinsam: a) die Reinigung durch
das Wasser, b) die Busse, c) die Sündenvergebung und d) die Verleihung
des Geistes. Wie die Juden allgemein, so meinten auch die Essener und
Johannes der Täufer, das Tauchbad wasche die rituelle Verunreinigung
ab. Aus den Schriftrollen am Toten Meer erfahren wir eine wichtige
Neuerung, welche nicht allgemein jüdisch ist : der Mensch wird nicht nur
durch eine äusserliche Berührung rituell unrein, sondern auch durch die
Sünde. Die Unreinheit haftet an jedem Übertreter des Wortes Gottes.
Darum wird niemand zum Tauchbad zugelassen, wenn er nicht zuerst
Busse getan hat, denn wenn er sich nicht von der Sünde losgesagt hat,
kann ihn kein Wasser reinigen. So dachte sicher auch Johannes der
Täufer. Nach Josephus war Johannes ein heiliger Mann, «der die Juden
aufforderte, sich in der Taufe zu reinigen, indem sie sich der Tugend
hingeben, gegen einander Gerechtigkeit und gegen Gott Frömmigkeit
üben sollen. Denn nur so schien ihm die Taufe wirksam und nicht, indem
man sie als Mittel zur Vergebung der Sünden anwendet, sondern als
Reinigung des Körpers, nachdem man freilich die Seele schon vorher
durch Gerechtigkeit gereinigt hat. » 28 Nach der Ansicht der jüdischen
Täufer war also vor der Taufe die Busse nötig, und die Busse hatte zur
Folge, dass der heilige Geist den Menschen von der Sünde reinigte. Erst
dann kam die Wassertaufe an die Reihe, da sie den Täufling nicht reinigen
konnte, wenn sein Körper durch die Sünde besudelt war. So war schon bei
den Essenern und bei Johannes dem Täufer die Taufe mit der Wirkung
des heiligen Geistes verbunden. Dass dies auch bei der Taufe des
Johannes der Fall war, zeigt die Geistesgabe, die Jesus bei seiner Taufe
verliehen wurde. Wahrscheinlich waren auch die anderen, die Johannes
getauft hat, der Überzeugung, dass sie den heiligen Geist empfangen
hatten. Der Unterschied zwischen ihnen und Jesus bestand darin, dass
Jesus die himmlische Stimme zuteil wurde, welche ihm seine Berufung
anzeigte. Gleichzeitig ist aber die Taufe Jesu auch in diesem Fall für die
Taufe des Johannes exemplarisch: aus dem Bericht über die Taufe Jesu
wissen wir, dass sie, wie später die christliche Taufe, den Täufling aus dem
Bereich des Satans befreit hat, und dass sie mit der Geistesgabe verbunden
war. 29 Das erste können wir auch von der essenischen Taufe vermuten.
Die Verbindung der Taufe mit dem heiligen Geist ist in den Schriftrollen
vom Toten Meer klar belegt.

Die essenische Taufe und die von ihr abgeleitete Taufe des Johannes
ist also die wichtigste Wurzel des sakramentalen Aspektes der christlichen

11



Taufe. Der sakramentale Charakter der christlichen Taufe wurde dadurch
noch gesteigert, dass die vier Elemente der vorchrisdichen Taufe schöpferisch

umgruppiert wurden. Die Taufe wurde jetzt nicht mehr als rituelle
Abwaschung der körperlichen Unreinheit verstanden, aber die Terminologie

der rituellen Reinheit spielt in den Texten des Neuen Testaments
noch eine Rolle. Die Busse als Vorbedingung für die Taufe wurde im
Christentum teilweise verdrängt, ja es wurde angenommen, dass die Busse
für die Gültigkeit der Taufe keine Vorbedingung bilde, sondern dass die
Umkehr zu Gott die Folge der Taufe sei. Später wurde die Busse jedoch
wieder in ihr altes Recht eingesetzt: der Katechumene musste zuerst
beichten. Dies wurde bei der Kindertaufe sinnlos, weil das Kind als
sündlos verstanden wurde. Diese Auffassung ist anscheinend der Grund
dafür, dass die Kindertaufe üblich geworden ist. Die Vergebung der
Sünden wurde in der christlichen Taufe gewöhnlich nicht als Folge der
Busse verstanden, sondern als eine gnädige Gabe Gottes, die dem
Täufling durch die Taufe verliehen wird. Die Geistesgabe ist nicht mehr
Gottes Antwort auf die Umkehr, sondern sie ist jetzt ein Geschenk Gottes,
das die Taufe vermittelt. So ist die Taufe in der Kirche zu einem vollen
Sakrament geworden.

Wir sehen, dass es zwei jüdische Wurzeln der christlichen Taufe als
Sakrament gibt : 1. die Beschneidung und das Tauchbad der Proselyten 30

und 2. die essenische Taufe, aus der die Taufe des Johannes entstanden
ist. Das gilt auch vom Verständnis der christlichen Taufe als Neugeburt.
Der Proselyt ist eigentlich eine neue Schöpfung, 31 er gleicht einem
neugeborenen Kind. 32 Seine früheren Sünden und Übertretungen sind
durch die neue Geburt nicht mehr vorhanden. Und was die zweite Wurzel
für das Verständnis der christlichen Taufe als Neugeburt betrifft, nämlich
die essenische, oder genauer gesagt, die des Johannes, so wissen wir heute,
dass die Essener sich «Söhne des Lichts» genannt haben. Johannes hat die,
welche zu ihm zur Taufe kamen, gewarnt : «Ihr Otternbrut wer hat euch
angewiesen, dem drohenden Zorn des Gerichts zu entrinnen Bringt also
Frucht, die der Busse ziemt, und lasst euch nicht einfallen bei euch zu
denken : wir haben Abraham zum Vater, denn ich sage euch : Gott kann
aus diesen Steinen da Abraham Kinder erwecken.» (Math. 3,7f, Luk.
3,7f) 33 Die Taufe wird also auch bei Johannes mit einer neuen Kindschaft
verbunden. Von der Kindschaft Gottes, welche die Gläubigen erlangen,
wird im Neuen Testament oft gesprochen: «So viele ihn (Jesus) aber
aufnahmen, denen gab er Anrecht darauf, Kinder Gottes zu werden,
denen die an seinen Namen glauben, welche nicht aus Blut noch aus
Fleicheswillen noch aus Manneswillen, sondern aus Gott gezeugt sind. »

(Joh. l,12f) 34Diese Vorstellung ist im gleichen Evangelium mit der Taufe

12



verbunden: «Wahrlich wahrlich ich sage dir: wenn jemand nicht aus
Wasser 36 und Geist geboren wird, kann er nicht in das Reich Gottes
kommen. Was aus dem Fleisch geboren ist, das ist Fleisch und was aus
dem Geist geboren ist, das ist Geist.» (Joh. 3,5f) Und wenn wir zur Taufe
Jesu selbst zurückkehren: nach dem ursprünglichen Text bei Lukas
(3,22) 36 sagte die himmlische Stimme : «Mein Sohn bist du, heute habe
ich dich gezeugt. » (Psalm 2,7) Auch wenn dies, wie es scheint, nicht der
ursprüngliche Wortlaut der himmlischen Stimme gewesen ist, kann man
daraus lernen, dass zumindest Lukas die Taufe Jesu als seine Geburt durch
den Geist verstanden hat. Auch da ist also der Bericht über die Taufe Jesu
für die spätere christliche Taufe exemplarisch.

Wir haben hier die jüdische Vorgeschichte von nur zwei Sakramenten
behandelt. Dies ist nicht deshalb der Fall, weil Taufe und Eucharistie bei
den meisten Protestanten eine grosse Wichtigkeit besitzen, sondern der
jüdische Zugang gerade bei Taufe und Eucharistie sachlich sehr ergiebig
ist. Und wer unsere Worte aufmerksam gelesen hat, wird gemerkt haben,
dass wir die Frage schon teilweise beantwortet haben, ob es im Judentum
Sakramente gibt. Hauptsächlich bei der Eucharistie konnten wir erkennen,
welchen Grad von Heiligkeit die jüdischen Festmahlzeiten besitzen, und
zwar sowohl im rabbinischen Judentum als auch in der essenischen
Einung. Der Becher und das Brot des jüdischen Festmahls ist nicht zufällig
der Ausgangspunkt für die Eucharistie geworden. Zu einem vollkommenen

Sakrament ist die Eucharistie jedoch erst durch ihre christolo-
gische Bedeutung geworden. Beim Sakrament der Taufe wirkte neben der
Beschneidung und der Taufe von Proselyten die essenische Tauftheologie
besonders stark mit. Ich nehme an, dass diese Tauftheologie sich nicht nur
durch das Erbe der Johannestaufe ausgewirkt hat, sondern dass die
christliche Tauftheologie auch zusammen mit dem essenischen Element in
der zweiten, paulinischen und johanneischen Schicht des Christentums, 37

vom essenischen Verständnis der Taufe indirekt beeinflusst wurde. Die
Tauftheologie der Essener und des Täufers hatte schon besondere
sakramentale Ansätze. Wir sehen, dass es in allen diesen Fällen nicht um
Analogiebildungen im Judentum und Christentum geht, sondern dass sich
die beiden christlichen Sakramente der Eucharistie und der Taufe aus
rabbinischen und essenischen Voraussetzungen entwickelt haben.

Schon im zweiten nachchristlichen Jahrhundert haben die Christen auf
die Ähnlichkeit zwischen dem «mythischen» und sakramentalen Aspekt
des Christentums und ähnlicher Vorstellungen im Heidentum
hingewiesen. Die christliche Antwort darauf lautete, die Dämonen hätten diese
Analogien erfunden, um die Menschen durch dämonische Nachahmungen
lrn Heidentum von der christlichen Wahrheit wegzulocken. 38 Diese

13



Ähnlichkeiten lassen uns aufhorchen, denn wenigstens inbezug auf das
Wort Sakrament selbst besteht ja auch die umgekehrte Möglichkeit, denn
dieses ist ja eine Übersetzung des griechischen «mysterion». Wenn das
Wort also aus einem ganz bestimmten Bereich der griechisch-heidnischen
Frömmigkeit übernommen wurde, 39 könnte jemand wagen zu behaupten,
nicht die Dämonen hätten die griechisch-orientalischen Mysterien als eine
verführerische, billige Nachahmung der christlichen Sakramente
erfunden, sondern die christlichen Sakramente seien nicht jüdisch-christlich,

sondern eine Folge der Übernahme aus dem antiken Heidentum!
Diese irrige Annahme wurde von den Forschern zu recht abgelehnt. 40

Man könnte höchstens vermuten, dass bestimmte Ähnlichkeiten zwischen
dem christlichen Glauben und heidnischen Vorstellungen es den Heiden
erleichtert hat, den christlichen Glauben anzunehmen, — aber auch
dieses ist sehr schwer zu beweisen. Wir werden also dabei bleiben müssen,
dass die christlichen Sakramente — auch solche, über die wir hier nicht
gesprochen haben — und der christliche sakramentale Zugang schon aus
dem Judentum stammen. Das führt uns zur Frage zurück: gibt es im
Judentum Sakramente

Es wäre sicher gewagt zu behaupten, dass es im Judentum Sakramente
im Sinne des Christentums gibt. Aber wenn wir das Problem der
Sakramente nicht nur genetisch untersuchen — was wir bis jetzt getan
haben — sondern, das hauptsächlich katholische und orthodoxe Christentum

mit dem Judentum vergleichen, stossen wir auf eine wichtige
Ähnlichkeit : sowohl im Christentum als auch im Judentum existiert ein
oft sehr starkes Verständnis für die Heiligkeit und die Heiligung. Die
Heiligkeit ist sowohl im Christentum als auch im Judentum nicht amorph.
Sie verkörpert sich sozusagen in der Zeit und im Raum und ist mit dem
menschlichen Leben unzertrennlich verbunden, ja, die Heiligkeit und die
Heiligung machen eigentlich in beiden Religionen das Menschenleben
erhaben : der Gläubige heiligt Gott und Gott heiligt den Menschen. Neben
der Heiligkeit von Zeit und Raum gibt es auch profane Zeiten, heilige und
profane Orte. Der Sabbat ist z.B. schon biblisch von Gott geheiligt und der
Jude heiligt den Sabbat auch symbolisch durch den Kiddusch, durch
Heiligung, und gerade der Kiddusch, der auch an Festtagen gesprochen
und begangen wird, ist die jüdische Wurzel der Eucharistie. Das gilt auch
vom Raum und sogar von bestimmten heiligen Gegenständen. Die
Torarollen werden in Heiligkeit geschrieben und heilig gehalten. Das gilt
auch für die Phylakterien. Das natürliche jüdische Gespür für die Heiligkeit

hat es dazu gebracht, dass z.B., wenn man die Torarollen in der
Synagoge trägt, die Gemeinde aufsteht und die Hüllen der Torarollen
ehrfürchtig berührt oder sogar küsst. Wenn ein Gebetbuch auf den Boden

14



fällt, pflegt man es, sozusagen um Entschuldigung bittend, auch zu küssen.
Auch sollen z.B. im Schlafzimmer keine religiösen Bücher stehen. Wenn
ein Gelehrter vorbeigeht, erhebt sich der Jude aus Ehrfurcht. Aber ein
Priestertum im katholischen Sinne gibt es heute im Judentum nicht.
Allerdings besteht noch heute eine Prärogative für die Priester, welche das
Volk mit dem uralten Priestersegen segnen. Es gibt im Judentum
sozusagen geheiligte Gegenstände, aber nicht heilige Gegenstände im
katholischen Sinne. Wir haben schon gesehen, dass man im Judentum
keinen Gegenstand segnen kann. Weihwasser wäre im Judentum schwer
denkbar, jedenfalls nicht in seinem katholischen Verständnis.

Uninformierte Menschen sprechen von jüdischem Legalismus. Das ist
nicht ganz berechtigt. Die Gebote im Judentum sind teilweise, wie man zu
sagen pflegt, rituell, aber das bedeutet, dass sie dazu da sind, um Gott und
den Menschen zu heiligen. Der Segensspruch, welchen man bei der
Erfüllung der jüdischen «rituellen» Gebote sagt, beginnt mit den Worten :

«Gelobt seist du, Gott, welcher uns durch seine Gebote geheiligt hat und
uns befohlen hat...» dies und dies zu tun. Wie schon bei Jesus, so sind in
dieser Hinsicht die Segenssprüche von grosser Wichtigkeit. Nicht nur
wenn man Wein trinkt oder Brot isst, sagt ein Jude einen Segensspruch zu
Gott, sondern auch z.B., wenn er das Meer oder den Regenbogen sieht. Er
segnet Gott, wenn er eine gute oder eine traurige Nachricht hört, z.B.
Wenn er von einem Todesfall erfährt. Dann lobt er Gott als den
«gerechten Richter». Er sagt einen Segensspruch, wenn er einen Weisen
sieht oder wenn ihm ein schöner Mensch oder ein Krüppel begegnet. Wo
er eine durch die Tradition festgelegte Gelegenheit findet, dankt er Gott
®it einem Segensspruch. Und es gibt festgelegte heilige Zeiten für Gebete
und man soll womöglich in einer Gemeinde beten. Zum Tischgebet sind
wenigstens drei Menschen erforderlich. Man sagt die Gebete, die eine
ausschliessliche Heiligung Gottes ausdrücken, d.h. das Kaddisch und die
Keduschah, nur wenn sich zehn Männer versammelt haben. Diese kleine
Gruppe ist für die jüdische «Ekklesia», für das Haus Israels, stellvertretend.

Man könnte diese Beispiele beliebig vermehren. Vergessen wir
uicht, dass es für den Juden auch ein heiliges Land und eine heilige Stadt,
Jerusalem, gab und gibt. Gerade diese, an den Ort gebundene Heiligkeit
•st einer der Gründe dafür, dass der jüdische Staat dort entstanden ist. Ein
Ghrist, der seine Sakramente heilig hält, sollte gerade für die Kinder
Israels auch in dieser Hinsicht Verständnis aufbringen. Es war gerade der
Jude Jesus, der Eckstein seiner Kirche und Begründer ihrer Sakramente,
der gesagt hat, dass man nicht bei Jerusalem schwören solle, denn sie ist
die Stadt des Grossen Königs. (Math. 5,35).

15



Die Juden hatten, wie andere Völker, einen Tempel. Aber in ihm
weilte der Glanz eines einzigen, unsichtbaren Gottes. Daneben war jedoch
schon damals das Volk heilig, und zwar nicht nur durch die Gnadenwahl
Gottes, sondern auch dadurch, dass es seine Heiligung aktiv gepflegt hat.
Wenn man so sagen darf, ist Israel ein «inkarniertes Volk». Da für die
Juden nicht nur der Tempel, sondern auch ihr Leben heilig war und durch
Taten geheiligt wurde, konnte es die Zerstörung des Tempels durch die
Römer überleben. Bei den Heiden war die Heiligkeit und die Heiligung,
wenn ich nicht irre, viel beschränkter. Schon deshalb ist es verständlich,
dass die christlichen Sakramente nicht heidnischen, sondern jüdischen
Ursprungs sind. Doch wir wollen die Unterschiede nicht verwischen,
schon um des lieben Friedens willen. Die Frage ob die Juden Sakramente
besitzen, ist irgendwie nicht ganz zutreffend, aber dass es eine nicht nur
genealogische Verwandtschaft zwischen dem christlichen Sakramentsdenken

und dem jüdischen Verständnis der Heiligkeit gibt, ist nicht zu
bezweifeln.

ANMERKUNGEN

1. Siehe z.B. A. Biaise, Dictionnaire latin-français des auteurs chrétiens, Paris 1956, S.
729-731. Im Lateinischen hat das Wort eine breitere Bedeutung als das griechische
mysterion. Über den Begriff inbezug auf das rabbinische Judentum s. J. J. Petuchowski,
Judaism as «Mystery», HUCA, vol. LH, Cincinnati, 1981, S. 141-152

2. Siehe H. Auf der Maur, Die Osterhomilien des Asterios Sophistes, Trier, 1967, S. 37-63.
3. Billerbeck III, S. 419.
4. Besonders wichtig ist das gemeinsame Essen und Lernen der jüdischen «Genossen»

(haberim). Siehe dazu Sh. Safrai, in : The Jewish People in the First Century II, Amsterdam,

1976, S. 8034. Siehe auch besonders G. Alon, Studies in Jewish History I,
Hakibbutz Hameuchad, 1967, S. 286-291 (hebräisch).

5. Siehe Alon, op. cit. S. 288.
6. Siehe D. Flusser, The Last Super and the Essenes, Immanuel, Jerusalem 1973, Heft 2

S. 23-27. Inzwischen wurden die Thesen des Artikels durch die Tempelrolle vom Toten
Meer zusätzlich bestätigt.

7. «Das Mahl ist heilig und steht an der Stelle des Opfers.» So nach O. Michel und O.
Bauernfeind, Flavius Josephus, Der jüdische Krieg, Bd. 1, Darmstadt, 1959, S. 433, Anm.
48 und 49.

8. 1QS 6,4-5 und lQSa 2, 17-21.

9. Ob die Gütergemeinschaft der Urgemeinde so streng wie die essenische war, bleibe
dahingestellt.

10. Siehe das Material bei Billerbeck III, S. 419420.

16



11. Julianus, Gegen die Galiläer, 305 E.
12. In diesem Fall wird es die ursprüngliche Lesart gewesen sein, obzwar der Codex Bezae

und eine lateinische Handschrift anstatt «nachdem er sie gesegnet hatte,» aus dem
vorhergehenden Vers «nachdem er das Dankgebet gesprochen hatte,» einsetzen.

13. So liest, neben der Itala und der syrischen Übersetzung auch der Codex Bezae. Hier ist
es die ursprüngliche Lesart, weil sie dem jüdischen Sprachgebrauch entspricht.

14. Justinus, Apologia I, Ende Kap. 65: «... apo tou eucharisthentos artou kai oinou kai
hydatos. » Siehe auch im folgenden, für die Entwicklung der Dogmatik der Eucharistie
das besonders wichtige Kapitel (66): «... ten... eucharistetheisan trophen.» — 1 Klem.
33,6 kommt nicht in Frage, weil dort von Gott gesprochen wird.

15. Über die Beschneidung siehe zuletzt D. Flusser and Sh Safrai, «Who Sanctified the
Well — Beloved in (lit : from) the «Womb» in : Studies in Bible and Ancient Near East,
Presented to S. E. Loewenstam, Jerusalem, 1978, Hebräischer Teil, S. 329-336.

16. Siehe G. Alon, The Levitical Uncleanness of Gentiles, in: Jews, Judaism and the
Classical World, Jerusalem, 1977, S. 146-189.

17. Der Text wurde neu, mit besseren Lesarten in Revue Biblique, Bd. 81, 1979, S. 214-230,
veröffentlicht. Siehe dort J. C. Grienfield and M. E. Stone, Remarks on the Aramaic
Testament of Levi from the Geniza. Unsere Stelle wird dort auf S. 217 gebracht.

18. Siehe den Artikel oben, Anm. 15, S. 332.
19. So dachten schon die Kanaanäer, wie wir aus der Geschichte der Phöniker des Philo von

Biblos lernen, siehe Eusebius, Praeparatio Evangelica I 10, 33 IV 6, 11,1 10, 20 (ed. M.
Mras, Berlin 1954,1, S. 49, 18-20, 52, 22-53, 6 - 192, 20 - 193, 7, 47:23).

20. Mechilta zu Ex. 20,22 (ed. Horowitz — Rabin, S. 311).
21. Siehe z.B. J. Ysebaert, Greek Baptismal Terminology, Its Origins and Early Develop¬

ment, Nijmegen, 1962 und in dem Artikel oben, Anm, 15, S. 333, Anm. 16 dort.
22. Siehe K. Traede in : Reallexikon für Antike und Christentum, Bd. VII, Stuttgart, 1969, S.

76-85. Auf S. 78 nennt der Verfasser mit Recht den Entsagungseid beim Eintritt in die
essenische Gemeinde (QS 5, 7-9, vgl. i, 84. Dam. 15, 5-14) «eine Vorform der Abrenun-
tiation». Damit ist der Eintrittseid der Essener bei Josephus, Jüdischer Krieg II, 139, 141

gemeint («immer die Ungerechten zu hassen und auf der Seite der Gerechten zu
kämpfen... Er (das neue Mitglied) werde die Wahrheit immer lieben und sich zur
Aufgabe machen, die Lügner zu überführen»). Das ist der durch Josephus moralisch
gedeutete essenische Dualismus.

23. Das ist eine andere Vorstellung als die, welche wir in dem Segensspruch bei der Be¬

schneidung kennengelernt haben. Dort ist Abraham auch vor der Beschneidung gerecht.
Sie wirkt apotropäisch nur für seine Nachkommen.

24. Ähnliche Stellen sind: Test. Simon 6,6, Test. Levi 18,12, Test. Is. 7,7, Test. Dan. 5,1,
Jakobusbrief 4,7f, Hermas 45,2-5, 47,6-7, 48,1-4, 49. Die Verwandtschaft zwischen den
Testamenten der Patriarchen und der Versuchung Jesu bei Markus hat schon C. G.
Montefiore, The Synoptic Gospels I, London, 1927, S. 9 gesehen.

25. Mt. 4,11b stammt aus Markus, nur dass Matthäus die Tiere vergessen hat
26. Markus münzte die Stelle auf Jesus um und hat nur eine Änderung vorgenommen, damit

seine Notiz die Versuchungsgeschichte vertreten könne : er sagt nicht, dass der Teufel
vor Jesus geflohen ist, sondern : «er wurde vierzig Tage vom Satan versucht.»

27. Siehe D. Flusser, The Baptism of John and the Dead Sea Sect, in : Essays on the Dead Sea

Scrolls, in Memory of E. L. Sukenik, Jerusalem, 1961, S. 209-239 (hebr), und D. Flusser,
The Dead Sea Scrolls and pre-Pauline Christianity, in : Scripta Hierosolymitana, vol IV,
Aspects of the Dead Sea Scrolls, Jerusalem, 1958, S. 241-246.

28. Altertümer XVIII,117.
29. Die Nachricht in Act. 19,1-12, nach der die Taufe des Johannes nicht den heiligen Geist

verliehen hat, ist also anscheinend tendenziös übertrieben. Da ist eine andere Be-

17



merkung über die urchristliche Taufe am Platz. In Act. 19,5 und 8,16 wird von der Taufe
«auf den Namen des Herrn Jesus» gesprochen. Wahrscheinlich war die Taufe des
Johannes «auf den Namen des Johannes» (vgl. Act. 19,13) Die wichtigsten Implikationen,
die sich daraus für die Geschichte der Taufe ergeben, werde ich anderswo behandeln.

30. Siehe z.B. E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes III, Nachdruck Hildesheim,
1970, S. 181-185.

31. Ber. Rabba zu Gen. 12,5 (Th. Albeck I, S. 378-79).
32. G. Foot Moore, Judaism I, New York, 1971, S. 334-35.
33. Abraham wird in Jes. 5,1-2 «der Felsen, aus dem ihr gehauen seid» genannt. S. dazu

Pseudo-Philo, Ant. bibl 23,4. Dabei hat sich Johannes der Täufer eines überraschenden
Wortspiels bedient. Er hat gesagt, Gott könne aus diesen Steinen da Abraham Söhne
«errichten». Im Hebräischen errichtet man nicht nur Gebäude, sondern auch
Nachkommen.

34. Zu der Stelle vgl. Joh. 8,33-47 und Rom. 9,6-13, Gal. 4,21-31 u.ä. Geht es hier um einen
essenischen Topos, der sowohl Johannes den Täufer als auch die zweite Schicht des
Neuen Testaments (das «Kerygma der hellenistischen Gemeinden» Bultmanns) be-
einflusst hat

35. Ich weiss, dass das Wasser bei einigen Zeugen fehlt, aber es fällt mir schwer
anzunehmen, dass es nicht ursprünglich im Text gestanden hat.

36. Anders Bruce M. Metzger, A Textual Commentary on the Greek New Testament,
London, 1971, S. 136.

37. S. Anm. 27.

38. Über Christus und die griechische Mythologie s. Justinus Martyr, Dialog mit Tryphon
67,2, 69,2-3, Apol. I, 21-22 und 54.

39. Im Neuen Testament selbst ist das griechische Wort «mysterion» eine Übersetzung des
hebr. «raz». Darüber besteht nach dem Fund der Schriftrollen vom Toten Meer kein
Zweifel. Dagegen scheint mir die Wortbildung mysterion sacramentum wirklich aus
dem Gebiet der Mysterienreligionen zu stammen.

40. S. das schöne Buch von Hugo Rahner, Griechische Mythen in christlicher Deutung,
Zürich, 1957. Der Verfasser hat aufgezeigt, wie erst später christliche Motive griechisch
gedeutet wurden.

18


	Die Sakramente und das Judentum

