
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Heinrich Valentin, AARON. EINE STUDIE ZUR VOR-PRIESTERSCHRIFTLICHEN
AARON-ÜBERLIEFERUNG. Orbis Biblicus et Orientalis 18, Universitätsverlag Freiburg

Schweiz — Vandenhoeck und Ruprecht Göttingen 1978, VIII und 441 Seiten.

Die vorliegende Studie stellt die (leider gekürzte Wiedergabe einer Dissertation
(Fachbereich Kath. Theologie Münster, Westf.) dar. Nach der Einleitung mit Problemstellung,
Bemerkungen zur Methode und Sondierung der Aaron-Vorkommen (S. 9-45) untersucht der
Verf. literar-, redaktions-, form-, gattungs-, motiv- und traditionsgeschichtlich Ex 4,10-17;
17,8-16; 32 (Dt 9,7-10,11), Num 12 und schliesslich Ex 5,1.4.20; 12,31; 15,20; 18,12; 19,24;
24,1.9.14. Einzelergebnisse und Auswertung bringt er vor den Registern auf S. 407-418.
Daraus sei folgendes gekürzt zitiert : «Es gibt nur ganz wenige vor-priesterschriftliche Aaron-
Vorkommen: Ex 17,8-13; 24,14; 32; Num 12; Dt 9,20. Eine wichtige Erkenntnis ist, dass es
sich bei Ex 4,14-16 um einen nachpriesterschriftlichen Text handelt... Ex 17,8-13 ist eine alte,
wohl im südpalästinensischen Raum entstandene Mosesage... Ex 32 ist nicht vor 750 und
kaum nach 700 v. Chr. anzusetzen... Ex 4,14 ist dann frühestens jehowistisch... Dt 9,20 dürfte
der unmittelbaren vorexilischen Zeit entstammen... Num 12 wird man schwerlich als
vorexilisch ansprechen können... In Ex 17,8-13 tritt er Aaron) — neben Hur — als eine
Gestalt aus der engeren Umgebung des Mose in Erscheinung» (S. 409). «Ex 24,14 und Ex 32

zeigen uns Aaron bei Moses Abwesenheit als kommissarischen Volksführer (nicht als
Priester!), der sich mit der Herstellung des goldenen Stierbildes als Parteigänger des Volkes
in scharfen Gegensatz zu Mose bringt... Num 12 zeichnet Aaron als eine prophetische
Gestalt... Der vor-priesterschriftliche Aaron ist keine priesterliche Gestalt» (S. 410). Es

erhebt sich die Frage, wie er es wurde. Valentin ist der Meinung, dass der Aaron von Ex 17,8-
13 in Ex 32 und Num 12 «als erzähltechnisches Mittel eingesetzt wurde» (S. 414). Valentin
vermutet in differenzierten Überlegungen, dass die Priesterschaft aus dem Umkreis des Mose
Aaron zu ihrem Ahnhern gemacht hat, weil keine andere Gruppe Aaron für sich

beanspruchte (S. 417). Der Rezensent muss gestehen, dass ihn die Argumentation Valentins
nicht recht überzeugt. Auch im Bereich des Spekulativen, das sich auf überlieferungsgeschichtlichem

Gebiet durch die sauberste Methodik nicht ausschliessen lässt, bedarf es eines
zureichenden Grundes, wieso Aaron zum priesterlichen Ahnherrn wurde. Ich meine immer
noch, dass es eine Verbindung von dem Kultgründer Aaron (Ex 32) zum Priester Aaron gibt,
die freilich nicht ohne Probleme ist, z.B. im Hinblick auf das Bilderverbot. Ein Kultgründer
konnte durchaus prophetische Funktionen ausüben (Num 12). Funktionen einer charismatischen

Persönlichkeit entwickelten sich erst im Laufe der Zeit zu «Ämtern». Überlieferungsgeschichtliche

Arbeiten führen kaum zu gesicherten Ergebnissen; sie haben ihr Ziel
erreicht, wenn sie die Forschung anregen. Dies ist zweifellos bei den gründlichen
Untersuchungen Valentins der Fall. u ç h w

Carey A. Moore (Hg.), STUDIES IN THE BOOK OF ESTHER, New York : Ktav Publishing
House 1982 The Library of Biblical Studies), C,612 S.

Ohne Zweifel wird jeder, der mit der Arbeit an der Esther-Rolle befasst ist, das
Erscheinen dieser Bestandsaufnahme — eben dies will die Zusammenstellung dieses umfang-

249



reichen Sammelbandes ja sein — begrüsst haben; denn nicht weniger als sechsunddreissig
Studien zum Estherbuch, deren Erstveröffentlichung nicht in jedem Falle leicht zugänglich
ist, sind darin zum Wiederabdruck gekommen. Sicher ist dies auch nur eine kleine Auswahl
aus der «Bibliothek», die bis heute über die Esther-Rolle geschrieben ist, und als solche ist
sie zudem noch ganz vom subjektiven Urteil des Herausgebers bestimmt ; dennoch darf man
sie in der Weise als gelungen und zugleich repräsentativ betrachten, als sie die durchaus
verschiedenen Wege, die die Forschung am Esther-Buch in den letzten rund hundert Jahren
beschritten hat, dokumentiert. Berücksichtigt werden dabei ebenso auf den hebräischen
Text bezogene Studien wie auch solche, die sich mit den «Zusätzen» bzw. mit der griechischen

Version überhaupt befassen. Wenn es auch aus Platzgründen hier nicht möglich ist,
alle Titel der wiederabgedruckten Arbeiten der Reihe nach aufzuführen, verdient das recht
umfangreiche Prolegomenon des Herausgebers (S. XIX-LXXXV) gleichwohl eine nähere
Betrachtung. In ihm nämlich findet der Leser die durch sie dokumentierte Forschungsgeschichte

nach Sachthemen gegliedert nachgezeichnet; dabei bedeuten die hier in
Klammern nachgestellten Namen die Positionen, mit denen sich der Herausgeber bei seinem
Exkurs in die Forschungsgeschichte auseinandergesetzt hat, und zugleich die Autoren,
deren Studien, von nur ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, in den Sammelband
aufgenommen worden sind :

The Canonicity of the Book of Esther (S. XXIV-XXX : S. Zeitlin, H. M. Orlinsky, A. D.
Cohen, D. W. Anderson, A. E. Morris), The True Origins of Purim (S. XXX-XXXVII: H.
Zimmern, J. Lewy, K. V. H. Ringgren, J. C. H. Lebram, R. E. Herst, S. A. Loewenstamm),
Personal Names in the Book of Esther (S. XXXVII-XL.III : H. S. Gehman, R. Mayer, R.

Stiehl, A. S. Yahuda, J. Duchesne-Guillemin), The Influence of other Biblical Books (S.

XLIII-XLIX: L. A. Rosenthal, M. Gan, A. Meinhold, W. McKane, G. Gerleman),
Archeology and the Book of Esther (S. XLIX-LIII : A. L. Oppenheim, A. Ungnad, W. F.

Albright, C. A. Moore), Style, Syntax, and New Readings (S. LIII-LVII : L. B. Paton, D.
Schötz, H. Striedl, W. Dommershausen, G. Gerleman, G. R. Driver, R. Gordis), Other
Important Works on the Hebrew Version (S. LVII-LXII : P. Haupt, H. Bardtke, H. Cazelle,
S. Talmon, B. W. Jones), The Greek Version (S. LXII-LXXIV : C. C. Torrey, E. J.

Bickerman, C. A. Moore, F. X. Roiron, E. Stein, E. L. Ehrlich, R. A. Martin).

Schon aus diesem knappen Überblick wird ersichtlich sein, wie breit der Herausgeber
seine Bestandsaufnahme angelegt hat. Fasst sie als solche auch «nur schon Bekanntes»
zusammen, ohne dabei eigentlich etwas sensu stricto Neues zu bringen, kann man dem
Herausgeber für diese verdienstvolle Arbeit nur dankbar sein und ihm wünschen, dass seine

Hoffnung, dieser sein Sammelband möge «promote further interest and study of Esther», für
ihn noch immer «a most fascinating and problem-riddled Book» (S. XII), nicht enttäuscht
wird. Eine ausführliche Bibliographie (S. LXXXVII-C) will dazu über das in diesem
Sammelband zusammengetragene Material hinaus Hinweise und Anregungen geben.

S. Schreiner.

Pinchas Paul Grünewald. IM EWIGEN KREIS. ZUM JÜDISCHEN KALENDERJAHR,
Peter Lang Verlag, Bern 1980, 202 SS. Fr. 24.80.

Es ist das religiöse Genie eines Volkes, das zu bestimmten Zeiten Feste entstehen lässt.
Der Grund zum Feiern ist im Judentum immer ein historisches oder ein religiöses Ereignis,
das im Mittelpunkt steht, wobei Glaube und Geschichte im Judentum miteinander verwoben

250



sind. Denn nicht die Tatsachen allein sind für das Bild der Geschichte bestimmend, sondern
auch der Standpunkt des Beobachters.

Der Verfasser dieses Buches, der in Basel lebende und lehrende jüdische Gelehrte,
bietet in seiner in vieler Hinsicht originellen Darstellung anhand des jüdischen Kalenderjahres

durch die Interpretation der Fest- und Gedenktage eine jüdische «Theologie der
Zeit». Er sieht in den Festen Israels Träger von existenziellen Grundideen, «die Israel und
der Welt einen Weg vorzeichnen». Die grundlegende Überzeugung des Verfassers ist die
Erkenntnis, dass Geschichte, Geist und Wesen des Judentums getragen werden vom Wesen
und Geist seiner Religion, in welcher der schöpferische Schwerpunkt des Judentums wie
seine historische Leistung liegt.

Durch die Aufdeckung von Zusammenhängen weist er nach, wie die Bibel eine
dynamisch fortwirkende Lehre und Lebensform geworden ist: «Die Offenbarung am Sinai
hebt den Menschen aus seiner engen Ichbezogenheit heraus, befreit ihn von dem Zwang der
Naturgesetze und gibt ihm durch die Gebote ein Instrumentarium zur Realisierung seiner
Willensfreiheit im Rahmen eines allumfassenden göttlichen Planes». Das Charakteristische
dieses besonderen Gesetzes ist es, das es dieses Volk zu einer natürlichen und von sich selbst
durchdrungenen Einheit verbindet. Die göttlichen Gesetze aus eigenem Willen bejahen : das
heisst, einzig das Überindividuelle im Individuum walten zu lassen. Für das Judentum gibt es
kein Denken, das sich nicht auch im Handeln ausspräche. Daher bedeutet hier alles Glauben,
alles Denken und jede Reflexion über Gott, zugleich vor Gott zu handeln. Nicht der Mensch
ist das Prinzip des Handelns oder gewährt sich das Prinzip des Handelns, wie dies in aller
bloss philosophischen Ethik der Fall ist, sondern der Mensch will den einen Gott zum Prinzip
seines Handelns machen. Der Glaube wird hier grundsätzlich zur Tat, so dass es ohne die
sittliche Tat keinen Glauben gibt. Diener Gottes in der Welt zu sein, ist eine unendliche
Aufgabe, deren Erfüllung als Prozess das Leben der Juden ausmacht.

Dieses lesenswerte Buch ist eine philosophische Betrachtung traditionell jüdischer
Glaubensinhalte, ausgehend von einer Symbolik der Festtage, wie sie Kultus und Ritus
herausgebildet haben. Der Verfasser bekennt sich zur Freiheit der Idealisierung der eigenen
Religion aus dem Enthusiasmus der persönlichen Religiosität. Zur Lektüre bedarf es der
Fähigkeit zum religiösen Denken und eine gewisse Vertrautheit mit dem Stoff. Das Buch ist
ein gelungener Beitrag zur Selbstbesinnung des jüdisch-religiösen Geistes auf seine schöpferischen

religiösen Grundlagen und leitenden Ideen. Die mit zahlreichen Quellenzitaten
ausgestattete Darstellung ist geeignet, in weiten Kreisen Interesse zu wecken.

I. H. Schmelczer.

251


	Rezensionen

