Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Jesus und die Pharisaer

Autor: Luz, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961265

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JESUS UND DIE PHARISAER

von Ulrich Luz

Die Frage nach dem Verhiltnis zwischen Jesus und den Phariséern ist
entscheidend fiir den Versuch, Jesu Stellung im zeitgendssischen Juden-
tum zu bestimmen. Aus der Sicht der Evangelien ist die Situation ziemlich
klar: Die Pharisder sind neben den Schriftgelehrten die wichtigsten
Gegner Jesu wihrend seines Wirkens. Das ist verstindlich, wenn man auf
die Entstehungszeit der Evangelien um oder nach 70 blickt : Die Phariséer
waren die wichtigsten Représentanten des Judentums nach der Zer-
storung Jerusalems im Jahre 70. Unter ihrer Fithrung, wenn auch nicht
unter ihrer alleinigen Fiihrung, konsolidierte sich das Judentum nach dem
Verlust Jerusalems im jiidischen Krieg. Da in dieselbe Zeit vor und nach
70 die endgiiltige Scheidung zwischen Kirche und Synagoge fillt, eine
Scheidung, die fiir die sich urspriinglich als Kern des wahren, eschatolo-
gischen Zwolfstimmevolks Israels verstehenden Judenchristen trau-
matisch und eine sie entscheidend prégende Erfahrung war, ist es
verstiandlich, dass die Phariséder die Hauptlast der christlichen Vorwiirfe
an das Judentum, das Christus ablehnte, zu tragen hatten. So erklért sich
der Befund, den uns vor allem das Matthdus- und das Johannesevan-
gelium, in geringerem Masse auch andere neutestamentliche Schriften
hinsichtlich der Pharisder bieten. Aus demselben Grund war diese ur-
christliche Polemik gegen die Pharisder besonders wirkungsvoll: sie traf
diejenige jiidische Gruppe, mit der sich das spétere rabbinische Judentum
voll identifizierte und die der Kern des normativen Judentums wurde. So
waren auch jiidische Verteidigungen des Pharisdismus gegeniiber den
Christen intensiv und zentral: Indem man den Pharisdismus verteidigte,
verteidigte man sich selbst. Und fiir beide «Religionsparteien» galt immer
wieder : Indem man das Verhdéltnis Jesu zum Pharisdismus bestimmte, be-
stimmte man das wechselseitige Verhéltnis zueinander. Jesus, der in
unserm Jahrhundert so oft ins Judentum Heimgeholte, wurde dabei
besonders von judischer Seite oft in grosser Ndhe zum Pharisdismus
gesehen: «In historical reality, Jesus was a Pharisee». ! Christliche Jesus-
darstellungen dagegen tendieren nach wie vor dahin, die grundsétzliche

Ulrich Luz ist Ordinarius fiir Neues Testament an der Theologischen Fakultit der
Universitidt Bern.
Adresse . Marktgasse 21, CH — 3177 Laupen.

229



Unvereinbarkeit zwischen Jesus und dem Pharisdismus zu betonen; der
wichtigste Differenzpunkt ist hier das Gesetzesverstindnis. 2 Immerhin
gibt es auch christlicherseits Versuche, Jesu Nihe zum Pharisdismus
herauszuheben. 3

Die Frage, wie sich Jesus zum Pharisidismus verhalte, ist aber heute
nicht nur deswegen besonders schwierig, weil es sich hier um eine
kontrovers-theologisch ausserordentlich implikationenreiche Frage
handelt. Sie ist auch nicht nur deswegen schwierig, weil es hinsichtlich
dessen, was Jesus nun wirklich gelehrt und getan hat, immer noch
erhebliche Differenzen unter den Exegeten gibt. Schwierig ist diese Frage
vor allem deswegen, weil uns heute viel deutlicher ist als friither, dass wir
keineswegs ein gesichertes Wissen iiber das, was die Pharisder vor 70
gewesen sind, haben. Von dem Bild, das wir von den Pharisdern in der
Zeit vor 70 haben, hidngt wesentlich ab, wie das Verhiltnis zwischen ihnen
und Jesus zu bestimmen ist.

Ich moéchte zunédchst einige der wichtigsten offenen Fragen, die uns
heute in der Erforschung des vorrabinischen Pharisdismus beschéaftigen,
hervorheben.

1.1. Die Bewertung der Quellen. Wir haben dreierlei verschiedene
Quellen.

1.1.1. Die erste Quelle besteht in den Notizen des Josephus iiber die
Philosophenschule der Phariséer. Sie sind an sich zuverldssig, da Josephus
sich selber als Pharisder versteht und da er der Zeit vor 70 nahesteht.
Immerhin gilt auch dies nur mit Einschrdnkungen: Josephus hat ein
Interesse daran, den friedlichen Charakter gerade des pharisdischen
Judentums hervorzuheben. Gestalten wie den Pharisder Zadok, der mit
Judas dem Galilder zu den Fiihrern des zelotischen Aufstandes im Jahre 6.
n. Chr. gehorte (ant 18,4), passen nicht in sein Konzept. Interesse hat er
auch daran, den philosophischen Charakter der pharisdischen «Philo-
sophie» herauszuheben. Gerade das ist wohl der Hauptgrund, weswegen
er die ritualgesetzlichen Entscheidungen der Pharisder, die nach den
Rabbinen und dem Neuen Testament zum Kern pharisdischen Gedanken-
guts gehoren, zuriicktreten ldsst. Insgesamt neigt Josephus dazu, uns die
Pharisder als eine Gruppe philosophischer «Pietisten» 4 darzustellen,

230



deren politische, eschatologische und ritualgesetzliche Uberzeugungen er
eher zuriicktreten lasst. Das wohl grosste Ritsel der Geschichte der
Pharisder ist, wie diese sich von einer unter den Makkabédern von
Johannes Hyrkan bis zu Alexandra Salome aktiven und z.T. fiihrenden
politischen Partei zu einer Gruppe rein religios interessierter und politisch
passiver «Pietisten» entwickelt haben. Dieses Ritsel wird durch die
Tendenzen in der Darstellung des Josephus entschieden grosser.

1.1.2. Die neutestamentlichen Quellen iiber die Pharisier sollten nicht
einfach verachtet werden, denn sie sind zeitlich alt und stehen dem Phari-
sdismus der Zeit vor der Tempelzerstorung nahe. Doch sind grosse
Vorbehalte zu machen: Zwei Evangelien, das Matthius- und das Johan-
nesevangelium, scheinen durch die Erfahrung von Verfolgungen, die die
christlichen Gemeinden von jiidischer Seite erfuhren, und durch die
Erfahrung des Synagogenausschlusses entscheidend gepriagt (vgl. Mt
511f.; 23,34-36; Joh. 9,22; 12,42; 16,1f.). In diesen beiden Evangelien
spiegeln sich Erfahrungen judenchristlicher Gemeinden mit den Juden;
beide stehen also historisch dem pharisdischen Judentum verhéltnisméssig
nahe. Doch gerade deswegen und gerade in ihnen sind die tendenzitsen
Ubermalungen besonders stark : Sie zeigen sich etwa darin, dass Matthius
als einziger Evangelist die Pharisder auch in der Passion Jesu aktiv sein
lasst (27,62), oder darin, dass er die Pharisder fast immer in Zweier-
gruppen auftreten lasst, und zwar nicht nur zusammen mit den Schrift-
gelehrten, von denen mindestens manche den Pharisdern nahegestanden
haben diirften, sondern auch in schoner Harmonie zusammen mit ihren
Erzgegnern, den Hohepriestern und Sadduzdern. Auch im Johannes-
evangelium beobachten wir die stereotype Zusammenstellung von Hohe-
priestern und Pharisdern. Wenn hier die Pharisder, die etwa 9,40f. als
Musterbeispiel sehender Blinder genannt werden, nicht wie bei Matthéus
vollig negativiert werden, so nur deshalb, weil im Johannesevangelium
«die Juden» von Anfang an Représentanten jener Welt sind, deren Blind-
heit und Verlorenheit die Jesusgeschichte herausstellt. Insofern zeigt
Johannes ein iiber Matthdus noch hinausfiihrendes Entwicklungsstadium.
Man kann sagen: Das Matthdusevangelium schildert, wie Israel, unter
massgeblicher Fiihrung der Pharisder, zu den «Juden» (28,15!) wird.
Johannes dagegen arbeitet von Anfang an mit «den Juden» als Reprisen-
tanten der ungldubigen Welt und kann so die Pharisder, die nur eine
einzelne Gruppe sind, etwas entlasten.

Etwas anders ist der Befund im Markusevangelium. Hier dominieren
die Pharisder nicht so sehr; in der Passionsgeschichte fehlen sie sogar
ganz. Zugleich aber zeigt sich, dass Markus bereits in ziemlicher Distanz
zum Judentum steht. Er selber muss seinen Lesern jiidische Ritualvor-

231



schriften erkldaren (7,3f.); dabei libertreibt er nicht nur, indem er das, was
die Pharisder tun, «allen Juden» zuschiebt, sondern verriat durch die
rhetorisch geschickte Aufzdhlung jiidischer «Merkwiirdigkeiten» in 7,4
zugleich, wie fern er als aufgeklirter Christ dem jiidischen Ritualgesetz
steht. Auch seine Traditionen verraten bereits eine grosse Distanz zum
Judentum; etwa die sehr abgekiirzte Szene, dass die Phariséer an einem
Zollnergastmahl ihre Einwendungen machen (2,15-17), setzt doch wohl
voraus, dass ihr Verfasser sich nicht mehr dariiber im Klaren ist, dass
wirkliche Phariséder bei einer solchen Gelegenheit nie anwesend gewesen
wiren. In der néchsten Perikope spricht er — auch sehr eigenartig — von
«Jiingern» der Phariséer.

Am positivsten kommen die Pharisder bei Lukas, vor allem in der
Apostelgeschichte, weg. Sie sind nicht nur zu wiederholten Malen
Gastgeber Jesu (7,36ff. ; 14,1f.), warnen Jesus vor seinen Gegnern (13,31f.),
sondern spielen in der Apostelgeschichte eine positive Rolle als Ver-
teidiger der Christen (5,34) und ihres Mitbruders Paulus (23,6ff.) ; manche
sind auch zu Christen geworden (15,5). An der Tatsache, dass auch Lukas
die wichtigsten Auseinandersetzungen Jesu als Auseinandersetzungen mit
Pharisdern berichtet, &ndern diese positiven Ziige nicht. Sie sind nicht
einfach zu beurteilen: Auf der einen Seite wird man durchaus zugeben
miissen, dass Lukas zuverldssige historische Informationen verwendet;
auf der andern Seite zeigt etwa gerade die reichlich bizarre Tumultszene
im Synhedrium Apg. 23,1ff., wie ferne Lukas selber dem Judentum steht.
Deutlich ist, dass die Pharisder eine wichtige Rolle innerhalb des
lukanischen theologischen Konzeptes spielen und dass die Kirche,
besonders auch der durch den Pharisder Paulus reprasentierte Teil der
Kirche, legitimer Erbe von Israels Gesetz und Verheissungen ist. In
diesem theologischen Szenario diirfen Gamaliel und die Paulus ver-
teidigenden Pharisder im Synhedrium mitwirken.

Im Ganzen ergibt sich also ein ambivalentes Bild: Gerade dort im
Neuen Testament, wo christliche Gemeinden dem pharisdischen Juden-
tum historisch nahe stehen, ist das Pharisderbild negativ, und zwar
eindeutig tendenzits. Dort, wo Kirche und Judentum sich weiter auseinan-
der entwickelt haben, wird das Bild nuancierter, zugleich aber auch
nebelhafter.

1.1.3. Die dritte Gruppe von Quellen sind die rabbinischen. Sie sind
am umfangreichsten und waren besonders [iir jiidische Darstellungen des
Pharisdismus am wichtigsten. Sie stammen aber literarisch ausnahmslos
aus spéiterer Zeit. Wie sie historisch zu bewerten sind, ist heute strittig.
Traditionelle jiidische und nicht nur jiidische Forschung, die hinsichtlich
des Quellenwertes der rabbinischen Nachrichten relativ zuversichtlich

232



war, basierte auf zwei Grundvoraussetzungen: Die erste Grundvoraus-
setzung war, dass der Pharisdismus vor 70 und das rabbinische Judentum
nach 70 in wesentlicher sachlicher Kontinuitét zueinander stiinden. Es war
selbstverstindlich, dass die wesentlichsten uns bekannten Rabbinen der
Zeit vor der Tempelzerstorung Pharisder waren. Diese Voraussetzung
ermoglichte eine Interpretation, die bruchlos die pharisdischen Tradi-
tionen vor 70 im Lichte des spéteren Judentums interpretierte. Die
Unterscheidung, wie sie analog etwa f[iir die Echtheitsurteile in der
Jesusiiberlieferung wichtig ist, zwischen den Voraussetzungen und In-
teressen des spiteren Judentums nach der Tempelzerstorung und denen
der fritheren Zeit, fiel weitgehend weg, weil das spédtere Judentum nichts
anderes als die Durchsetzung pharisdischer Grundansiitze aus der
fritheren Zeit bedeutete. Von solchen Pramissen her war es moglich, vom
Pharisdismus unbeschadet seiner spitern Entstehung und seiner Transfor-
mationen als dem legitimen und klassischen Reprisentanten des nach-
exilischen Judentums zu sprechen. 5 Die zweite Grundvoraussetzung war,
dass das spitere rabbinische Traditionsprinzip auch fiir die Zeit des ersten
Jahrhunderts gelte. Fiir dieses Traditionsprinzip pflegt man etwa auf die
Grundstelle Dt 6,6ff., auf die den Traktat Abot einleitende Traditions-
kette oder auf zahlreiche Stellen zu verweisen, die die Bedeutung des
Auswendiglernens und des Behaltens aller Worte der Lehrer betonen;
Rabbinen haben ausgekalkten Zisternen zu gleichen, die keinen Tropfen
Wasser verlieren oder einem Schwamm, der alles einsaugt. 6 Ist dieses
Traditionsprinzip alt und nicht erst die Frucht spéterer rabbinischer
Hinwendung zur Tradition, so kann man in der Tat mit grosser Zuver-
lassigkeit auch spiterer Nachrichten iiber die Pharisder des ersten Jahr-
hunderts rechnen.

Jacob Neusner und seine Schiiler haben diese Voraussetzungen grund-
sitzlich in Frage gestellt. ? Nach ihnen sind die rabbinischen Dokumente
primér als Dokumente ihrer eigenen Zeit und erst sekundir als Traditions-
literatur zu interpretieren. Sie historisch zu befragen, bedeutet, sie gegen
ihre eigene Intention verstehen zu wollen. Es bedarf dazu einer sorgfélti-
gen formgeschichtlichen Analyse, die die Bediirfnisse und Voraussetzun-
gen des spdtern Judentums von denjenigen der Traditionstréger, mit Hilfe
derer die spéteren Texte argumentieren, abheben. Das Ergebnis dieser
formgeschichtlichen Analysen bedeutet fiir den Pharisdismus des ersten
Jahrhunderts eine gewaltige Reduktion unserer Kenntnisse: Von Phari-
sdern sollten wir nur dort sprechen, wo wirklich bezeugt ist, dass ein
Schriftgelehrter Pharisder war. 8 Man kann nun kaum noch iiber «das»
pharisdisch-rabbinische Judentum sprechen, sondern nur noch iiber die
mehr oder weniger gesicherten Traditionen iiber einzelne Lehrer, etwa

233



Hillel, Johanan ben Sakkai, Eliezer ben Hyrkan etc. Vollig unterschied-
liche Profile werden sichtbar, etwa zwischen dem an Ethos, Liebeswerken
und Wohltétigkeit interessierten Johanan ben Sakkai und dem viel mehr
«pharisdischen», an Kult, Sabbat, Festen und Reinheitsgesetzen interes-
sierten Eliezer ben Hyrkan. In den meisten Féllen geniigt das Quellen-
material nicht, um eine einigermassen deutliche Vorstellung der Person
und der Theologie eines Gelehrten vor 70 zu gewinnen. Sofern sich iiber
den Pharisdismus der Zeit vor der Tempelzerstorung aus rabbinischen
Quellen liberhaupt etwas sagen lisst, ist es dies, dass er eine in erster Linie
an Fragen ritueller Reinheit und Zehnten interessierte Tischgemein-
schaftsbewegung gewesen ist. ¥ Die Entstehung des rabbinischen Juden-
tums nach 70 sieht Neusner komplex: Verschiedene Elemente, z.B. der
Pharisdismus, die davon zu unterscheidende Schriftgelehrsamkeit, aber
auch priesterliche Frommigkeit war daran beteiligt. Der Vater des
rabbinischen Judentums, Johanan ben Sakkai, dessen Nidhe zu seinem
Zeitgenossen Matthdus immer schon aufféllig war, ist gerade kein
typischer Pharisder und war auch nicht sicher ein Schiiler Hillels. 1° Von
besonderer Bedeutung ist, dass das rabbinische Ethos, gattungsméssig
gesprochen das weisheitliche Spruchgut, das uns etwa der Traktat Abot
und spitere dhnliche Traktate iiberliefern, vollstindig der formgeschicht-
lichen Skepsis zum Opfer féllt. Das heisst konkret : Das rabbinische Ethos,
die Ganzheitlichkeit der Frommigkeit und der Lebensbezug der Tora, der
fiir jidische Apologetik des Pharisdismus immer wieder so wichtig war, 1!
lasst sich gerade nicht auf den Pharisdismus vor der Tempelzerstorung
zuriickfithren, wihrend diejenigen Punkte, die im Neuen Testament
immer wieder kritisiert werden, wie etwa Betonung des Ritualgesetzes und
des Zehntengebotes, Diskriminierung von Nichtpharisdern und Exklusi-
vitdt, durch Neusner in gewisser Weise bestitigt werden.

Die Frage nach der Bewertung der rabbinischen Quellen fiir den
Pharisdismus zur Zeit des zweiten Tempels ist also heute vollig offen und
von entscheidender Bedeutung fiir unser Problem. Gegeniiber dem
Traditionsmodell der skandinavischen Schule, dessen Geltung bekannt-
lich von Neutestamentlern im Bereich der neutestamentlichen Uber-
lieferung immer wieder in Frage gestellt wurde, weil die neutestament-
liche Uberlieferung mit der rabbinisch-jiidischen sich nicht ohne weiteres
vergleichen lasse, stellt Neusner die Frage, ob und wie weit es iiberhaupt
auf dem Gebiete der rabbinischen Uberlieferung gelte. 12 Neusners
Grundthesen erfordern eine ausfiihrliche formgeschichtliche Wider-
legung, die bisher noch von niemandem geleistet worden ist.

1.1.4. Schliesslich stellt sich viertens die Frage, ob sich ausser den drei
Hauptbereichen von Quellenmaterial noch Originalquellen aus dem

234



Bereich der zwischentestamentarischen Literatur dem Pharisdismus zu-
ordnen lassen. Auch diese Frage ist vollig offen; mit einiger Zuversicht
wird man hochstens sagen konnen, dass die Psalmen Salomos aus phari-
sdischen Kreisen stammen diirften.

1.2. Ein paar weitere Fragen, die heute als offen gelten miissen und die
uns sichere Kenntnisse iiber den frithen Pharisdismus erschweren, will ich
nur noch knapp andeuten:

1.2.1. Vollig undeutlich ist das Verhiltnis des Pharisdismus zur Volks-
frommigkeit. Zwar bezeugt Josephus die Volkstiimlichkeit der phari-
sdischen Partei. 13 Dennoch aber kénnen wir m.E. kaum, wie dies etwa
Oppenheimer tat, ein harmonisches Verhéltnis zwischen Pharisdern und
dem ‘am haardz einfach voraussetzen. 4 Die Arbeiten von Geza Vermes
haben uns die Moglichkeit eroffnet, dass Wundertiter wie Hanina ben
Dosa, der dem Pharisdismus kaum nahe stand, fiir die galildische Volks-
frommigkeit wichtiger gewesen sein kdnnten als die Pharisder, deren
Pridsenz in Galilda wahrscheinlich relativ schwach war. 15 Der Tempel,
dessen Reinheitsideal die Pharisider vertraten und dem die Zehnten, die sie
forderten, zugute kamen, war fiir den Durchschnittsgalilder weit weg: er
profitierte nicht davon wie die Jerusalemer. So gibt es manche Indizien,
dass nicht so sehr die Pharisder, sondern eher der Galilder Jesus der
Frommigkeit vieler Galilder nahe stand. 16

1.2.2. Ebenso undeutlich ist das Verhiltnis des Pharisdismus zur
Apokalyptik. Die Phariséer erwarteten eine Auferstehung der Toten; von
da her diirften sie der Apokalyptik mindestens ndher gestanden haben als
die Sadduzider. Direkte Nachrichten haben wir hier nicht, weil das
rabbinische Judentum die eschatologischen Traditionen unterdriickte.
Der Pharisder Saulus, der als Jude Schriftgelehrsamkeit mit maximaler
Gesetzestreue verband, ist in seiner Theologie so sehr von apokalyp-
tischem Denken bestimmt, dass er ein interessantes Beispiel eines apoka-
lyptischen Phariséers sein konnte. Mindestens negativ wird man sagen
konnen, dass die These eines unterschiedlichen apokalyptischen und
pharisdischen Gesetzesverstindnisses gescheitert ist. 17 Nach wie vor
wissen wir nicht, wer die Apokalyptiker gewesen sind. Dass Phariséer mit
darunter waren, ist jedenfalls nicht auszuschliessen. Wenn man daran
denkt, dass nicht nur Paulus, sondern auch Jesus entscheidend von der
Apokalyptik geprigt war, empfindet man diese Wissensliicke schmerzlich.

1.2.3. Gerne wiissten wir mehr iiber den grossen pharisdischen Zeit-
genossen Jesu, Hillel. Hier bedeuten die Arbeiten Neusners, der {iber
Hillel fast ebenso wenig weiss, wie einst Martin Noth iiber Mose, einen
grossen Fortschritt. 18 Aber vieles bleibt unerklidrt. Hillel ist zur wich-

235



tigsten Legitimationsfigur fiir die fiihrenden Rabbinen in der Zeit von
Jamnia, Uscha und in der Zeit des Patriarchats geworden — warum ? Sein
Bild ist nach den rabbinischen Quellen eindeutig und kohérent: Hillel
steht fiir Liebe, Geduld, Milde in der Gesetzesauslegung. Dies ist gewiss
ein spiteres Hillelbild; unerklért bleibt aber, wie es dazu kam. Gerade
diejenigen Ziige, in denen das spitere Hillelbild Jesus nahe steht, sind
historisch problematisch.

1.2.4. Schliesslich bleibt es eine offene Frage, wie wichtig der Einfluss
priesterlicher Traditionen in der pharisdischen Gemeinschaft gewesen ist.
Ahnlich wie bei den Essenern stehen Reinheitsvorschriften im Zentrum
der Regeln der pharisdischen chaburah. Es gab zwar immer Priester, die
Pharisder waren, aber anders als bei den Essenern scheinen sie nicht an
sich ein Vorrecht im pharisdischen Orden genossen zu haben. ! Soziolo-
gisch stellt sich also die Frage nach dem Verhiltnis des priesterlichen, des
schriftgelehrten und des weisheitlichen Moments im pharisdischen Orden.
Bereits unter den chassidim der Makkabierzeit scheint es hier ver-
schiedene Gruppen gegeben zu haben. 20 Hier besser Bescheid zu wissen
wire gerade im Blick auf Jesus, dessen Frommigkeit unzweifelhaft weis-
heitlichem Ethos nédher stand als priesterlichem Reinheitsdenken, sehr
wichtig.

II

In einem zweiten Teil mochte ich kurz drei Erwédgungen zur Dis-
kussion stellen, die mir fiir die heutige Diskussionslage wichtig zu sein
scheinen. Es handelt sich dabei noch nicht um Thesen, hochstens um
Prolegomena zu kiinftigen Thesen.

2.1. Die uns erhaltenen Namen von Pharisdern aus der Zeit vor 70
bezeugen eine ziemliche Vielfalt : Josephus, der Zelot Zadok, Gamaliel I1,
Hillel, Schammai, die nach Apg. 15,5 Christen gewordenen gesetzestreuen
Pharisder, der vermutlich stark apokalyptisch geprégte, dusserst rigo-
ristische Pharisder Paulus, Johanan ben Sakkai etc. Wenn wir vom Phari-
sdismus vor 70 etwas sicher wissen, dann dies, dass er in sich keineswegs
homogen war, sondern eine Vielzahl von verschiedenen Gruppen und
Individuen umfasste, Laien, Priester, Schriftgelehrte, Angehorige der
Oberschicht und der Unterschicht (vgl. Jos Vita 191-193.197f.). Es ist
deshalb von vornherein fruchtbar, z.B. mit Bowker zu fragen, ob man
wirklich {iber die Stellung Jesu zu den Pharisdern sprechen kann, oder ob

236



seine Stellung zu verschiedenen Pharisdern nicht eine recht verschiedene
war. Bestimmte rituelle Regeln und Zehntenvorschriften gehorten zur
phariséischen chaburah unb bildeten so eine Art gemeinsamen Nenner
aller Pharisder; im iibrigen aber war die Vielfalt sehr gross. Diese Vielfalt
bedeutet, dass das Verhiltnis zwischen Jesus und den Pharisdern ein
ebenso komplexes gewesen sein konnte, wie spiter dasjenige des Ur-
christentums zu den Pharisdern : Es gibt nicht nur den Gegensatz zwischen
dem Urchristentum und den Pharisdern, vielmehr gehen manche inner-
christliche Differenzen jener Zeit mit innerpharisdischen Differenzen
parallel. Die Entwicklung des Paulus von einem rigoristischen Phariséer,
der vollstindigen Gehorsam gegeniiber allen Geboten der Tora verlangt
(Gal 3,10), zum Christen bedeutet, dass ein ehemaliger Fanatiker und
Rigorist (er war vielleicht ein Schammait) 22 zu einer Art «Liebesphari-
sder» wurde, der in manchem Hillel gleicht, 22 wenn man davon absieht,
dass fiir Paulus die alttestamentliche Tora nur noch durch Christus
mittelbar und nicht mehr in allen ihren Teilen Autoritit war. Der
Evangelist Matthdus steht in erstaunlich vielen Dingen ganz nahe bei
seinem Zeitgenossen Johanan ben Sakkai. Dazu gehért nicht nur die
Verordnung der Barmherzigkeit vor dem Opfer und die Betonung der
Liebeswerke, sondern dazu gehort auch die grundsitzliche Giiltigkeit des
ganzen Gesetzes bei beiden. Der Unterschied zwischen beiden ist ein
doppelter, ndmlich einerseits das Bekenntnis des Matthdus zu Christus,
und anderseits dies, dass f[iir die matthdische Gemeinde nicht der
politische Feind Rom, sondern das Christus ablehnende Judentum die
Beteiligung am gemeinsamen Kultus und Gottesdienst unmoglich ge-
macht hatte. Dennoch ist das Schicksal des von Johanan gefiihrten
Judentums und der matthdischen Gemeinde aus unterschiedlichen
Griinden angesichts des Tempelgottesdienstes das gleiche, und auch der
Weg, den beide weisen, ist sehr dhnlich. Der Graben zwischen beiden
Gruppen ist aber bereits uniibersteigbar. Matthdus steht jedenfalls
Johanan ben Sakkai viel ndher als dem stirker an Kult und Ritualgesetz
interessierten Eliezer ben Hyrkan ; dabei wird ausgerechnet Eliezer in der
Tradition mit dem Judenchristentum in Verbindung gebracht. 2¢ In
dhnlicher Weise wird man schon bei Jesus selbst ein komplexes und viel-
schichtiges Verhéltnis zum Pharisdismus annehmen diirfen. Doch dies ist
spater noch etwas anzudeuten.

2.2. Es wire m.E. unsachgemaéss, den Pharisdismus vor der Tempel-
zerstorung auf eine nur ritualgesetzlich orientierte Tischgemeinschafts-
gruppe zu reduzieren. Selbst Neusner wire so missverstanden. Er for-
muliert sehr vorsichtig: «The Pharisees were (whatever else they were)
primarily a society for table-fellowship». 2% Ich setze einmal hypothetisch

237



voraus, dass die Neusnersche Skepsis gegeniiber dem den Phariséern vor
Jamnia zugeschriebenen Traditionsbestand gerechtfertigt ist. Aber auch
dann wird man den geringen Bestand unseres Wissens iiber diese frithen
Pharisder nicht mit dem verwechseln diirfen, was diese Pharisder wirklich
gewesen sind. Zunichst gilt es zu beachten, dass die Tradenten des
Materials Schriftgelehrte gewesen sind, die vor allem Uberlieferungen aus
schriftgelehrten Kreisen tradierten ; zu den Pharisdern gehorten aber auch
sehr viele Laien und auch Priester. Sodann scheint mir die Erinnerung an
Josephus wichtig, der deutlich macht, wieviel mehr die Pharisder gewesen
sind als eine Gemeinschaft des Tisches: Wihrend die iltesten rabbi-
nischen Materialien und die entscheidenden Punkte in den christlich-
pharisdischen Streitgesprichen des Neuen Testaments erstaunlich kon-
vergieren, ist es Josephus, der uns in das Ganze des Pharisdismus den um-
fassendsten Einblick gibt: Er spricht von den Pharisdern als einer Philo-
sophenschule; dies setzt m.E. voraus, dass sie mehr sind als eine Tisch-
gemeinschaftsgruppe, sondern gleich den Essenern ein umfassendes
Konzept des Lebens mit dem Gesetz haben. Josephus verbindet von
Anfang an mit dem Pharisdismus den Gedanken, dass die viterliche,
miindliche Tradition autoritativ sei (Ant 13,297); er deutet in nichts an,
dass diese Gebote sich auf die klassischen Reinheits- und Zehntengebote
der pharisdischen chaburah beschrianken. Josephus spricht auch, dhnlich
wie Apg 23,1ff., von der pharisdischen Eschatologie ; auch damit erwéhnt
er einen Punkt, den die frithen rabbinischen Traditionen nicht erwdhnen.
Dies fiihrt zur Frage, ob man nicht doch damit rechnen muss, dass mehr
als die von Neusner den einzelnen Rabbinen zugewiesenen Materialien ins
erste Jahrhundert zuriickgehen. Manches Material geht wohl ins erste
Jahrhundert zuriick, auch wenn wir es nicht mit denjenigen Rabbinen,
unter deren Namen es erscheint, in Verbindung bringen kénnen. Beispiels-
weise wissen wir nicht, ob die sieben exegetischen Regeln Hillels wirklich
auf Hillel zuriickgehen, aber wir wissen, z.B. aus Paulus, dass sie im ersten
Jahrhundert weithin angewandt wurden.

Von besonderer Bedeutung sind solche Fragen im Blich auf das weis-
heitliche Uberlieferungsgut, das uns am besten Einblick in das Ethos von
Pharisdern gibt. Ich frage mich z.B., ob die Weisheitslogien, die nach Abot
1-2 auf Hillel zuriickgefiihrt werden, ohne weiteres in die Zeit um 200
verlegt werden koénnen: 26 Eine solche These muss nicht nur fiir die
teilweise aramiische Sprache dieser Logien eine Erkldrung finden,
sondern auch eine relativ spidte Redaktion des Mischnatraktats Abot in
Kauf nehmen. 27 Allgemeine Uberlegungen, etwa die mehrfach bezeugte
Volkstiimlichkeit der Pharisder, ihr Grundsatz der Ausdehnung von
Gottes Willen auf das ganze Leben oder die bereits Allgemeingut

238



gewordene Verbindung von Weisheit und Tora sprechen auch dafiir, dass
die Pharisder weisheitlich geprigte Ethik pflegen. Dazu kommt die
Uberlegung, dass chakamim zwar prinzipiell in allen jiidischen Gruppen
zu finden waren, z.B. bei den Essenern (1QSa 2,16). Bei den Pharisdern
aber war ihr Einfluss wohl deswegen grosser als bei den Essenern, weil die
pharisdische Gemeinschaft nicht priesterlich regiert war; aber wissen
koénnen wir dariiber nichts. So oder so gibt es m.E. geniigend Indizien, die
deutlich machen, dass die von Neusner rekonstruierten iltesten rabbi-
nischen Materialien iiber die Pharisder nur einen kleinen Ausschnitt
dessen, was pharisdische Frommigkeit und Lehre gewesen sein konnte,
zeigen. Man wird sich deshalb m.E. hiiten miissen, aus dem kargen
iltesten rabbinischen Material vorschnell Schliisse auf das zu ziehen, was
die Pharisder nicht gewesen sind.

2.3. Und schliesslich noch eine Uberlegung zur Geographie. Jesus war
Galilder; sein hauptsdchlichstes Wirkungsgebiet war Galilda. Es wire nun
wichtig, wenn wir iiber das Verbreitungsgebiet der pharisdischen Ge-
meinschaft vor 70 besser Bescheid wiissten. Wie weit waren die Phariséer
in Galilda verbreitet? G. Vermes hat darauf hingewiesen, dass im ersten
nachchristlichen Jahrhundert vor der Zerstérung Jerusalems nur drei
Schriftgelehrte Verbindungen mit Galilda haben, 28 nimlich der auffillige
und kaum pharisdische Wundertédter R. Hanina ben Dosa, der «Galilder»
Jose, dessen Beiname erstens zeigt, dass er nicht selber in Galilda wirkte
(wo man ihn nicht als «Galilder» von andern Leuten gleichen Namens
hitte unterscheiden miissen) und zweitens dass Schriftgelehrte galildischer
Herkunft eine relative Seltenheit waren (sonst hitte sich der Beiname
«Galilder» angesichts der immerhin zahlreichen Leute namens Jose kaum
als Unterscheidungsmerkmal geeignet), und schliesslich Johanan ben
Sakkai, der sich manche Jahre in Galilda aufgehalten hat und sich nach
der Uberlieferung iiber das geringe Interesse, das man dort gegeniiber der
Halaka zeigte, beklagte (jSchab 15d). Aber kann man von den Schrift-
gelehrten auf die Pharisder zuriickschliessen? Da die Pharisder nicht
einfach eine Schriftgelehrtenpartei sind, wird man hier vorsichtig sein
miissen. Josephus erwihnt Pharisder nur einmal im Zusammenhang mit
Galilda; und zwar kommen sie von Jerusalem (Vita 196f.). Dass Schammai
ein Galilder gewesen sein konnte, wird man vergessen konnen. 2?Es bleibt
die Frage nach der Verbindung der Pharisder mit Galilda in der dltesten
Schicht der Evangelien. Markus erwdhnt zweimal, dass Phariséer, resp.
Schriftgelehrte von Jerusalem gekommen seien (3,22; 7,1). Mk 7,1 ist die
erwdhnung Jerusalems moglicherweise redaktionell: Jerusalem ist die
Stadt des Todes Jesu; die Erwdhnung Jerusalems ist vor Mk 7,24-8,10, der
grossen Reise Jesu ins Heidenland, sehr passend und hilft, die Gegen-

239



iiberstellung Israels und der Heiden, die Markus wichtig ist, zu akzentuie-
ren. 3,22 spricht nur von den Schriftgelehrten und féllt fiir unsere Frage
deshalb weg. In den vorredaktionellen Texten, in denen die Pharisder eine
Rolle spielen und die eine Lokalisierung in Galilda zeigen, gehoren in
einigen Fillen die galildischen Pharisder nicht zur iltesten Schicht der
Uberlieferung, so wohl in Mk 2,16 (die Lokalisierung haftet an der ur-
spriinglich selbstindigen Levi-Tradition), oder in Mk 8,11 (Lk 11,29ff.
zeigt wohl, dass die Zeichenforderung urspriinglich vom Volk ausging).
Die Zinsgroschenperikope Mk 12,13-17 ist wohl eine judéische Tradition,
da die Frage nach der Steuer fiir den Kaiser im Reiche des Herodes
Antipas schlecht denkbar ist. Ahnliches gilt fiir die alte Jesusgeschichte
vom Phariséer und dem Zdllner, die den Pharisder im Tempel auftreten
lasst (Lk 18,9ff.); sie setzt Pharisder in Jerusalem voraus. Im Falle der
Einladung Jesu durch den Pharisder Simon Lk 7,36ff. wire das Ergebnis
dasselbe, wenn man den (alten) Namen des Pharisders Simon mit der
traditionsgeschichtlich wohl ebenfalls alten Erwidhnung des Ortes Be-
thanien in der markinischen Variante dieser Geschichte (14,3ff.) kombi-
nieren diirfte. Auffillig ist weiter, dass im Johannesevangelium die
Pharisder nie in Galilda auftauchen und an den meisten Stellen in
Verbindung mit Jerusalem stehen. Denselben Befund ergibt die Apostel-
geschichte, wo die Pharisder immer mit Jerusalem in Verbindung stehen,
auch der in Jerusalem erzogene Pharisder Paulus. In allen Evangelien gibt
es also nur eine einzige alte ﬁberliefcrung, die die Pharisider in Galilda
lokalisiert, ndimlich Lk 13,31f.

Der Befund ist in keiner Weise schliissig, aber immerhin aufféllig. Es
spricht einiges fiir die These, dass die pharisdische Partei zwar nicht aus-
schliesslich, aber doch schwerpunktméssig in Jerusalem zu suchen ist. Das
spricht einerseits nicht dafiir, dass Jesus selbst ein Pharisder gewesen ist,
aber auch nicht dafiir, dass seine Wirksamkeit in Galilda durch Ausein-
andersetzungen mit den Pharisdern entscheidend geprégt war. Wenn man
dies wiederum mit dem iiberwiegenden evangelischen Befund verbindet,
dass die Pharisder bei der Hinrichtung Jesu tiberhaupt nicht beteiligt
gewesen sind, obwohl ihr geographischer Schwerpunkt in Jerusalem
gelegen haben diirfte, so ist das auffillig: Weder waren die Phariséder in
Galilda die Jesus stindig kritisierenden und belauernden Gegner, noch
waren sie diejenigen, die in Jerusalem seine Hinrichtung mit inszenierten.
Und das entspricht wiederum der traditionsgeschichtlichen Feststellung,
dass in den Evangelien die Phariséer in den traditionsgeschichtlich spéten
und redaktionellen Schichten stindig wichtiger werden: Bei Markus sind
vermutlich vier der 12 Pharisder-Stellen redaktionell und einige weitere
deutlich traditionsgeschichtlich jung; bei Matthdus sind mehr als die

240



Halfte der 30 Pharisder-Stellen sicher redaktionell. Die grosse Ausein-
andersetzung der Gemeinden mit den Pharisdern fand also nachdosterlich
statt, wobei gerade das in Syrien entstandene Matthdusevangelium auch
ein Beleg dafiir sein konnte, dass die Pharisder nach der Zerstorung des
Tempels ihren Einfluss auch geographisch ausgeweitet haben.

I11

Das alles bedeutet nicht, dass eine Verhiltnisbestimmung zwischen
Jesus und den Pharisdern unmoglich ist oder dass eine Auseinander-
setzung gar nicht stattgefunden hat, wohl aber, dass man iiber diese
Verhiltnisbestimmung behutsamer — denn zu wenig ist uns iiber die
Pharisder bekannt — und entspannter — denn dieser Konflikt hat Jesus
nicht ans Kreuz gebracht und war vermutlich ein eher nebenséichlicher
Konflikt — nachdenken kann. Ich will deshalb zum Schluss versuchen,
meine eigene Sicht dieser Verhiltnisbestimmung wenigstens knapp an-
zudeuten.

Es gibt manche Beriihrungspunkte zwischen Jesus und den Phariséern.
Zu diesen rechne ich in erster Linie, dass die Pharisier, ebenso wie Jesus,
sich fiir das ganze Volk als Lehrer verantwortlich wussten und dass ihre
«Absonderung» weniger einschneidend war als diejenige der stdrker
priesterlich geprédgten Essener, und auch de facto geringer, als die
weitgehend sozial bedingte Absonderung der Sadduzéder, die nach
Josephus eine Partei der Reichen sind (Ant 13,298). So liegt in der
Zuwendung zum ganzen Volk Israel ein verbindender Punkt zwischen
Jesus und den Pharisdern, ein Punkt allerdings, der zugleich den Keim
spaterer Konkurrenz in sich trug. Gemeinsam ist Jesus und den Pharisdern
auch das, was man als «Milde» bezeichnen koénnte (vgl. Jos Ant 13,294);
die Pharisder waren verglichen mit den Essenern in ihrer Mehrheit keine
Rigoristen und zuriickhaltend im Verurteilen. Dass Josephus ihre Néhe
zur « Vernunft» hervorhebt (Ant 18,12) ist ein interessanter Zug, der eben
dies aufnehmen konnte. Beriihrungen zwischen den Pharisdern und Jesus
ergaben sich wohl auch darin, dass bei den Pharisdern wie bei Jesus das
weisheitliche Erbe relativ wichtig war. Schliesslich ergaben sich Beriih-
rungen zwischen den Pharisdern und Jesus im politischen Bereich: Auch
Jesus sah seine Aufgabe nicht in der Wiederherstellung der Herrschaft
Israels {iber sein Land; prinzipiell war es fiir Jesus wie fiir die Phariséder
moglich, Gott zu geben, was ihm gehdrt, und zugleich, allerdings
unendlich zweitrangig, dem Kaiser zu geben, was ithm gehort.

241



Damit ist die Liste der spezifischen Gemeinsamkeiten zwischen Jesus
und dem Pharisdismus bereits zu Ende. Sie ist aber deswegen nicht er-
schopfend, weil wir iiber vieles nicht Bescheid wissen und weil wir eine
grosse Variationsbreite im Pharisdismus vermuten miissen. Insbesondere
unser mangelndes Wissen iiber die pharisdische Eschatologie — wenn wir
einmal vom Glauben an die Totenauferstehung und von der Jesus recht
fernstehenden politisch geprdgten Messiaserwartung in Ps Sal 17f. ab-
sehen — und unser mangelndes Wissen iiber das Verhiltnis der Pharisder
zur Apokalyptik erschwert Aussagen. An vielen Punkten wird man also
nur hypothetisch argumentieren konnen : Jesus stand solchen Pharisdern,
deren Frommigkeit entscheidend durch die Hoffnung auf das kommende
Gottesreich geprigt war, nahe. Er stand Pharisidern, die entscheidendes
Gewicht aul weisheitliche Uberlieferungen und auf Ethos des Alltags
legten, nédher als solchen, die stdarker durch priesterliche Traditionen aus
dem Tempel gepriagt waren. Er stand «milden» Pharisdern in sehr vielen
Punkten néher als Rigoristen, weil fiir ihn das Zentrum des Gotteswillens
im Liebesgebot lag. An diesem Punkt wird uns auch die Grenze dessen,
war wir liber Jesus wissen, schmerzlich bewusst: Etwa beim Eidverbot
oder bei der Ehescheidung geht Jesus noch weiter als jiidische Rigoristen
wie Schammai oder die Essener. Solche Ziige in der Verkiindigung Jesu
sind mit Jesu Liebesethik nur mit Schwierigkeiten zu verbinden.

Deutlich ist dann, dass es eine Reihe von Ziigen gibt, wo sich Jesus und
die Pharisder grundsétzlich unterscheiden. Ich beginne mit etwas ganz
Ausserlichem : Die Pharisder organisierten sich in einer chaburah, zu der
bestimmte Regeln, ein Noviziat, ein Ausschlussverfahren und wahrschein-
lich auch zwei verschiedene Stufen der Reinheit gehdrten. 30Bei Jesus gibt
es nichts Vergleichbares. Der Kreis der Zwolf, den er wohl berufen hat,
hat symbolischen Charakter; er représentiert die eschatologische Ganz-
heit des Zwolfstimmevolkes. Die Nachfolger, die er aus ihren familidren
und beruflichen Bindungen heraus zum Dienst an der Verkiindigung des
Gottesreiches rief, sind auch dem pharisidischen Orden nicht vergleichbar,
weil sich die ihnen — und teilweise nur ihnen — geltenden radikalen
Forderungen aus ihrer besondern Aufgabe am Gottesreich ergaben.
Fragen wir nach dem Grund, warum die Phariséder sich in einer chaburah
organisierten, so stossen wir auf das pharisdische Gesetzesverstdndnis.
Das Reinheitsgesetz und das Zehntengebot war fiir die Pharisder ein
Zentrum ihres Lebens. Wir kénnen zwar nicht sicher sagen, ob Jesus sich
etwa in seinem Logion von der Unreinheit, die aus dem Menschen
herauskommt (Mk 7,15), grundsitzlich iiber das Reinheitsgesetz hinweg-
gesetzt hat — immerhin Paulus hat Jesus Rom 14,14 so verstanden —, oder
ob er nur, wie ich eher meinen wiirde, 31 das Reinheitsgesetz hinter dem

242



Liebesgebot im konkreten Konfliktfall hat zuriicktreten lassen. Deutlich
ist, dass Jesus in praxi, etwa bei seinen Heilungen von Aussitzigen oder in
seinem Umgang mit Zollnern und Frauen, das Reinheitsgesetz um der
Liebe willen unzéhlige Male {ibertreten hat. Hierin war er nicht Phariséer.
Der Vorwurf, Jesus sei ein Fresser und Saufer, Freund der Zollner und
Siinder (Lk 7,34), ist uralt und geht vielleicht sogar auf Jesu Lebzeiten
zuriick. Er entspricht dem, was spiter in den Streitgesprachen die
Pharisder Jesus vorwerfen (vgl. Mk 2,15-17; Lk 7,36-50). Deutlich ist
ferner, dass Jesus aus dem Zentrum seines Glaubens, nidmlich von der
Botschaft der grenzenlosen Liebe Gottes im Anbruch seines Reiches zu
allen Gliedern seines Volkes, besonders zu den Siindern (Mk 2,17), so
handelte. Deutlich ist auch, dass Jesus der Gegensatz, der an diesem
Punkte zwischen ihm und den Phariséern bestand, bewusst war: Das zeigt
die auf ihn zuriickgehende Geschichte vom Pharisder und vom Zollner im
Tempel deutlich genug (Lk 18,9-14). Wenn also spiter die Gemeinden ihr
eigenes Verhalten gerade im Gegeniiber zu den Pharisdern zu bestimmen
versuchten und sich dafiir auf die Autoritét Jesu beriefen — das geschieht
in den Streitgespridchen, die wir vor allem im Markusevangelium finden —
so geschieht dies nicht ohne Anhalt am irdischen Jesus. Der Konflikt
zwischen Jesu Anhidngern und den Pharisdern war von der Botschalft Jesu
her an diesem Punkt vorprogrammiert; die Frage ist nur, wie weit er
bereits zu Lebzeiten Jesu in Galilda stattgefunden hat. Hier wiirde ich,
angesichts von (Jberlieferungen wie Lk 13,31f. und Lk 7,36ff., vor
voreiligen Schliissen warnen.

An andern Punkten ist der Gegensatz nicht so deutlich. Sicher ist, dass
Jesus das Zehntengebot zuriicktreten liess (Mt 23,23), wiahrend es fiir die
Pharisder sehr wichtig war. Sehr schwierig ist die Frage nach dem
Sabbatgebot zu beurteilen: Wenn Jesus fiir eine grundséitzliche Unter-
ordnung des Sabbatgebots unter die Liebe plddierte (vgl. Mk 3,4), so
unterschied er sich hier zwar von den Pharisdern, aber noch mehr von den
Essenern. Der Gegensatz braucht auch hier nicht unbedingt fundamental
zu sein, wenn man annehmen darf, dass auch Jesus das Sabbatgebot nicht
grundsitzlich ablehnte. 3! Die Streitgespriche zeigen aber, dass Jesu
Verhalten an der Grenze des Provokativen fiir die Frommen gelegen
haben muss und dass es nach seinem Tod auch hier zu Konflikten
zwischen den Jiingern und den Pharisdern kam.

Schliesslich scheint mir, dass das Grundverstindnis des Gotteswillens
bei Jesus ein anderes war als bei den Pharisdern. Jesus dachte vom
Gottesreich aus. Im Lichte der Ankunft des Gottesreichs wurde Gottes
Willen zentral und radikal als Liebe formulierbar. Fiir das alttestament-
liche Gesetz bedeutete das unzweifelhaft eine gewisse Relativierung:

243



Jesus kann in den Antithesen sein eigenes «Ich aber sage euch» dem
Mosegesetz gegeniiberstellen (auch wenn er es durch die Antithesen nicht
abschafft); er kann seine, des bevollméchtigten Boten des Gottesreichs,
Person als die fiir das letzte Gericht entscheidende Instanz herausstellen
(Lk 12,8f.); er weiss, dass Gottes Liebe gerade den Siindern und zwar
vollig unabhingig von ihrer vom Gesetz geforderten und an ihm beurteil-
baren Gerechtigkeit gilt (Mk 2,17). Das alles bedeutet, dass das Gesetz fiir
Jesus nicht mehr letzte Instanz ist, so sehr es Ausdruck von Gottes
heiligem Willen bleibt. Hier unterscheidet sich Jesus sowohl von den
Essenern, die ihr eigenes Gesetz von Gott an Mose verkiindigt sein lassen
(11 Q Tempelrolle), als auch von den Sadduziern, die neben der Mosetora
keine weitere Autoritidt mehr anerkennen, als auch von den Pharisdern,
die gleich Jesus und gleich den Essenern der Meinung sind, dass Gottes
Wille fiir das ganze Leben gilt, aber gerade deshalb anders als Jesus die das
Gesetz auslegende und weiterfithrende miindliche Tradition als autori-
tativ neben die mosaische Tora stellen und sie — wir wissen leider nicht
seit wann — als miindliche Tora bezeichnen. In der grundsétzlichen
Bewertung des Gesetzes lasst sich also Jesus m.E. keiner der damaligen
jidischen Gruppen einfach zuordnen. Ob er dadurch den Rahmen des
Judentums iiberhaupt sprengt, ist aber eine Frage, die der historische
Vergleich mit den damaligen Ausprigungen des Judentums nicht mehr
beantworten kann.

ANMERKUNGEN

1. P. Winter, On the Trial of Jesus, Berlin 1961, 133. Nicht so weit wie Winter geht D.
Flusser, Jesus. Reinbeck 1968, 43ff., der Jesus in relativer Ndhe zum Pharisdismus im
gruppenungebundenen Judentum verwurzelt sieht. Vgl. auch J. Klausner, Jesus von
Nazareth, Jerusalem Nachdr. 1952, 509f.

2. Dies ist z.B. das Ergebnis der differenzierten Analyse von H. F. Weiss, Der Pharisdismus
im Lichte der Uberlieferung des Neuen Testaments, in. Sitzungsberichte der sichsi-
schen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig, Phil.-hist. K1, 110/2, Berlin 1965, 91-131.
Die Arbeit von Weiss ist in ihrem Ergebnis nicht ungewdhnlich, aber sehr sorgfiltig
differenzierend.

3. Z.B. G. Baumbach, Jesus von Nazareth im Lichte judischer Gruppenbildung, Berlin
1971, 91ff.; T. Holtz, Jesus aus Nazareth, Berlin 1979, 45 und C. Burchard, Art. Jesus,
Der kleine Pauly II, 1967, 1346 rechnen mit phariséischer Bildung Jesu.

4. «Pietisten» im Anschluss an J. Neusner, From Politics to Piety, New Jersey 1973.

5. E. Schiirer, Geschichte des jidischen Volkes 1I, Leipzig 41907, 456f. Schiirers Urteil
ist fir die Forschung weithin reprisentativ, vgl. A. Nissen, Gott und der Nichste im
antiken Judentum, WUNT 15, Tiibingen 1974, 19.

244



1.

12.

13.
14.
15.

16.

17.

18.

Klassische Stellen etwa Ab 2,8; 3,9. Vgl. zum Ganzen B. Gerhardsson, Memory and
Manuscript, Uppsala 1961, 93ff.

Fiir den frithen Pharisdismus ist grundlegend. J. Neusner, The Rabbinic Traditions
about the Pharisees before 70, 3 Bidnde, Leiden 1971, vgl. auch das Anm. 4 genannte
zusammenfassende Buch und die Aufsitze: Die Verwendung des spéteren rabbinischen
Materials fiir die Erforschung des Pharisdismus im 1. Jahrhundert n. Chr., ZThK 76
(1979) 292ff. und . Die Suche nach dem historischen Hillel (in diesem Heft).

Explizit als Pharisier bezeichnet werden vor 70 nur zwei Mischnagelehrte . Gamaliel 1
(Apg 22,3) und Simeon ben Gamaliel (Jos Vita 191). Immerhin hilt es auch Neusner fur
wahrscheinlich, dass die meisten der frithen Mischnagelehrten Pharisiier waren.

. Neusner, Rabbinic Traditions a.a.O. I1I 318.
. Vgl. J. Neusner, A Life of Johanan ben Zakkai, SPB 6, Leiden 1970, 33ff.; ders., Early

Rabbinic Judaism, SILA 13, Leiden 1975,57f. 63f.

Vgl. z.B. L. Baeck, Die Pharisder, abgedruckt in. ders., Paulus, die Pharisder und das
Neue Testament, Frankfurt 1961, 43ff. (Religion des Lebens, Heiligkeitsbewegung); J.
Lauterbach, The Pharisees and their Teaching, in. ders., Rabbinic Essays, Cincinnati
1951, &7ff. (Verbindung von Religion und Sittlichkeit, die es dem Judentum ermoglichte,
eine kultlose, spirituelle Religion zu werden). G. Lindeskog, Die Jesusfrage im neu-
zeitlichen Judentum, Nachdruck Darmstadt 1973, 144 formuliert zusammenfassend:
«Der Pharisdismus betont das Ethische der Religion ».

Die Diskussion zwischen J. Neusner und B. Gerhardsson muss noch gefithrt werden,
vgl. dazu die Ansitze bei J. Neusner, The Rabbinic Traditions about the Pharisees
before 70 A. D.. The Problem of Oral Tradition, Kairos 13 (1972) 571f. ; ders., Traditions
(a.a.0. Anm. 7) III 143ff. und B. Gerhardsson, Die Anfinge der Evangelientradition,
Wuppertal 1977, 18ff. Die Existenz miindlicher Uberlieferungen wie ggf. die Existenz
schriftlicher Notizen wird von keinem der beiden Gelehrten bestritten. Die entschei-
dende Frage ist. «Do the written traditions before us contain reproductions of precisely
the words originally spoken by the masters to which they were attributed...?»
(Neusner, Kairos 1972, 61). Deutlich ist, dass die Belege, die uns das rabbinische Uber-
lieferungsideal und die Texte, die uns die Wirklichkeit rabbinischer Uberlieferung
bezeugen, spitern Datums sind. Deutlich ist auch, dass auch in der Spitzeit dem Ideal
unveranderter Tradition nicht einfach nachgelebt wurde. Gibt es aber wirklich an-
gesichts der Tatsache, dass die Pharisder immer schon am Bewahren miindlicher Uber-
lieferung interessiert waren (Jos Ant 13, 297) ein Indiz dafiir, dass es nach 70 in Jabne
zu einer wesentlichen Verstdrkung und Verdnderung des Traditionsbezugs der Rabbi-
nen gekommen ist ?

Ant 13, 298; vgl. 14,41.

A. Oppenheimer, The Am Ha-aretz, ALGHI & Leiden 1977, bes. 156ff.

G. Vermes, Jesus the Jew, London 1973, bes. 42-82. Hanina ben Dosa gilt zwar als
Schiiler Johanans. Es sind aber keine Halakot von ihm iiberliefert, wohl aber dagegen
die Erinnerung, dass er Ziegen und Hithner gehalten habe (bTaan 25a). Vgl. zum
Ganzen unten Abschnitt 2.3.

In seiner Zuriickhaltung gegeniiber dem Reinheitsgesetz und dem Zehntengebot ent-
spricht Jesus den Interessen des armen, nichtpharisiischen galildiischen ‘“Am ha-‘ariz.
Vgl. zur Problematik des Verhiltnisses zwischen der Landbevolkerung und der Stadt
Jerusalem und dem Tempel insbesondere G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu, in.
Studien zur Soziologie des Urchristentums, WUNT 19, Tiibingen 1979, 142ff.

Vgl. A. Nissen, Tora und Geschichte im Spétjudentum. Zu Thesen Dietrich Rosslers,
NT 9 (1967) 241-277.

Vgl. Traditions (a.a.0. Anm. 7) I 212ff. mit dem é&lteren recht unkritischen Buch von
N. N. Glatzer, Hillel the Elder, New York 1956.

245



19.

20.
21;
22:
23;
24.

25.
26.
27.

28.
29.
30.
31.
32.

Als eine stark priesterlich geprigte Bewegung interpretiert z.B. R. Meyer, Art. Phari-
saios, ThWbNT IX, Stuttgart 1973, 15f. die Pharisder. Zu Priestern, die Mitglieder der
chaburah waren, vgl. J. Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu, Gottingen 31969, 2911.

Meyer a.a.O. 14f.

J. Bowker, Jesus and the Pharisees, London 1973, 42ff.

Das vermutet H. Hiibner, Gal. 3,10 und die Herkunft des Paulus, KuD 19 (1973) 215ff.
Vgl. U. Luz, in. R. Smend-U. Luz, Gesetz, Stuttgart 1981, 110.

Vgl. J. Neusner, Eliezer ben Hyrkanus. The Tradition and the Man, SILA 4, 2 Bde,
Leiden 1973, 11, 287-335, 365-367.

Traditions (a.a.0. Anm. 7) 111 318 (kursiv Gedrucktes von mir).

So Neusner, Politics (a.a.0. Anm. 4) 21.

Vgl. dazu M. Kiichler, Frithjidische Weisheitstraditionen, OBO 26, Gottingen 1979,
179, der sich auch kritisch mit den entsprechenden Thesen von A. Guttmann ausein-
andersetzt.

A.a.0O. (Anm. 15) 56f.

Gegen A. Finkel, The Pharisees and the Teacher of Nazareth, AGJU 4, Leiden 1974, 129.
Meyer a.a.O. (Anm. 19) 18.

Luz a.a.0. (Anm. 23) 60f.

Luz a.a.0. (Anm. 23) 59f.

246



	Jesus und die Pharisäer

