
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Jesus und die Pharisäer

Autor: Luz, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JESUS UND DIE PHARISÄER

von Ulrich Luz

Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Jesus und den Pharisäern ist
entscheidend für den Versuch, Jesu Stellung im zeitgenössischen Judentum

zu bestimmen. Aus der Sicht der Evangelien ist die Situation ziemlich
klar: Die Pharisäer sind neben den Schriftgelehrten die wichtigsten
Gegner Jesu während seines Wirkens. Das ist verständlich, wenn man auf
die Entstehungszeit der Evangelien um oder nach 70 blickt : Die Pharisäer
waren die wichtigsten Repräsentanten des Judentums nach der
Zerstörung Jerusalems im Jahre 70. Unter ihrer Führung, wenn auch nicht
unter ihrer alleinigen Führung, konsolidierte sich das Judentum nach dem
Verlust Jerusalems im jüdischen Krieg. Da in dieselbe Zeit vor und nach
70 die endgültige Scheidung zwischen Kirche und Synagoge fällt, eine
Scheidung, die für die sich ursprünglich als Kern des wahren, eschatolo-
gischen Zwölfstämmevolks Israels verstehenden Judenchristen
traumatisch und eine sie entscheidend prägende Erfahrung war, ist es

verständlich, dass die Pharisäer die Hauptlast der christlichen Vorwürfe
an das Judentum, das Christus ablehnte, zu tragen hatten. So erklärt sich
der Befund, den uns vor allem das Matthäus- und das Johannesevangelium,

in geringerem Masse auch andere neutestamentliche Schriften
hinsichtlich der Pharisäer bieten. Aus demselben Grund war diese
urchristliche Polemik gegen die Pharisäer besonders wirkungsvoll : sie traf
diejenige jüdische Gruppe, mit der sich das spätere rabbinische Judentum
voll identifizierte und die der Kern des normativen Judentums wurde. So

waren auch jüdische Verteidigungen des Pharisäismus gegenüber den
Christen intensiv und zentral : Indem man den Pharisäismus verteidigte,
verteidigte man sich selbst. Und für beide «Religionsparteien» galt immer
wieder: Indem man das Verhältnis Jesu zum Pharisäismus bestimmte,
bestimmte man das wechselseitige Verhältnis zueinander. Jesus, der in
unserm Jahrhundert so oft ins Judentum Heimgeholte, wurde dabei
besonders von jüdischer Seite oft in grosser Nähe zum Pharisäismus
gesehen: «In historical reality, Jesus was a Pharisee». 1 Christliche
Jesusdarstellungen dagegen tendieren nach wie vor dahin, die grundsätzliche

Ulrich Luz ist Ordinarius für Neues Testament an der Theologischen Fakultät der
Universität Bern.

Adresse. Marktgasse 21, CH — 3177 Laupen.

229



Unvereinbarkeit zwischen Jesus und dem Pharisäismus zu betonen; der
wichtigste Differenzpunkt ist hier das Gesetzesverständnis. 2 Immerhin
gibt es auch christlicherseits Versuche, Jesu Nähe zum Pharisäismus
herauszuheben. 3

Die Frage, wie sich Jesus zum Pharisäismus verhalte, ist aber heute
nicht nur deswegen besonders schwierig, weil es sich hier um eine
kontrovers-theologisch ausserordentlich implikationenreiche Frage
handelt. Sie ist auch nicht nur deswegen schwierig, weil es hinsichtlich
dessen, was Jesus nun wirklich gelehrt und getan hat, immer noch
erhebliche Differenzen unter den Exegeten gibt. Schwierig ist diese Frage
vor allem deswegen, weil uns heute viel deutlicher ist als früher, dass wir
keineswegs ein gesichertes Wissen über das, was die Pharisäer vor 70

gewesen sind, haben. Von dem Bild, das wir von den Pharisäern in der
Zeit vor 70 haben, hängt wesentlich ab, wie das Verhältnis zwischen ihnen
und Jesus zu bestimmen ist.

I

Ich möchte zunächst einige der wichtigsten offenen Fragen, die uns
heute in der Erforschung des vorrabinischen Pharisäismus beschäftigen,
hervorheben.

1.1. Die Bewertung der Quellen. Wir haben dreierlei verschiedene
Quellen.

1.1.1. Die erste Quelle besteht in den Notizen des Josephus über die
Philosophenschule der Pharisäer. Sie sind an sich zuverlässig, da Josephus
sich selber als Pharisäer versteht und da er der Zeit vor 70 nahesteht.
Immerhin gilt auch dies nur mit Einschränkungen : Josephus hat ein
Interesse daran, den friedlichen Charakter gerade des pharisäischen
Judentums hervorzuheben. Gestalten wie den Pharisäer Zadok, der mit
Judas dem Galiläer zu den Führern des zelotischen Aufstandes im Jahre 6.

n. Chr. gehörte (ant 18,4), passen nicht in sein Konzept. Interesse hat er
auch daran, den philosophischen Charakter der pharisäischen
«Philosophie» herauszuheben. Gerade das ist wohl der Hauptgrund, weswegen
er die ritualgesetzlichen Entscheidungen der Pharisäer, die nach den
Rabbinen und dem Neuen Testament zum Kern pharisäischen Gedankenguts

gehören, zurücktreten lässt. Insgesamt neigt Josephus dazu, uns die
Pharisäer als eine Gruppe philosophischer «Pietisten» 4 darzustellen,

230



deren politische, eschatologische und ritualgesetzliche Überzeugungen er
eher zurücktreten lässt. Das wohl grösste Rätsel der Geschichte der
Pharisäer ist, wie diese sich von einer unter den Makkabäern von
Johannes Hyrkan bis zu Alexandra Salome aktiven und z.T. führenden
politischen Partei zu einer Gruppe rein religiös interessierter und politisch
passiver «Pietisten» entwickelt haben. Dieses Rätsel wird durch die
Tendenzen in der Darstellung des Josephus entschieden grösser.

1.1.2. Die neutestamentlichen Quellen über die Pharisäer sollten nicht
einfach verachtet werden, denn sie sind zeitlich alt und stehen dem Phari-
säismus der Zeit vor der Tempelzerstörung nahe. Doch sind grosse
Vorbehalte zu machen : Zwei Evangelien, das Matthäus- und das

Johannesevangelium, scheinen durch die Erfahrung von Verfolgungen, die die
christlichen Gemeinden von jüdischer Seite erfuhren, und durch die
Erfahrung des Synagogenausschlusses entscheidend geprägt (vgl. Mt
5,1 lf. ; 23,34-36; Joh. 9,22; 12,42; 16,lf.). In diesen beiden Evangelien
spiegeln sich Erfahrungen judenchristlicher Gemeinden mit den Juden;
beide stehen also historisch dem pharisäischen Judentum verhältnismässig
nahe. Doch gerade deswegen und gerade in ihnen sind die tendenziösen
Übermalungen besonders stark : Sie zeigen sich etwa darin, dass Matthäus
als einziger Evangelist die Pharisäer auch in der Passion Jesu aktiv sein
lässt (27,62), oder darin, dass er die Pharisäer fast immer in
Zweiergruppen auftreten lässt, und zwar nicht nur zusammen mit den
Schriftgelehrten, von denen mindestens manche den Pharisäern nahegestanden
haben dürften, sondern auch in schöner Harmonie zusammen mit ihren
Erzgegnern, den Hohepriestern und Sadduzäern. Auch im
Johannesevangelium beobachten wir die stereotype Zusammenstellung von
Hohepriestern und Pharisäern. Wenn hier die Pharisäer, die etwa 9,40f. als

Musterbeispiel sehender Blinder genannt werden, nicht wie bei Matthäus
völlig negativiert werden, so nur deshalb, weil im Johannesevangelium
«die Juden» von Anfang an Repräsentanten jener Welt sind, deren Blindheit

und Verlorenheit die Jesusgeschichte herausstellt. Insofern zeigt
Johannes ein über Matthäus noch hinausführendes Entwicklungsstadium.
Man kann sagen: Das Matthäusevangelium schildert, wie Israel, unter
massgeblicher Führung der Pharisäer, zu den «Juden» (28,15!) wird.
Johannes dagegen arbeitet von Anfang an mit «den Juden» als Repräsentanten

der ungläubigen Welt und kann so die Pharisäer, die nur eine
einzelne Gruppe sind, etwas entlasten.

Etwas anders ist der Befund im Markusevangelium. Hier dominieren
die Pharisäer nicht so sehr; in der Passionsgeschichte fehlen sie sogar
ganz. Zugleich aber zeigt sich, dass Markus bereits in ziemlicher Distanz
zum Judentum steht. Er selber muss seinen Lesern jüdische Ritualvor-

231



Schriften erklären (7,3f.) ; dabei übertreibt er nicht nur, indem er das, was
die Pharisäer tun, «allen Juden» zuschiebt, sondern verrät durch die
rhetorisch geschickte Aufzählung jüdischer «Merkwürdigkeiten» in 7,4
zugleich, wie fern er als aufgeklärter Christ dem jüdischen Ritualgesetz
steht. Auch seine Traditionen verraten bereits eine grosse Distanz zum
Judentum ; etwa die sehr abgekürzte Szene, dass die Pharisäer an einem
Zöllnergastmahl ihre Einwendungen machen (2,15-17), setzt doch wohl
voraus, dass ihr Verfasser sich nicht mehr darüber im Klaren ist, dass

wirkliche Pharisäer bei einer solchen Gelegenheit nie anwesend gewesen
wären. In der nächsten Perikope spricht er — auch sehr eigenartig — von
«Jüngern» der Pharisäer.

Am positivsten kommen die Pharisäer bei Lukas, vor allem in der
Apostelgeschichte, weg. Sie sind nicht nur zu wiederholten Malen
Gastgeber Jesu (7,36ff. ; 14, lf.), warnen Jesus vor seinen Gegnern 13,31f.),
sondern spielen in der Apostelgeschichte eine positive Rolle als
Verteidiger der Christen (5,34) und ihres Mitbruders Paulus (23,6ff.) ; manche
sind auch zu Christen geworden (15,5). An der Tatsache, dass auch Lukas
die wichtigsten Auseinandersetzungen Jesu als Auseinandersetzungen mit
Pharisäern berichtet, ändern diese positiven Züge nicht. Sie sind nicht
einfach zu beurteilen: Auf der einen Seite wird man durchaus zugeben
müssen, dass Lukas zuverlässige historische Informationen verwendet;
auf der andern Seite zeigt etwa gerade die reichlich bizarre Tumultszene
im Synhedrium Apg. 23,Iff., wie ferne Lukas selber dem Judentum steht.
Deutlich ist, dass die Pharisäer eine wichtige Rolle innerhalb des
lukanischen theologischen Konzeptes spielen und dass die Kirche,
besonders auch der durch den Pharisäer Paulus repräsentierte Teil der
Kirche, legitimer Erbe von Israels Gesetz und Verheissungen ist. In
diesem theologischen Szenario dürfen Gamaliel und die Paulus
verteidigenden Pharisäer im Synhedrium mitwirken.

Im Ganzen ergibt sich also ein ambivalentes Bild: Gerade dort im
Neuen Testament, wo christliche Gemeinden dem pharisäischen Judentum

historisch nahe stehen, ist das Pharisäerbild negativ, und zwar
eindeutig tendenziös. Dort, wo Kirche und Judentum sich weiter auseinander

entwickelt haben, wird das Bild nuancierter, zugleich aber auch
nebelhafter.

1.1.3. Die dritte Gruppe von Quellen sind die rabbinischen. Sie sind
am umfangreichsten und waren besonders für jüdische Darstellungen des
Pharisäismus am wichtigsten. Sie stammen aber literarisch ausnahmslos
aus späterer Zeit. Wie sie historisch zu bewerten sind, ist heute strittig.
Traditionelle jüdische und nicht nur jüdische Forschung, die hinsichtlich
des Quellenwertes der rabbinischen Nachrichten relativ zuversichtlich

232



war, basierte auf zwei Grundvoraussetzungen : Die erste Grundvoraussetzung

war, dass der Pharisäismus vor 70 und das rabbinische Judentum
nach 70 in wesentlicher sachlicher Kontinuität zueinander stünden. Es war
selbstverständlich, dass die wesentlichsten uns bekannten Rabbinen der
Zeit vor der Tempelzerstörung Pharisäer waren. Diese Voraussetzung
ermöglichte eine Interpretation, die bruchlos die pharisäischen
Traditionen vor 70 im Lichte des späteren Judentums interpretierte. Die
Unterscheidung, wie sie analog etwa für die Echtheitsurteile in der
Jesusüberlieferung wichtig ist, zwischen den Voraussetzungen und
Interessen des späteren Judentums nach der Tempelzerstörung und denen
der früheren Zeit, fiel weitgehend weg, weil das spätere Judentum nichts
anderes als die Durchsetzung pharisäischer Grundansätze aus der
früheren Zeit bedeutete. Von solchen Prämissen her war es möglich, vom
Pharisäismus unbeschadet seiner spätem Entstehung und seiner Transformationen

als dem legitimen und klassischen Repräsentanten des nach-
exilischen Judentums zu sprechen. 5 Die zweite Grundvoraussetzung war,
dass das spätere rabbinische Traditionsprinzip auch für die Zeit des ersten
Jahrhunderts gelte. Für dieses Traditionsprinzip pflegt man etwa auf die
Grundstelle Dt 6,6ff., auf die den Traktat Abot einleitende Traditionskette

oder auf zahlreiche Stellen zu verweisen, die die Bedeutung des

Auswendiglernens und des Behaltens aller Worte der Lehrer betonen;
Rabbinen haben ausgekalkten Zisternen zu gleichen, die keinen Tropfen
Wasser verlieren oder einem Schwamm, der alles einsaugt. 6 Ist dieses

Traditionsprinzip alt und nicht erst die Frucht späterer rabbinischer
Hinwendung zur Tradition, so kann man in der Tat mit grosser
Zuverlässigkeit auch späterer Nachrichten über die Pharisäer des ersten
Jahrhunderts rechnen.

Jacob Neusner und seine Schüler haben diese Voraussetzungen
grundsätzlich in Frage gestellt. 7 Nach ihnen sind die rabbinischen Dokumente
primär als Dokumente ihrer eigenen Zeit und erst sekundär als Traditions-
literatur zu interpretieren. Sie historisch zu befragen, bedeutet, sie gegen
ihre eigene Intention verstehen zu wollen. Es bedarf dazu einer sorgfältigen

formgeschichtlichen Analyse, die die Bedürfnisse und Voraussetzungen

des spätem Judentums von denjenigen der Traditionsträger, mit Hilfe
derer die späteren Texte argumentieren, abheben. Das Ergebnis dieser
formgeschichtlichen Analysen bedeutet für den Pharisäismus des ersten
Jahrhunderts eine gewaltige Reduktion unserer Kenntnisse : Von Pharisäern

sollten wir nur dort sprechen, wo wirklich bezeugt ist, dass ein
Schriftgelehrter Pharisäer war. 8 Man kann nun kaum noch über «das»
pharisäisch-rabbinische Judentum sprechen, sondern nur noch über die
mehr oder weniger gesicherten Traditionen über einzelne Lehrer, etwa

233



Hillel, Johanan ben Sakkai, Eliezer ben Hyrkan etc. Völlig unterschiedliche

Profile werden sichtbar, etwa zwischen dem an Ethos, Liebeswerken
und Wohltätigkeit interessierten Johanan ben Sakkai und dem viel mehr
«pharisäischen», an Kult, Sabbat, Festen und Reinheitsgesetzen interessierten

Eliezer ben Hyrkan. In den meisten Fällen genügt das Quellen-
material nicht, um eine einigermassen deutliche Vorstellung der Person
und der Theologie eines Gelehrten vor 70 zu gewinnen. Sofern sich über
den Pharisäismus der Zeit vor der Tempelzerstörung aus rabbinischen
Quellen überhaupt etwas sagen lässt, ist es dies, dass er eine in erster Linie
an Fragen ritueller Reinheit und Zehnten interessierte
Tischgemeinschaftsbewegung gewesen ist. 9 Die Entstehung des rabbinischen Judentums

nach 70 sieht Neusner komplex : Verschiedene Elemente, z.B. der
Pharisäismus, die davon zu unterscheidende Schriftgelehrsamkeit, aber
auch priesterliche Frömmigkeit war daran beteiligt. Der Vater des
rabbinischen Judentums, Johanan ben Sakkai, dessen Nähe zu seinem
Zeitgenossen Matthäus immer schon auffällig war, ist gerade kein
typischer Pharisäer und war auch nicht sicher ein Schüler Hillels. 10 Von
besonderer Bedeutung ist, dass das rabbinische Ethos, gattungsmässig
gesprochen das weisheitliche Spruchgut, das uns etwa der Traktat Abot
und spätere ähnliche Traktate überliefern, vollständig der formgeschichtlichen

Skepsis zum Opfer fällt. Das heisst konkret : Das rabbinische Ethos,
die Ganzheitlichkeit der Frömmigkeit und der Lebensbezug der Tora, der
für jüdische Apologetik des Pharisäismus immer wieder so wichtig war, 11

lässt sich gerade nicht auf den Pharisäismus vor der Tempelzerstörung
zurückführen, während diejenigen Punkte, die im Neuen Testament
immer wieder kritisiert werden, wie etwa Betonung des Ritualgesetzes und
des Zehntengebotes, Diskriminierung von Nichtpharisäern und Exklusivität,

durch Neusner in gewisser Weise bestätigt werden.

Die Frage nach der Bewertung der rabbinischen Quellen für den
Pharisäismus zur Zeit des zweiten Tempels ist also heute völlig offen und
von entscheidender Bedeutung für unser Problem. Gegenüber dem
Traditionsmodell der skandinavischen Schule, dessen Geltung bekanntlich

von Neutestamentlern im Bereich der neutestamentlichen
Überlieferung immer wieder in Frage gestellt wurde, weil die neutestament-
liche Überlieferung mit der rabbinisch-jüdischen sich nicht ohne weiteres
vergleichen lasse, stellt Neusner die Frage, ob und wie weit es überhaupt
auf dem Gebiete der rabbinischen Überlieferung gelte. 12 Neusners
Grundthesen erfordern eine ausführliche formgeschichtliche
Widerlegung, die bisher noch von niemandem geleistet worden ist.

1.1.4. Schliesslich stellt sich viertens die Frage, ob sich ausser den drei
Hauptbereichen von Quellenmaterial noch Originalquellen aus dem

234



Bereich der zwischentestamentarischen Literatur dem Pharisäismus
zuordnen lassen. Auch diese Frage ist völlig offen ; mit einiger Zuversicht
wird man höchstens sagen können, dass die Psalmen Salomos aus
pharisäischen Kreisen stammen dürften.

1.2. Ein paar weitere Fragen, die heute als offen gelten müssen und die
uns sichere Kenntnisse über den frühen Pharisäismus erschweren, will ich
nur noch knapp andeuten :

1.2.1. Völlig undeutlich ist das Verhältnis des Pharisäismus zur
Volksfrömmigkeit. Zwar bezeugt Josephus die Volkstümlichkeit der
pharisäischen Partei. 13 Dennoch aber können wir m.E. kaum, wie dies etwa
Oppenheimer tat, ein harmonisches Verhältnis zwischen Pharisäern und
dem ram ha'aräz einfach voraussetzen. 14Die Arbeiten von Geza Vermes
haben uns die Möglichkeit eröffnet, dass Wundertäter wie Hanina ben
Dosa, der dem Pharisäismus kaum nahe stand, für die galiläische
Volksfrömmigkeit wichtiger gewesen sein könnten als die Pharisäer, deren
Präsenz in Galiläa wahrscheinlich relativ schwach war. 15 Der Tempel,
dessen Reinheitsideal die Pharisäer vertraten und dem die Zehnten, die sie

forderten, zugute kamen, war für den Durchschnittsgaliläer weit weg : er
profitierte nicht davon wie die Jerusalemer. So gibt es manche Indizien,
dass nicht so sehr die Pharisäer, sondern eher der Galiläer Jesus der
Frömmigkeit vieler Galiläer nahe stand. 16

1.2.2. Ebenso undeutlich ist das Verhältnis des Pharisäismus zur
Apokalyptik. Die Pharisäer erwarteten eine Auferstehung der Toten ; von
da her dürften sie der Apokalyptik mindestens näher gestanden haben als
die Sadduzäer. Direkte Nachrichten haben wir hier nicht, weil das
rabbinische Judentum die eschatologischen Traditionen unterdrückte.
Der Pharisäer Saulus, der als Jude Schriftgelehrsamkeit mit maximaler
Gesetzestreue verband, ist in seiner Theologie so sehr von apokalyptischem

Denken bestimmt, dass er ein interessantes Beispiel eines
apokalyptischen Pharisäers sein könnte. Mindestens negativ wird man sagen
können, dass die These eines unterschiedlichen apokalyptischen und
pharisäischen Gesetzesverständnisses gescheitert ist. 17 Nach wie vor
wissen wir nicht, wer die Apokalyptiker gewesen sind. Dass Pharisäer mit
darunter waren, ist jedenfalls nicht auszuschliessen. Wenn man daran
denkt, dass nicht nur Paulus, sondern auch Jesus entscheidend von der
Apokalyptik geprägt war, empfindet man diese Wissenslücke schmerzlich.

1.2.3. Gerne wüssten wir mehr über den grossen pharisäischen
Zeitgenossen Jesu, Hillel. Hier bedeuten die Arbeiten Neusners, der über
Hillel fast ebenso wenig weiss, wie einst Martin Noth über Mose, einen
grossen Fortschritt. 18 Aber vieles bleibt unerklärt. Hillel ist zur wich-

235



tigsten Legitimationsfigur für die führenden Rabbinen in der Zeit von
Jamnia, Uscha und in der Zeit des Patriarchats geworden — warum Sein
Bild ist nach den rabbinischen Quellen eindeutig und kohärent: Hillel
steht für Liebe, Geduld, Milde in der Gesetzesauslegung. Dies ist gewiss
ein späteres Hillelbild; unerklärt bleibt aber, wie es dazu kam. Gerade
diejenigen Züge, in denen das spätere Hillelbild Jesus nahe steht, sind
historisch problematisch.

1.2.4. Schliesslich bleibt es eine offene Frage, wie wichtig der Einfluss
priesterlicher Traditionen in der pharisäischen Gemeinschaft gewesen ist.
Ähnlich wie bei den Essenern stehen Reinheitsvorschriften im Zentrum
der Regeln der pharisäischen chaburah. Es gab zwar immer Priester, die
Pharisäer waren, aber anders als bei den Essenern scheinen sie nicht an
sich ein Vorrecht im pharisäischen Orden genossen zu haben. 19 Soziologisch

stellt sich also die Frage nach dem Verhältnis des priesterlichen, des

schriftgelehrten und des weisheitlichen Moments im pharisäischen Orden.
Bereits unter den chassidim der Makkabäerzeit scheint es hier
verschiedene Gruppen gegeben zu haben. 20 Hier besser Bescheid zu wissen
wäre gerade im Blick auf Jesus, dessen Frömmigkeit unzweifelhaft
weisheitlichem Ethos näher stand als priesterlichem Reinheitsdenken, sehr
wichtig.

II

In einem zweiten Teil möchte ich kurz drei Erwägungen zur
Diskussion stellen, die mir für die heutige Diskussionslage wichtig zu sein
scheinen. Es handelt sich dabei noch nicht um Thesen, höchstens um
Prolegomena zu künftigen Thesen.

2.1. Die uns erhaltenen Namen von Pharisäern aus der Zeit vor 70

bezeugen eine ziemliche Vielfalt : Josephus, der Zelot Zadok, Gamaliel II,
Hillel, Schammai, die nach Apg. 15,5 Christen gewordenen gesetzestreuen
Pharisäer, der vermutlich stark apokalyptisch geprägte, äusserst rigo-
ristische Pharisäer Paulus, Johanan ben Sakkai etc. Wenn wir vom Phari-
säismus vor 70 etwas sicher wissen, dann dies, dass er in sich keineswegs
homogen war, sondern eine Vielzahl von verschiedenen Gruppen und
Individuen umfasste, Laien, Priester, Schriftgelehrte, Angehörige der
Oberschicht und der Unterschicht (vgl. Jos Vita 191-193.197f.). Es ist
deshalb von vornherein fruchtbar, z.B. mit Bowker zu fragen, ob man
wirklich über die Stellung Jesu zu den Pharisäern sprechen kann, oder ob

236



seine Stellung zu verschiedenen Pharisäern nicht eine recht verschiedene
war. Bestimmte rituelle Regeln und Zehntenvorschriften gehörten zur
pharisäischen chaburah unb bildeten so eine Art gemeinsamen Nenner
aller Pharisäer; im übrigen aber war die Vielfalt sehr gross. Diese Vielfalt
bedeutet, dass das Verhältnis zwischen Jesus und den Pharisäern ein
ebenso komplexes gewesen sein könnte, wie später dasjenige des
Urchristentums zu den Pharisäern : Es gibt nicht nur den Gegensatz zwischen
dem Urchristentum und den Pharisäern, vielmehr gehen manche
innerchristliche Differenzen jener Zeit mit innerpharisäischen Differenzen
parallel. Die Entwicklung des Paulus von einem rigoristischen Pharisäer,
der vollständigen Gehorsam gegenüber allen Geboten der Tora verlangt
(Gal 3,10), zum Christen bedeutet, dass ein ehemaliger Fanatiker und
Rigorist (er war vielleicht ein Schammait) 22 zu einer Art «Liebespharisäer»

wurde, der in manchem Hillel gleicht, 23 wenn man davon absieht,
dass für Paulus die alttestamentliche Tora nur noch durch Christus
mittelbar und nicht mehr in allen ihren Teilen Autorität war. Der
Evangelist Matthäus steht in erstaunlich vielen Dingen ganz nahe bei
seinem Zeitgenossen Johanan ben Sakkai. Dazu gehört nicht nur die
Verordnung der Barmherzigkeit vor dem Opfer und die Betonung der
Liebeswerke, sondern dazu gehört auch die grundsätzliche Gültigkeit des

ganzen Gesetzes bei beiden. Der Unterschied zwischen beiden ist ein
doppelter, nämlich einerseits das Bekenntnis des Matthäus zu Christus,
und anderseits dies, dass für die matthäische Gemeinde nicht der
politische Feind Rom, sondern das Christus ablehnende Judentum die
Beteiligung am gemeinsamen Kultus und Gottesdienst unmöglich
gemacht hatte. Dennoch ist das Schicksal des von Johanan geführten
Judentums und der matthäischen Gemeinde aus unterschiedlichen
Gründen angesichts des Tempelgottesdienstes das gleiche, und auch der
Weg, den beide weisen, ist sehr ähnlich. Der Graben zwischen beiden
Gruppen ist aber bereits unübersteigbar. Matthäus steht jedenfalls
Johanan ben Sakkai viel näher als dem stärker an Kult und Ritualgesetz
interessierten Eliezer ben Hyrkan ; dabei wird ausgerechnet Eliezer in der
Tradition mit dem Judenchristentum in Verbindung gebracht. 24 In
ähnlicher Weise wird man schon bei Jesus selbst ein komplexes und
vielschichtiges Verhältnis zum Pharisäismus annehmen dürfen. Doch dies ist
später noch etwas anzudeuten.

2.2. Es wäre m.E. unsachgemäss, den Pharisäismus vor der
Tempelzerstörung auf eine nur ritualgesetzlich orientierte Tischgemeinschaftsgruppe

zu reduzieren. Selbst Neusner wäre so missverstanden. Er
formuliert sehr vorsichtig: «The Pharisees were (whatever else they were)

primarily a society for table-fellowship». 25 Ich setze einmal hypothetisch

237



voraus, dass die Neusnersche Skepsis gegenüber dem den Pharisäern vor
Jamnia zugeschriebenen Traditionsbestand gerechtfertigt ist. Aber auch
dann wird man den geringen Bestand unseres Wissens über diese frühen
Pharisäer nicht mit dem verwechseln dürfen, was diese Pharisäer wirklich
gewesen sind. Zunächst gilt es zu beachten, dass die Tradenten des
Materials Schriftgelehrte gewesen sind, die vor allem Überlieferungen aus
schriftgelehrten Kreisen tradierten ; zu den Pharisäern gehörten aber auch
sehr viele Laien und auch Priester. Sodann scheint mir die Erinnerung an
Josephus wichtig, der deutlich macht, wieviel mehr die Pharisäer gewesen
sind als eine Gemeinschaft des Tisches: Während die ältesten rabbi-
nischen Materialien und die entscheidenden Punkte in den
christlichpharisäischen Streitgesprächen des Neuen Testaments erstaunlich
konvergieren, ist es Josephus, der uns in das Ganze des Pharisäismus den
umfassendsten Einblick gibt : Er spricht von den Pharisäern als einer
Philosophenschule ; dies setzt m.E. voraus, dass sie mehr sind als eine
Tischgemeinschaftsgruppe, sondern gleich den Essenern ein umfassendes
Konzept des Lebens mit dem Gesetz haben. Josephus verbindet von
Anfang an mit dem Pharisäismus den Gedanken, dass die väterliche,
mündliche Tradition autoritativ sei (Ant 13,297); er deutet in nichts an,
dass diese Gebote sich auf die klassischen Reinheits- und Zehntengebote
der pharisäischen chaburah beschränken. Josephus spricht auch, ähnlich
wie Apg 23,Iff., von der pharisäischen Eschatologie; auch damit erwähnt
er einen Punkt, den die frühen rabbinischen Traditionen nicht erwähnen.
Dies führt zur Frage, ob man nicht doch damit rechnen muss, dass mehr
als die von Neusner den einzelnen Rabbinen zugewiesenen Materialien ins
erste Jahrhundert zurückgehen. Manches Material geht wohl ins erste
Jahrhundert zurück, auch wenn wir es nicht mit denjenigen Rabbinen,
unter deren Namen es erscheint, in Verbindung bringen können. Beispielsweise

wissen wir nicht, ob die sieben exegetischen Regeln Hilleis wirklich
auf Hillel zurückgehen, aber wir wissen, z.B. aus Paulus, dass sie im ersten
Jahrhundert weithin angewandt wurden.

Von besonderer Bedeutung sind solche Fragen im Blich auf das
weisheitliche Überlieferungsgut, das uns am besten Einblick in das Ethos von
Pharisäern gibt. Ich frage mich z.B., ob die Weisheitslogien, die nach Abot
1-2 auf Hillel zurückgeführt werden, ohne weiteres in die Zeit um 200

verlegt werden können: 26 Eine solche These muss nicht nur für die
teilweise aramäische Sprache dieser Logien eine Erklärung finden,
sondern auch eine relativ späte Redaktion des Mischnatraktats Abot in
Kauf nehmen. 27 Allgemeine Überlegungen, etwa die mehrfach bezeugte
Volkstümlichkeit der Pharisäer, ihr Grundsatz der Ausdehnung von
Gottes Willen auf das ganze Leben oder die bereits Allgemeingut

238



gewordene Verbindung von Weisheit und Tora sprechen auch dafür, dass

die Pharisäer weisheitlich geprägte Ethik pflegen. Dazu kommt die
Überlegung, dass chakamim zwar prinzipiell in allen jüdischen Gruppen
zu finden waren, z.B. bei den Essenern (lQSa 2,16). Bei den Pharisäern
aber war ihr Einfluss wohl deswegen grösser als bei den Essenern, weil die
pharisäische Gemeinschaft nicht priesterlich regiert war; aber wissen
können wir darüber nichts. So oder so gibt es m.E. genügend Indizien, die
deutlich machen, dass die von Neusner rekonstruierten ältesten rabbi-
nischen Materialien über die Pharisäer nur einen kleinen Ausschnitt
dessen, was pharisäische Frömmigkeit und Lehre gewesen sein könnte,
zeigen. Man wird sich deshalb m.E. hüten müssen, aus dem kargen
ältesten rabbinischen Material vorschnell Schlüsse auf das zu ziehen, was
die Pharisäer nicht gewesen sind.

2.3. Und schliesslich noch eine Überlegung zur Geographie. Jesus war
Galiläer ; sein hauptsächlichstes Wirkungsgebiet war Galiläa. Es wäre nun
wichtig, wenn wir über das Verbreitungsgebiet der pharisäischen
Gemeinschaft vor 70 besser Bescheid wüssten. Wie weit waren die Pharisäer
in Galiläa verbreitet? G. Vermes hat darauf hingewiesen, dass im ersten
nachchristlichen Jahrhundert vor der Zerstörung Jerusalems nur drei
Schriftgelehrte Verbindungen mit Galiläa haben, 28 nämlich der auffällige
und kaum pharisäische Wundertäter R. Hanina ben Dosa, der «Galiläer»
Jose, dessen Beiname erstens zeigt, dass er nicht selber in Galiläa wirkte
(wo man ihn nicht als «Galiläer» von andern Leuten gleichen Namens
hätte unterscheiden müssen) und zweitens dass Schriftgelehrte galiläischer
Herkunft eine relative Seltenheit waren (sonst hätte sich der Beiname
«Galiläer» angesichts der immerhin zahlreichen Leute namens Jose kaum
als Unterscheidungsmerkmal geeignet), und schliesslich Johanan ben
Sakkai, der sich manche Jahre in Galiläa aufgehalten hat und sich nach
der Überlieferung über das geringe Interesse, das man dort gegenüber der
Halaka zeigte, beklagte (jSchab 15d). Aber kann man von den
Schriftgelehrten auf die Pharisäer zurückschliessen Da die Pharisäer nicht
einfach eine Schriftgelehrtenpartei sind, wird man hier vorsichtig sein
müssen. Josephus erwähnt Pharisäer nur einmal im Zusammenhang mit
Galiläa; und zwar kommen sie von Jerusalem (Vita 196f.). Dass Schammai
ein Galiläer gewesen sein könnte, wird man vergessen können. 29Es bleibt
die Frage nach der Verbindung der Pharisäer mit Galiläa in der ältesten
Schicht der Evangelien. Markus erwähnt zweimal, dass Pharisäer, resp.
Schriftgelehrte von Jerusalem gekommen seien (3,22; 7,1). Mk 7,1 ist die
erwähnung Jerusalems möglicherweise redaktionell: Jerusalem ist die
Stadt des Todes Jesu ; die Erwähnung Jerusalems ist vor Mk 7,24-8,10, der
grossen Reise Jesu ins Heidenland, sehr passend und hilft, die Gegen-

239



Überstellung Israels und der Heiden, die Markus wichtig ist, zu akzentuieren.

3,22 spricht nur von den Schriftgelehrten und fällt für unsere Frage
deshalb weg. In den vorredaktionellen Texten, in denen die Pharisäer eine
Rolle spielen und die eine Lokalisierung in Galiläa zeigen, gehören in
einigen Fällen die galiläischen Pharisäer nicht zur ältesten Schicht der
Überlieferung, so wohl in Mk 2,16 (die Lokalisierung haftet an der
ursprünglich selbständigen Levi-Tradition), oder in Mk 8,11 (Lk 11,29ff.
zeigt wohl, dass die Zeichenforderung ursprünglich vom Volk ausging).
Die Zinsgroschenperikope Mk 12,13-17 ist wohl eine judäische Tradition,
da die Frage nach der Steuer für den Kaiser im Reiche des Herodes
Antipas schlecht denkbar ist. Ähnliches gilt für die alte Jesusgeschichte
vom Pharisäer und dem Zöllner, die den Pharisäer im Tempel auftreten
lässt (Lk 18,9ff.); sie setzt Pharisäer in Jerusalem voraus. Im Falle der
Einladung Jesu durch den Pharisäer Simon Lk 7,36ff. wäre das Ergebnis
dasselbe, wenn man den (alten) Namen des Pharisäers Simon mit der
traditionsgeschichtlich wohl ebenfalls alten Erwähnung des Ortes
Bethanien in der markinischen Variante dieser Geschichte (14,3ff.) kombinieren

dürfte. Auffällig ist weiter, dass im Johannesevangelium die
Pharisäer nie in Galiläa auftauchen und an den meisten Stellen in
Verbindung mit Jerusalem stehen. Denselben Befund ergibt die
Apostelgeschichte, wo die Pharisäer immer mit Jerusalem in Verbindung stehen,
auch der in Jerusalem erzogene Pharisäer Paulus. In allen Evangelien gibt
es also nur eine einzige alte Überlieferung, die die Pharisäer in Galiläa
lokalisiert, nämlich Lk 13,31f.

Der Befund ist in keiner Weise schlüssig, aber immerhin auffällig. Es

spricht einiges für die These, dass die pharisäische Partei zwar nicht
ausschliesslich, aber doch schwerpunktmässig in Jerusalem zu suchen ist. Das
spricht einerseits nicht dafür, dass Jesus selbst ein Pharisäer gewesen ist,
aber auch nicht dafür, dass seine Wirksamkeit in Galiläa durch
Auseinandersetzungen mit den Pharisäern entscheidend geprägt war. Wenn man
dies wiederum mit dem überwiegenden evangelischen Befund verbindet,
dass die Pharisäer bei der Hinrichtung Jesu überhaupt nicht beteiligt
gewesen sind, obwohl ihr geographischer Schwerpunkt in Jerusalem
gelegen haben dürfte, so ist das auffällig: Weder waren die Pharisäer in
Galiläa die Jesus ständig kritisierenden und belauernden Gegner, noch
waren sie diejenigen, die in Jerusalem seine Hinrichtung mit inszenierten.
Und das entspricht wiederum der traditionsgeschichtlichen Feststellung,
dass in den Evangelien die Pharisäer in den traditionsgeschichtlich späten
und redaktionellen Schichten ständig wichtiger werden : Bei Markus sind
vermutlich vier der 12 Pharisäer-Stellen redaktionell und einige weitere
deutlich traditionsgeschichtlich jung; bei Matthäus sind mehr als die

240



Hälfte der 30 Pharisäer-Stellen sicher redaktionell. Die grosse
Auseinandersetzung der Gemeinden mit den Pharisäern fand also nachösterlich
statt, wobei gerade das in Syrien entstandene Matthäusevangelium auch
ein Beleg dafür sein könnte, dass die Pharisäer nach der Zerstörung des

Tempels ihren Einfluss auch geographisch ausgeweitet haben.

III

Das alles bedeutet nicht, dass eine Verhältnisbestimmung zwischen
Jesus und den Pharisäern unmöglich ist oder dass eine Auseinandersetzung

gar nicht stattgefunden hat, wohl aber, dass man über diese
Verhältnisbestimmung behutsamer — denn zu wenig ist uns über die
Pharisäer bekannt — und entspannter — denn dieser Konflikt hat Jesus

nicht ans Kreuz gebracht und war vermutlich ein eher nebensächlicher
Konflikt — nachdenken kann. Ich will deshalb zum Schluss versuchen,
meine eigene Sicht dieser Verhältnisbestimmung wenigstens knapp
anzudeuten.

Es gibt manche Berührungspunkte zwischen Jesus und den Pharisäern.
Zu diesen rechne ich in erster Linie, dass die Pharisäer, ebenso wie Jesus,
sich für das ganze Volk als Lehrer verantwortlich wussten und dass ihre
«Absonderung» weniger einschneidend war als diejenige der stärker
priesterlich geprägten Essener, und auch de facto geringer, als die
weitgehend sozial bedingte Absonderung der Sadduzäer, die nach
Josephus eine Partei der Reichen sind (Ant 13,298). So liegt in der
Zuwendung zum ganzen Volk Israel ein verbindender Punkt zwischen
Jesus und den Pharisäern, ein Punkt allerdings, der zugleich den Keim
späterer Konkurrenz in sich trug. Gemeinsam ist Jesus und den Pharisäern
auch das, was man als «Milde» bezeichnen könnte (vgl. Jos Ant 13,294) ;

die Pharisäer waren verglichen mit den Essenern in ihrer Mehrheit keine
Rigoristen und zurückhaltend im Verurteilen. Dass Josephus ihre Nähe
zur «Vernunft» hervorhebt (Ant 18,12) ist ein interessanter Zug, der eben
dies aufnehmen könnte. Berührungen zwischen den Pharisäern und Jesus

ergaben sich wohl auch darin, dass bei den Pharisäern wie bei Jesus das
weisheitliche Erbe relativ wichtig war. Schliesslich ergaben sich
Berührungen zwischen den Pharisäern und Jesus im politischen Bereich : Auch
Jesus sah seine Aufgabe nicht in der Wiederherstellung der Herrschaft
Israels über sein Land ; prinzipiell war es für Jesus wie für die Pharisäer
möglich, Gott zu geben, was ihm gehört, und zugleich, allerdings
unendlich zweitrangig, dem Kaiser zu geben, was ihm gehört.

241



Damit ist die Liste der spezifischen Gemeinsamkeiten zwischen Jesus
und dem Pharisäismus bereits zu Ende. Sie ist aber deswegen nicht
erschöpfend, weil wir über vieles nicht Bescheid wissen und weil wir eine

grosse Variationsbreite im Pharisäismus vermuten müssen. Insbesondere
unser mangelndes Wissen über die pharisäische Eschatologie — wenn wir
einmal vom Glauben an die Totenauferstehung und von der Jesus recht
fernstehenden politisch geprägten Messiaserwartung in Ps Sal 17f.
absehen — und unser mangelndes Wissen über das Verhältnis der Pharisäer
zur Apokalyptik erschwert Aussagen. An vielen Punkten wird man also

nur hypothetisch argumentieren können : Jesus stand solchen Pharisäern,
deren Frömmigkeit entscheidend durch die Hoffnung auf das kommende
Gottesreich geprägt war, nahe. Er stand Pharisäern, die entscheidendes
Gewicht auf weisheitliche Überlieferungen und auf Ethos des Alltags
legten, näher als solchen, die stärker durch priesterliche Traditionen aus
dem Tempel geprägt waren. Er stand «milden» Pharisäern in sehr vielen
Punkten näher als Rigoristen, weil für ihn das Zentrum des Gotteswillens
im Liebesgebot lag. An diesem Punkt wird uns auch die Grenze dessen,
war wir über Jesus wissen, schmerzlich bewusst: Etwa beim Eidverbot
oder bei der Ehescheidung geht Jesus noch weiter als jüdische Rigoristen
wie Schammai oder die Essener. Solche Züge in der Verkündigung Jesu
sind mit Jesu Liebesethik nur mit Schwierigkeiten zu verbinden.

Deutlich ist dann, dass es eine Reihe von Zügen gibt, wo sich Jesus und
die Pharisäer grundsätzlich unterscheiden. Ich beginne mit etwas ganz
Äusserlichem : Die Pharisäer organisierten sich in einer chaburah, zu der
bestimmte Regeln, ein Noviziat, ein Ausschlussverfahren und wahrscheinlich

auch zwei verschiedene Stufen der Reinheit gehörten. 30Bei Jesus gibt
es nichts Vergleichbares. Der Kreis der Zwölf, den er wohl berufen hat,
hat symbolischen Charakter; er repräsentiert die eschatologische Ganzheit

des Zwölfstämmevolkes. Die Nachfolger, die er aus ihren familiären
und beruflichen Bindungen heraus zum Dienst an der Verkündigung des

Gottesreiches rief, sind auch dem pharisäischen Orden nicht vergleichbar,
weil sich die ihnen — und teilweise nur ihnen — geltenden radikalen
Forderungen aus ihrer besondern Aufgabe am Gottesreich ergaben.
Fragen wir nach dem Grund, warum die Pharisäer sich in einer chaburah
organisierten, so stossen wir auf das pharisäische Gesetzesverständnis.
Das Reinheitsgesetz und das Zehntengebot war für die Pharisäer ein
Zentrum ihres Lebens. Wir können zwar nicht sicher sagen, ob Jesus sich
etwa in seinem Logion von der Unreinheit, die aus dem Menschen
herauskommt (Mk 7,15), grundsätzlich über das Reinheitsgesetz hinweggesetzt

hat — immerhin Paulus hat Jesus Rom 14,14 so verstanden —, oder
ob er nur, wie ich eher meinen würde, 31 das Reinheitsgesetz hinter dem

242



Liebesgebot im konkreten Konfliktfall hat zurücktreten lassen. Deutlich
ist, dass Jesus in praxi, etwa bei seinen Heilungen von Aussätzigen oder in
seinem Umgang mit Zöllnern und Frauen, das Reinheitsgesetz um der
Liebe willen unzählige Male übertreten hat. Hierin war er nicht Pharisäer.
Der Vorwurf, Jesus sei ein Fresser und Säufer, Freund der Zöllner und
Sünder (Lk 7,34), ist uralt und geht vielleicht sogar auf Jesu Lebzeiten
zurück. Er entspricht dem, was später in den Streitgesprächen die
Pharisäer Jesus vorwerfen (vgl. Mk 2,15-17; Lk 7,36-50). Deutlich ist
ferner, dass Jesus aus dem Zentrum seines Glaubens, nämlich von der
Botschaft der grenzenlosen Liebe Gottes im Anbruch seines Reiches zu
allen Gliedern seines Volkes, besonders zu den Sündern (Mk 2,17), so
handelte. Deutlich ist auch, dass Jesus der Gegensatz, der an diesem
Punkte zwischen ihm und den Pharisäern bestand, bewusst war : Das zeigt
die auf ihn zurückgehende Geschichte vom Pharisäer und vom Zöllner im
Tempel deutlich genug (Lk 18,9-14). Wenn also später die Gemeinden ihr
eigenes Verhalten gerade im Gegenüber zu den Pharisäern zu bestimmen
versuchten und sich dafür auf die Autorität Jesu beriefen — das geschieht
in den Streitgesprächen, die wir vor allem im Markusevangelium finden —

so geschieht dies nicht ohne Anhalt am irdischen Jesus. Der Konflikt
zwischen Jesu Anhängern und den Pharisäern war von der Botschaft Jesu

her an diesem Punkt vorprogrammiert; die Frage ist nur, wie weit er
bereits zu Lebzeiten Jesu in Galiläa stattgefunden hat. Hier würde ich,
angesichts von Überlieferungen wie Lk 13,31f. und Lk 7,36ff., vor
voreiligen Schlüssen warnen.

An andern Punkten ist der Gegensatz nicht so deutlich. Sicher ist, dass
Jesus das Zehntengebot zurücktreten liess (Mt 23,23), während es für die
Pharisäer sehr wichtig war. Sehr schwierig ist die Frage nach dem
Sabbatgebot zu beurteilen : Wenn Jesus für eine grundsätzliche
Unterordnung des Sabbatgebots unter die Liebe plädierte (vgl. Mk 3,4), so
unterschied er sich hier zwar von den Pharisäern, aber noch mehr von den
Essenern. Der Gegensatz braucht auch hier nicht unbedingt fundamental
zu sein, wenn man annehmen darf, dass auch Jesus das Sabbatgebot nicht
grundsätzlich ablehnte. 31 Die Streitgespräche zeigen aber, dass Jesu
Verhalten an der Grenze des Provokativen für die Frommen gelegen
haben muss und dass es nach seinem Tod auch hier zu Konflikten
zwischen den Jüngern und den Pharisäern kam.

Schliesslich scheint mir, dass das Grundverständnis des Gotteswillens
bei Jesus ein anderes war als bei den Pharisäern. Jesus dachte vom
Gottesreich aus. Im Lichte der Ankunft des Gottesreichs wurde Gottes
Willen zentral und radikal als Liebe formulierbar. Für das alttestament-
liche Gesetz bedeutete das unzweifelhaft eine gewisse Relativierung :

243



Jesus kann in den Antithesen sein eigenes «Ich aber sage euch» dem
Mosegesetz gegenüberstellen (auch wenn er es durch die Antithesen nicht
abschafft) ; er kann seine, des bevollmächtigten Boten des Gottesreichs,
Person als die für das letzte Gericht entscheidende Instanz herausstellen
(Lk 12,8f.) ; er weiss, dass Gottes Liebe gerade den Sündern und zwar
völlig unabhängig von ihrer vom Gesetz geforderten und an ihm beurteilbaren

Gerechtigkeit gilt (Mk 2,17). Das alles bedeutet, dass das Gesetz für
Jesus nicht mehr letzte Instanz ist, so sehr es Ausdruck von Gottes
heiligem Willen bleibt. Hier unterscheidet sich Jesus sowohl von den
Essenern, die ihr eigenes Gesetz von Gott an Mose verkündigt sein lassen
(11 Q Tempelrolle), als auch von den Sadduzäern, die neben der Mosetora
keine weitere Autorität mehr anerkennen, als auch von den Pharisäern,
die gleich Jesus und gleich den Essenern der Meinung sind, dass Gottes
Wille für das ganze Leben gilt, aber gerade deshalb anders als Jesus die das
Gesetz auslegende und weiterführende mündliche Tradition als autoritativ

neben die mosaische Tora stellen und sie — wir wissen leider nicht
seit wann — als mündliche Tora bezeichnen. In der grundsätzlichen
Bewertung des Gesetzes lässt sich also Jesus m.E. keiner der damaligen
jüdischen Gruppen einfach zuordnen. Ob er dadurch den Rahmen des
Judentums überhaupt sprengt, ist aber eine Frage, die der historische
Vergleich mit den damaligen Ausprägungen des Judentums nicht mehr
beantworten kann.

ANMERKUNGEN

1. P. Winter. On the Trial of Jesus, Berlin 1961, 133. Nicht so weit wie Winter geht D.
Flusser, Jesus. Reinbeck 1968, 43ff., der Jesus in relativer Nähe zum Pharisäismus im
gruppenungebundenen Judentum verwurzelt sieht. Vgl. auch J. Klausner, Jesus von
Nazareth, Jerusalem Nachdr. 1952, 509f.

2. Dies ist z.B. das Ergebnis der differenzierten Analyse von H. F. Weiss, Der Pharisäismus
im Lichte der Überlieferung des Neuen Testaments, in. Sitzungsberichte der sächsischen

Akademie der Wissenschaften zu Leipzig, Phil.-hist. Kl. 110/2, Berlin 1965, 91-131.

Die Arbeit von Weiss ist in ihrem Ergebnis nicht ungewöhnlich, aber sehr sorgfältig
differenzierend.

3. Z.B. G. Baumbach, Jesus von Nazareth im Lichte jüdischer Gruppenbildung, Berlin
1971, 91ff. ; T. Holtz, Jesus aus Nazareth, Berlin 1979, 45 und C. Burchard, Art. Jesus,

Der kleine Pauly II, 1967, 1346 rechnen mit pharisäischer Bildung Jesu.
4. «Pietisten» im Anschluss an J. Neusner, From Politics to Piety, New Jersey 1973.

5. E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes II, Leipzig ^1907, 456f. Schürers Urteil
ist für die Forschung weithin repräsentativ, vgl. A. Nissen, Gott und der Nächste im
antiken Judentum, WUNT 15, Tübingen 1974, 19.

244



6. Klassische Stellen etwa Ab 2,8; 3,9. Vgl. zum Ganzen B. Gerhardsson, Memory and

Manuscript, Uppsala 1961, 93ff.
7. Für den frühen Pharisäismus ist grundlegend. J. Neusner, The Rabbinic Traditions

about the Pharisees before 70, 3 Bände, Leiden 1971, vgl. auch das Anm. 4 genannte
zusammenfassende Buch und die Aufsätze : Die Verwendung des späteren rabbinischen
Materials für die Erforschung des Pharisäismus im 1. Jahrhundert n. Chr., ZThK 76
(1979) 292ff. und. Die Suche nach dem historischen Hillel (in diesem Heft).

8. Explizit als Pharisäer bezeichnet werden vor 70 nur zwei Misch nagelehrte. Gamaliel 1

(Apg 22,3) und Simeon ben Gamaliel (Jos Vita 191). Immerhin hält es auch Neusner für
wahrscheinlich, dass die meisten der frühen Misch nagelehrten Pharisäer waren.

9. Neusner, Rabbinic Traditions a.a.O. III 318.
10. Vgl. J. Neusner, A Life of Johanan ben Zakkai, SPB 6, Leiden 1970, 33ff. ; ders.. Early

Rabbinic Judaism, SJLA 13, Leiden 1975,57f. 63f.
11. Vgl. z.B. L. Baeck, Die Pharisäer, abgedruckt in. ders., Paulus, die Pharisäer und das

Neue Testament, Frankfurt 1961, 43ff. (Religion des Lebens, Heiligkeitsbewegung); J.

Lauterbach, The Pharisees and their Teaching, in. ders., Rabbinic Essays, Cincinnati
1951, 87ff. (Verbindung von Religion und Sittlichkeit, die es dem Judentum ermöglichte,
eine kultlose, spirituelle Religion zu werden). G. Lindeskog, Die Jesusfrage im
neuzeitlichen Judentum, Nachdruck Darmstadt 1973, 144 formuliert zusammenfassend".
«Der Pharisäismus betont das Ethische der Religion».

12. Die Diskussion zwischen J. Neusner und B. Gerhardsson muss noch geführt werden,
vgl. dazu die Ansätze bei J. Neusner, The Rabbinic Traditions about the Pharisees
before 70 A. D.. The Problem of Oral Tradition, Kairos 13 (1972) 57ff. ; ders., Traditions
(a.a.O. Anm. 7) III 143ff. und B. Gerhardsson, Die Anfänge der Evangelientradition,
Wuppertal 1977, 18ff. Die Existenz mündlicher Überlieferungen wie ggf. die Existenz
schriftlicher Notizen wird von keinem der beiden Gelehrten bestritten. Die entscheidende

Frage ist. «Do the written traditions before us contain reproductions of precisely
the words originally spoken by the masters to which they were attributed...?»
(Neusner, Kairos 1972, 61). Deutlich ist, dass die Belege, die uns das rabbinische
Überlieferungsideal und die Texte, die uns die Wirklichkeit rabbinischer Überlieferung
bezeugen, spätem Datums sind. Deutlich ist auch, dass auch in der Spätzeit dem Ideal
unveränderter Tradition nicht einfach nachgelebt wurde. Gibt es aber wirklich
angesichts der Tatsache, dass die Pharisäer immer schon am Bewahren mündlicher
Überlieferung interessiert waren (Jos Ant 13, 297) ein Indiz dafür, dass es nach 70 in Jabne

zu einer wesentlichen Verstärkung und Veränderung des Traditionsbezugs der Rabbi-
nen gekommen ist?

13. Ant 13,298; vgl. 14,41.
14. A. Oppenheimer, The Am Ha-aretz, ALGHJ 8. Leiden 1977, bes. 156ff.
15. G. Vermes, Jesus the Jew, London 1973, bes. 42-82. Hanina ben Dosa gilt zwar als

Schüler Johanans. Es sind aber keine Halakot von ihm überliefert, wohl aber dagegen
die Erinnerung, dass er Ziegen und Hühner gehalten habe (bTa an 25a). Vgl. zum
Ganzen unten Abschnitt 2.3.

16. In seiner Zurückhaltung gegenüber dem Reinheitsgesetz und dem Zehntengebot ent¬

spricht Jesus den Interessen des armen, nichtpharisäischen galiläischen fAm ha-'aräz.

Vgl. zur Problematik des Verhältnisses zwischen der Landbevölkerung und der Stadt
Jerusalem und dem Tempel insbesondere G. Theissen, Die Tempelweissagung Jesu, in.
Studien zur Soziologie des Urchristentums, WUNT 19, Tübingen 1979, 142ff.

17. Vgl. A. Nissen, Tora und Geschichte im Spätjudentum. Zu Thesen Dietrich Rösslers,
NT 9 (1967) 241-277.

18. Vgl. Traditions (a.a.O. Anm. 7) I 212ff. mit dem älteren recht unkritischen Buch von
N. N. Glatzer, Hillel the Elder, New York 1956.

245



19. Als eine stark priesterlich geprägte Bewegung interpretiert z.B. R. Meyer, Art. Phari-
saios, ThWbNT IX, Stuttgart 1973, 15f. die Pharisäer. Zu Priestern, die Mitglieder der
chctburah waren, vgl. J. Jeremias, Jerusalem zur Zeit Jesu, Göttingen 31969, 291f.

20. Meyer a.a.O. 14f.

21. J. Bowker, Jesus and the Pharisees, London 1973, 42ff.
22. Das vermutet H. Hübner, Gal. 3,10 und die Herkunft des Paulus, KuD 19 (1973) 215ff.
23. Vgl. U. Luz, in. R. Smend-U. Luz, Gesetz, Stuttgart 1981, 110.

24. Vgl. J. Neusner, Eliezer ben Hyrkanus. The Tradition and the Man, SJLA 4, 2 Bde,
Leiden 1973. II, 287-335. 365-367.

25. Traditions (a.a.O. Anm. 7) III 318 (kursiv Gedrucktes von mir).
26. So Neusner, Politics (a.a.O. Anm. 4) 21.
27. Vgl. dazu M. Küchler, Frühjüdische Weisheitstraditionen, OBO 26, Göttingen 1979,

179, der sich auch kritisch mit den entsprechenden Thesen von A. Guttmann
auseinandersetzt.

28. A.a.O. (Anm. 15) 56f.
29. Gegen A. Finkel, The Pharisees and the Teacher of Nazareth, AGJU 4, Leiden 1974, 129.
30. Meyer a.a.O. (Anm. 19) 18.

31. Luz a.a.O. (Anm. 23) 60f.
32. Luz a.a.O. (Anm. 23) 59f.

246


	Jesus und die Pharisäer

