
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Jesus der Jude

Autor: Vermes, Geza

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JESUS DER JUDE*

von Geza Vermes

I

«Jesus der Jude» 1 ist ein emotional besetztes Synonym für den Jesus
der Geschichte, wie er dem vergöttlichten Christus des christlichen
Glaubens gegenübersteht — ein Synonym, das schlicht die nicht nur für
viele Christen, sondern auch für einige Juden nicht leicht zu akzeptierende
Tatsache festhält, dass Jesus ein Jude und nicht ein Christ war. Sie fordert
erneut die Suche nach der historischen Gestalt heraus, die als angeblicher
Gründer hinter dem Christentum steht.

Die Suche nach dem geschichtlichen Jesus, wie ich sie in meinem Buch
Jesus the Jew unternommen habe, wurde — soweit ich mir bewusst bin —

ohne weitere Motivationen angestellt: Meine Intention war, an die
historische Wahrheit um ihrer selbst willen heranzureichen — jedenfalls
nicht, ein vorgefasstes theologisches Konzept zu bestätigen. Ich will dies
erläutern. Wenn ich in Kontinuität mit mittelalterlicher jüdischer
Tradition angetreten wäre zu beweisen, dass Jeshu nicht nur ein falscher
Messias, sondern auch ein Häretiker, Verführer und Hexer war, dann
wäre meine Untersuchung von Anfang an vorgefasst gewesen. Selbst wenn
ich es zu meinem Ziele erklärt hätte, mich an der «Heimholung Jesu in das

jüdische Volk» zu beteiligen, wäre eine untendenziöse Untersuchung, eine
Analyse ohne Furcht oder Sympathie, sine ira et studio, unwahrscheinlich
gewesen.

Dasselbe gilt, wenn ein bewusster Christ sich auf eine solche Aufgabe
einlässt : Ist er von den dogmatischen Sätzen seiner Kirche überzeugt, die

behaupten, dass Jesus nicht nur der wahre Messias, sondern auch der
eingeborene Sohn Gottes, d.h. Gott selber ist, dann muss er die
Evangelien in besonderer Weise lesen und selbst dem neutralsten Satze

möglichst viel christlich-traditionelle Bedeutung beilegen — etwas, was er
in jedem anderen Kontext nicht einmal versucht wäre zu tun.

* Aus dem Englischen übersetzt von Peter Lampe.
Geza Vermes ist Inhaber eines Lehrstuhls am Oriental Institute von Oxford.

Adresse : The Oriental Institute. Pusey Lane, Oxford 0X1 2LE, England.

215



Mein Ziel ist, in der Vergangenheit nach Spuren jenes Galiläers des
ersten Jahrhunderts zu suchen — jenes Mannes, der noch nicht die zweite
Person der Trinität oder der Apostat und Buhmann der volkstümlich
jüdischen Vorstellung war.

Merkwürdig genug : aufgrund der besonderen Natur der Evangelien
würde eine grosse Zahl von Christen — einschliesslich solch entgegengesetzter

Gruppen wie der «Durch-und-durch-Fundamentalisten» und der
höchst scharfsinnigen Kritiker des Neuen Testamentes — ein derartiges
historisches Unterfangen ipso facto für zum Scheitern verurteilt erklären.
Unser Wissen über Jesus — würden sie erklären — basiert zu hundert
Prozent auf dem Neuen Testament: auf Schriften, die nie als Historie,
sondern als Wiedergabe des Glaubens der ersten Jesusnachfolger gedacht
waren. Die Fundamentalisten folgern daraus, dass die in den Evangelien
eingewurzelte reine Wahrheit nur denen zugänglich sei, die den
Blickwinkel der Evangelisten teilen. Wer das nicht tue, sei — um einen im
Guardian 2 abgedruckten Brief zu zitieren — «noch in der Nacht und
(habe) so kein Recht, über Dinge zu schreiben, auf die sich nur
Eingeweihte verstünden».

Als anderes Extrem sei Rudolf Bultmann genannt. Anstatt mit den
Fundamentalisten zu erklären, dass die Suche nach dem historischen Jesus

nicht unternommen werden sollte, ist er fest davon überzeugt, dass eine
solche Suche gar nicht begonnen werden kann. Er ist der Meinung, dass

wir vom Leben und von der Persönlichkeit Jesu so gut wie nichts mehr
wissen könnten, da die christlichen Quellen sich dafür nicht interessiert
hätten. 3

Gegenüber diesen beiden Standpunkten — und gegenüber konfessionell

christlicher bzw. jüdischer Voreingenommenheit — möchte ich das

unabdingbare Recht des Historikers bekräftigen, einen Weg unabhängig
von Glaubensüberzeugungen zu beschreiten. Ich werde zugleich
versuchen zu zeigen, dass trotz weitverbreiteter akademischer Skepsis unser
beachtlich gewachsenes Wissen über die palästinisch-jüdische Wirklichkeit

zur Zeit Jesu uns in die Lage versetzt, historisch verlässliche
Information selbst aus so nicht-historischen Quellen wie den Evangelien
zu gewinnen.

Mit der Entdeckung und Erforschung der Rollen vom Toten Meer und
anderer archäologischer Schätze sowie dem damit verbundenen vertieften
Verstehen von Kultur, Ideen, Lehren, Lehrmethoden und Sprachen der
Juden neutestamentlicher Zeit ist es jetzt möglich, Jesus nicht einfach nur
gegen diese Szenerie abzuheben, wie Forscher des jüdischen Hintergrunds
des Christentums es zuweilen mit Vorliebe betreiben, sondern Jesus

216



nahtlos in das jüdische Leben des ersten Jahrhunderts einzuordnen.
Gefragt muss werden, wo er in die historische Wirklichkeit eingefügt
werden kann und ob das Evangelienbild dadurch an Glaubwürdigkeit
gewinnt.

Zuerst möchte ich einige nicht-kontroverse Fakten aus Jesu Leben und
Wirken zusammenstellen, um darauf aufbauen zu können.

Jesus lebte in Galiläa, einer Provinz, die zu seinen Lebzeiten nicht von
den Römern, sondern von einem Sohn Herodes' des Grossen verwaltet
wurde. Seine Heimatstadt war Nazareth, ein unbedeutender Ort, der bei
Josephus, in der Mishna oder im Talmud keine Erwähnung findet und
ausserhalb des Neuen Testamentes zuerst auf einer Inschrift in Caesarea

aus dem 3. oder 4. Jahrhundert begegnet. Ob er dort oder anderswo
geboren wurde, ist ungewiss. Die Bethlehem-Legende ist jedenfalls höchst
suspekt.

Jesu Geburtsdatum ist «nicht eigentlich ein historisches Problem»,
schreibt Sir Ronald Syme. 4 Auch das Jahr des Todes Jesu wird nicht in
den Quellen erwähnt. Dennoch ist der generelle chronologische Rahmen
klar umrissen : Jesus wurde gekreuzigt unter Pontius Pilatus, dem Prä-
fekten Judäas von 26-36 n. Chr. ; sein öffentliches Wirken soll sich kurz
nach dem 15. Jahr des Kaisers Tiberius (28/29 n. Chr.) abgespielt haben,
als Johannes der Täufer seinen Bussfeldzug unternahm. Ob immer Jesus

ein, zwei oder drei Jahre läng lehrte : seine Hinrichtung in Jerusalem muss
in den frühen 30er Jahren des 1. Jh. stattgefunden haben.

Jesus starb ziemlich jung. Lukas berichtet, Jesus sei ungefähr dreissig
Jahre alt gewesen, als er Johannes den Täufer aufsuchte. 5 — Einer der
Punkte, an denen Matthäus und Lukas, die einzigen Evangelisten, die die
Ereignisse vor und nach Jesu Geburt ausführen, übereinstimmen, ist der,
dass sie die Geburts-Ereignisse in die Zeit des Königs Herodes datieren, 6

der im Frühjahr 4 v. Chr. starb.

Ich versuche, die Welt der Jugend und des frühen Erwachsenseins Jesu

im zweiten und dritten Jahrzehnt des 1. Jh. zu skizzieren. Im fernen Rom
regierte Kaiser Tiberius. Valerius Gratus und Pontius Pilatus verwalteten
Judäa. Joseph Caiaphas war Hohepriester der Juden, Vorsitzender des
Jerusalemer Sanhédrin und Kopf der Sadduzäer. Hillel und Shammai, die
Häupter der höchst einflussreichen pharisäischen Schulen, lebten
möglicherweise noch; zu Lebzeiten Jesu wurde Gamaliel der Ältere
Hilleis Nachfolger. Nicht weit von Jerusalem, ein paar Meilen südlich von
Jericho am Rande des Toten Meeres, dienten Gott in heiliger
Zurückgezogenheit die asketischen Essener, die als Jünger des «Lehrers der
Gerechtigkeit» die Umkehr des Restes des Volkes zum wahren, nur ihnen

217



bekannten Judentum vorbereiteten. Im benachbarten Ägypten, in
Alexandrien, harmonisierte der Philosoph Philo den jüdischen Lebensstil
mit der griechischen Bildung: ein von städtischen Juden der Diaspora
gehegter Traum.

In Galiläa war der Tetrarch Herodes Antipas Herr über Leben und
Tod — er hoffte (vergeblich), dass eines Tages der Kaiser seine

Erniedrigung beenden und ihm den Königstitel verleihen würde. Zur
selben Zeit, im Gefolge der Steuerregistration bzw. des 6 n. Chr. vom
syrischen Legaten Publius Sulpicius Quirinius verordneten Census,
schürten Judas der Galiläer und seine Söhne die revolutionären
Tendenzen — Tendenzen, die in die zelotische Bewegung einmündeten.

Dergestalt sah generell die Umwelt aus, in der Person und Charakter
des Juden Jesu geformt wurden. Wir wissen gleichwohl nichts Konkretes
über seine Erziehung und Ausbildung, seine Kontakte oder die Einflüsse,
denen er ausgesetzt gewesen sein mag. Denn ganz abgesehen vom
unhistorischen Charakter der Kindheitsgeschichten schweigen sich die
Evangelisten über das Intervall zwischen dem zwölften Lebensjahr und
dem Beginn der öffentlichen Wirksamkeit völlig aus.

II

Nicht nur seine frühen Jahre, sondern auch den grössten Teil seines
öffentlichen Auftretens verbrachte Jesus in Galiläa. Wenn wir die
Chronologie der synoptischen Evangelien (einjähriges öffentliches
Auftreten) übernehmen, so verliess Jesus — sieht man von kurzen Exkursionen

nach Phönizien und Peräa ab — seine Provinz nur einmal: bei
seiner schicksalhaften Reise nach Jerusalem zum Passah. Aber auch wenn
man dem längeren Zeitplan des Johannesevangeliums folgt, entsprachen
die judäischen Aufenthalte Jesu den vorgeschriebenen Pilgerreisen zum
Tempel und waren so von kurzer Dauer. Deshalb müssen wir in die
galiläische Welt blicken, um ihn zu verstehen.

Das Galiläa Jesu, besonders der Teil um den See Gennesaret herum,
war ein reiches und zumeist landwirtschaftlich genutztes Land. Die
Einwohner waren stolz auf ihre Unabhängigkeit und wachten eifersüchtig
über ihr Judentum ; in dieser Hinsicht fühlten sie sich — trotz von Judäern
oft geäusserter Zweifel — niemandem nachgeordnet. Auch waren sie

tapfer und zäh. Josephus, Kommandant der Region während des ersten
Jüdischen Krieges, lobt ihren Mut und beschreibt sie als «von früher
Jugend an kriegerisch». 7

218



Tatsächlich war in den Bergen Galiläas die Rebellion gegen die
Regierung — jede Regierung, war sie hasmonäisch, herodianisch oder
römisch — in der Zeitspanne zwischen der Mitte des 1. Jahrhunderts v.
Chr. und dem Jahr 70 n. Chr. an der Tagesordnung; angefangen bei
Ezekias, dem archilestes (Räuberhauptmann), dessen Aufruhr vom jungen
Herodes niedergeschlagen worden war, über den Erz-Zelot Judas, den
Galiläer, und seine rebellischen Söhne, bis hin zu Johannes, dem Sohn
Levis von Gush Halav, und seinem «Galiläischen Kontingent», das im
Krieg 66-70 n. Chr. im belagerten Jerusalem für «verbrecherische
Gesinnung und Wagemut» 8 bekannt war. Kurz, die Galiläer wurden als
verlässliche Kämpfer bewundert von denen, die mit ihren rebellischen
Zielen sympathisierten; wer das nicht tat, hielt sie für gefährliche
Hitzköpfe.

In Jerusalem und in judäischen Kreisen hatten die Galiläer den Ruf,
ein ungelehrter Schlag zu sein. In rabbinischer Redeweise wird ein
Galiläer gewöhnlich als Geliii shoteh bezeichnet, als dummer Galiläer. Er
wird als typischer «Bauer» vorgestellt, als «am ha-arez», religiös
ungebildet. Abgeschnitten vom Tempel und den Studienzentren Jerusalems,
scheint die galiläische Volksreligion — bis in die 130er Jahre n. Chr. hinein
bis zur Ankunft der aus Javneh vertriebenen rabbinischen Akademie
(Usha) — nicht so sehr von der Autorität der Priester oder der
Gelehrsamkeit der Schriftgelehrten abhängig gewesen sein als vielmehr
vom Magnetismus lokaler Heiliger — wie dem des jüngeren Zeitgenossen
Jesu, Hanina ben Dosa, der als Wundertäter gefeiert wurde.

Wir wenden uns den Evangelien zu, um Bekanntschaft mit Jesus dem
Juden, oder besser: Jesus dem galiläischen Juden zu machen. Ich lasse die
christologischen Spekulationen der frühen Christen beiseite, die
verschiedenen göttlichen Rollen des Messias, Kyrios, Gottessohnes usw., die
der Meister vor oder nach seinem Tod ausgefüllt haben soll. Ich werde
mich stützen auf jene einfachen Berichte der ersten drei Evangelien, die
davon reden, dass Jesus seine Landsleute beeindruckte und Ruhm unter
ihnen erlangte — besonders als charismatischer Lehrer, Heiler und
Exorzist. Von vornherein sollte klar sein, dass es hier nicht meine Absicht
ist, Jesu Lehren zu behandeln. Einiges in jedem Fall wird aber darauf
hinweisen, dass seine Botschaft wesentlich jüdisch war, bzw. dass bei
bestimmten kontroversen Sachpunkten — zum Beispiel der Totenauferstehung

— Jesus die Meinung der Pharisäer vertrat.

Die Kunde von Jesus — so die Evangelisten — erscholl durch ganz
Galiläa. Als Jesus und seine Jünger aus dem Schiff am See Gennesaret
traten, «erkannten die Leute ihn sofort und liefen im ganzen Land umher
und brachten die Kranken auf Betten dorthin, wo sie hörten, dass er war.

219



Wo er in Dörfer, Städte und Höfe hineinging, da legten sie die Kranken
auf den Markt und baten ihn, dass sie auch nur den Saum seines Kleides
anrühren dürften. Und alle, die ihn anrührten, wurden gesund.» 9Ähnlich
hebt Markus auf Geschehnisse in Kapernaum ab, wenn er schreibt: «Sie
brachten zu ihm alle, die krank und von Dämonen besessen waren Er
heilte viele, die mit mancherlei Gebrechen beladen waren, und trieb viele
böse Geister aus.» 10Überliefert sind auch die Worte Jesu: «Heute und

morgen werde ich böse Geister austreiben und Heilungen wirken.» 11

Und : «Nicht die Gesunden bedürfen des Arztes, sondern die Kranken. Ich
bin nicht gekommen, die Gerechten zu rufen, sondern die Sünder.» 12

Heute würden wir eine derartige Person als exzentrisch bezeichnen.
Aber erstens wäre es anachronistisch, das 1. Jahrhundert mit Kriterien des
20. Jahrhunderts zu messen, und zweitens können selbst in heutigen
Zeiten Glaubensheiler und Wunderrebbe sowie deren säkulare Pendants
auf medizinischem Gebiet vergleichbare therapeutische Erfolge erzielen,
wenn ihre Patienten von genügend Glaubenskraft beseelt sind.

Um Jesu Heilungen und exorzistische Wirksamkeiten richtig
beurteilen zu können, ist es notwendig zu wissen, dass die Juden in archaischer
Zeit einen Zusammenhang zwischen Krankheit, Dämonischem und Sünde
erkannten. Als logische Ergänzung zu derartiger Konzeption von Krankbzw.

Gesundsein war es bis zum 3. Jahrhundert v. Chr. üblich zu glauben,
dass die Inanspruchnahme der Dienste eines Arztes mangelnden Glauben
verrate, denn Heilen war Vorrecht Gottes. Die einzig legitimen Mittler
zwischen Gott und dem Kranken waren Gottesmänner wie die Propheten
Elia und Elisa. Erst mit Anbruch des 2. vorchristlichen Jahrhunderts
wurde dem Beruf des Arztes mehr oder weniger dadurch Ansehen
verliehen, dass auch von ihm, dem Arzte, persönliche Heiligkeit gefordert
wurde. Der Weisheitslehrer Jesus ben Sira riet dem Frommen, in einer
Krankheit zu beten, zu büssen, Opfergaben zum Tempel zu senden — und
schliesslich den Arzt zu rufen, der Gott bitten möge um Einsicht in den
Grund der Erkrankung und die richtigen therapeutischen Massnahmen.
Er formuliert: «Der Herr selbst verleiht den Menschen das Wissen, um
sich durch seine wunderbaren Heilmittel zu verherrlichen. Durch sie heilt
der Arzt und bringt den Schmerz zur Ruhe.» 13

Jesu Heilkraft wird niemals dem Studium körperlicher oder geistiger
Krankheit zugeschrieben, nie einem erworbenen Wissen um
Heilungsmethoden, sondern einer mysteriösen Macht, die von ihm ausging und auf
den Kranken überströmte, wenn dieser mit ihm oder sogar nur mit seinen
Kleidern in Berührung kam. In der Geschichte von der verkrümmten Frau
lesen wir : «Er legte ihr die Hände auf, und alsbald richtete sie sich auf und

220



pries Gott. » 14 Zuweilen gehörten Berührung und Befehl zusammen : Ein
Taubstummer wurde geheilt, als Jesus seinen eigenen Speichel auf die
Zunge des Leidenden legte und dessen Ohren befahl, sich zu öffnen :

«Ephphatha ('eppatah) : Tu dich auf». 15

Gleichwohl, in einer Geschichte vollbringt Jesus eine Heilung auch in
absentia, ohne dass der Kranke ihn zu Gesicht bekommt. Matthäus: «Als
Jesus hineinging nach Kapernaum, kam ein Hauptmann zu ihm, der bat
ihn und sprach : Herr, mein Knecht liegt zu Hause und ist gichtbrüchig...
Jesus sprach : Ich will kommen und ihn gesund machen. Der Hauptmann
antwortete: Herr, wer bin ich, dass du unter mein Dach gehst? Nein,
sprich nur ein Wort, so wird mein Knecht gesund. Ich bin ja auch ein
Mann, der unter höherem Befehlt steht, und habe Mannschaften unter
mir, und wenn ich zu dem einen sage : Geh so geht er, und zu dem
andern : Komm so kommt er, und zu meinem Knecht : Tu das so tut er's.
Als Jesus das hörte, verwunderte er sich und sagte zu seinen Begleitern :

Wahrlich, ich sage euch, in Israel habe ich bei niemandem solchen
Glauben gefunden... Zu dem Hauptmann sagte Jesus: Geh heim! Wie du
geglaubt hast, so geschehe dir Und sein Knecht wurde zur selben Stunde
gesund.» 16

Ich habe die Episode so ausführlich angeführt nicht nur wegen des ihr
eigenen innewohnenden Interesses, sondern auch, um sie mit einem
talmudischen Bericht von einer der berühmten Taten des Zeitgenossen
Jesu, des Hanina ben Dosa, zu vergleichen. Es wird sichtbar werden, wie
nahe beieinander die beiden Erzählungen stehen.

«Als Rabban Gamaliels Sohn erkrankte, sandte er zwei seiner Schüler
zu R. Hanina ben Dosa, damit er für jenen bete. Als dieser sie sah, ging er
ins Obergemach hinauf und betete. Als er wieder herunter kam, sprach er
zu ihnen : Gehet, denn das Fieber hat ihn verlassen. Sie sprachen zu ihm :

Bist du ein Prophet Er sagte zu ihnen : Ich bin kein Prophet, auch kein
Prophetensohn, aber damit bin ich gesegnet: wenn mein Gebet flüssig
meinem Mund entströmt, weiss ich, dass der Kranke gerettet ist ; wenn
nicht, weiss ich, dass die Krankheit tödlich ist. — Sie setzten sich und
schrieben die Stunde auf. Als sie zu Rabban Gamaliel kamen, sagte der zu
ihnen : Beim Himmel, ihr habt weder hinzugefügt noch abgezogen, genau
so geschah es : in eben der Stunde verliess ihn das Fieber und er bat uns
um Wasser zu trinken.» 17

Jesu Zeitgenossen sahen hinter physischer und geistiger Erkrankung
keine natürlichen Ursachen, sondern erkannten darin eine göttliche Strafe
für die vom Bösen angereizte Sünde — hervorgerufen von unmittelbarer
dämonischer Besessenheit. Wenn der Exorzist diese bösen Geister

221



vertrieb und beherrschte, wurde er für einen Beauftragten Gottes gehalten
im Werke der Befreiung, der Heilung, des Vergebens.

Jesus war ein Exorzist, aber kein «professioneller»: er gebrauchte
keine Zauberformeln wie die angeblich von König Salomo zusammengestellten,

18 auch keine stinkenden Substanzen, die selbst dem
hartgesottensten Dämon ungeniessbar waren. Er machte keinen Rauch wie
Jung-Tobit, indem er Herz und Leber eines Fisches verbrannte, 19 er hielt
den Besessenen keine salomonischen baaras-Wurzeln unter die Nase, die
so stanken, dass — wie Josephus versichert — der Dämon durch die
Nasenlöcher entfloh. 20 Stattdessen begegnete Jesus den Besessenen

(Epileptikern und anderen) mit grosser Autorität und Dignität und befahl
dem Bösen auszufahren. Gewöhnlich wird dieser Akt als von Linderung
gefolgt beschrieben — und als von wenigstens zeitweiligem Verschwinden
der Symptome begleitet. (Selbst in den Evangelien scheinen die Dämonen
eine mysteriöse Begabung gehabt zu haben, den Weg zurück in ihre
vormaligen Wirte zu finden). 21

Bei Markus lesen wir : Jesus und seine Jünger «kamen an das jenseitige
Ufer des Sees in das Gebiet der Gerasener. Als er dort an Land ging, lief
ihm von den Gräbern her ein Mann entgegen, der von einem unreinen
Geist besessen war. Er hatte seinen Aufenthalt in den Gräbern, und
niemand vermochte ihn zu fesseln, auch nicht mit einer Kette. Denn man
hatte ihn schon oft mit Fussfesseln und Ketten gebunden, aber er hatte die
Ketten immer wieder zerrissen und die Fussfesseln zerrieben, und
niemand war stark genug, ihn zu überwältigen. Er hielt sich allezeit, bei
Tag und bei Nacht, in den Gräbern und auf den Bergen auf... und
zerschlug sich mit Steinen. Als er nun Jesus von weitem sah, kam er
herzugelaufen, warf sich vor ihm nieder und schrie... : Ich beschwöre dich
bei Gott, quäle mich nicht! Jesus war nämlich schon dabei, ihm zu

gebieten: Fahre aus, du unreiner Geist, aus dem Manne! Die Leute...
kamen zu Jesus und sahen den früher Besessenen ruhig dasitzen, bekleidet
und ganz vernünftig ; und sie gerieten darüber in Furcht.» 22

Noch einmal muss ich die Evangelienerzählung mit einer Geschichte
parallelisieren, in der Hanina ben Dosa mit der Dämonenbeherrscherin
zusammentrifft. «Lass niemanden nachts allein ausgehen... denn Mahlaths
Tochter Agrath und achtzehn Myriaden zerstörerischer Engel gehen um,
und jeder von ihnen hat die Kraft zu schlagen... Einst traf sie R. Hanina
ben Dosa und sagte zu ihm: Wenn kein Befehl vom Himmel vorläge, R.
Hanina ben Dosa zu schonen..., so würde ich dich angegangen haben. Er
sprach zu ihr: Weil ich so hochgeschätzt im Himmel bin, bestimme ich,
dass du niemals mehr durch eine unbewohnte Gegend fährst. » 23

222



Jesus, der mit der Unmittelbarkeit des galiläischen Heiligen Mannes
die Kranken heilte und die Mächte des Bösen überwand, wurde als

Spender von Heilung und Gesundheit angesehen — eine der grössten
Segnungen, die erwartet wurden für die Endzeit, wenn «des Blinden
Augen sich öffnen und die Ohren der Tauben unverschlossen sein
werden», wenn «der Lahme wie ein Hirsch springen und die Zunge des
Tauben laut rufen wird.» 24

Aber in der Ursache-Wirkung-Kette, die in der Vorstellung der Alten
die Krankheit mit dem Bösen verband, bleibt ein weiteres Glied übrig : die
Sünde. Neben der Heilung des Körpers und der Reinigung des Geistes
blieb dem Heiligen Manne eine weitere Aufgabe : die Sündenvergebung.
In der bekannten Geschichte des Gelähmten zu Kapernaum heisst es:
«Vier Männer trugen ihn, aber wegen der Volksmenge konnten sie nicht
an ihn herankommen. So deckten sie über der Stelle, wo Jesus sich befand,
das Hausdach ab... und Hessen das Tragbett, auf dem der Gelähmte lag,
hinab. Als Jesus ihren Glauben sah, sprach er zu dem Gelähmten : Mein
Sohn, deine Sünden sind vergeben. Nun sassen da aber einige
Schriftgelehrte und dachten bei sich : Wie kann dieser so reden Das ist
Blasphemie! Wer kann Sünden vergeben ausser Gott allein? Jesus in
seinem Geiste erkannte, dass sie so bei sich dachten, und sprach zu ihnen :

Warum denkt ihr so in euren Herzen? Was ist leichter, zu dem Gelähmten
zu sagen : Deine Sünden sind dir vergeben, oder zu sagen : Steh auf, nimm
dein Bett und gehe umher? Damit ihr aber wisst, dass der Menschensohn
Vollmacht hat, Sünden auf Erden zu vergeben, sprach er zu dem
Gelähmten : Ich sage dir, steh auf, nimm dein Bett und geh heim Und er
stand auf, nahm sogleich das Tragbett und ging vor aller Augen
hinaus.» 25

«Mein Sohn, deine Sünden sind vergeben» ist natürlich nicht die
Sprache der Gesetzesgelehrten, aber auch keine Blasphemie. Im
Gegenteil : Absolution von der Schuld der Verfehlung scheint Bestandteil des
charismatischen Stils gewesen zu sein. Das wird schön illustriert in einem
wichtigen Fragment der Rollen vom Toten Meer, dem Gebet des

Nabonid, das einen jüdischen Exorzisten beschreibt, der die Sünden des

babylonischen Königs vergab und so seine siebenjährige Krankheit heilte.
In dem in gewisser Weise dehnbaren, aussergewöhnlich flexiblen
religiösen Sprachgebrauch Jesu und anderer spiritueller Männer seiner Zeit
sind «heilen», «Dämonen austreiben» und «Sünden vergeben»
auswechselbare Synonyme. In der Tat erinnern Sprache und Handlungsweise
Jesu an Heilige Männer sogar früherer, voijesuanischer Zeiten. Es
überrascht nicht, dass er nach Matthäus als «der Prophet Jesus aus Nazareth in
Galiläa» 26bekannt war, und dass seine galiläischen Bewunderer glaubten,

223



er wäre einer der biblischen Propheten, sei es Jeremia oder Elia
redivivus. 27 Tatsächlich könnte man meinen: wenn er sich überhaupt
irgend jemandem nachbildete, dann dem Elia und dem Elisa, wie das
folgende Gespräch mit den Leuten seiner Heimatstadt Nazareth
nahezulegen scheint: «Jesus sprach : Jedenfalls werdet ihr mir das Sprichwort
vorhalten: Arzt, hilf dir selber! und sagen: Alle die grossen Taten, die,
wie wir gehört haben, in Kapernaum vollbracht worden sind, vollführe
auch hier in deiner Vaterstadt Er fuhr aber fort : Wahrlich ich sage euch :

Kein Prophet wird in seiner Vaterstadt anerkannt... Viele Witwen gab es
in Israel in den Tagen Elias... und doch wurde Elia zu keiner einzigen von
ihnen gesandt, sondern zu einer Witwe in Sarepta im Gebiet von Sidon.
Und viele Aussätzige gab es in Israel zur Zeit des Propheten Elisa, und
doch wurde kein einziger von ihnen gereinigt, sondern nur der Syrer
Naaman.» 28

III

Jesus war ein galiläischer Hasid : Darin liegt m.E. seine Grösse — und
auch der Keim für seine Tragödie. Dass er am notorischen galiläischen
Chauvinismus partizipierte, scheint deutlich an den ihm zugeschriebenen
xenophobischen Aussprüchen. Ein Rezensent meines Buches Jesus the
Jew hat es so formuliert: «Er nannte uns <Hunde> und <Schweine> und
verbot den Zwölfen, das Evangelium Heiden zu verkünden.» 29 — Aber
Jesus war auch und vor allem ein exemplarischer Repräsentant der
frischen und einfachen Religiosität, für die der palästinische Norden
bekannt war.

Eben deshalb konnte er auch nicht sonderlich beliebt sein bei den
Pharisäern : er legte das bei den Galiläern im allgemeinen übliche
mangelnde Fachwissen in halakhischen Angelegenheiten an den Tag, was
vielleicht sogar auf Desinteresse beruhte; er tolerierte die mutwillige
Missachtung bestimmter traditioneller (obwohl nicht, wie betont werden
soll, biblischer) Verhaltensmuster seitens seiner Jünger; er hielt
Tischgemeinschaft mit Zöllnern und Huren; und last but not least war seine

spirituelle Autorität explizit oder implizit daraufhin angelegt, seine
charismatischen Wirksamkeiten zu untermauern — eine Autorität, die
unmöglich so leicht in den Griff zu bekommen ist wie diejenige Autorität,
bei der Lehren vom Meister auf den Schüler weitergegeben werden. Nicht
dass irgendeine fundamentale Uneinigkeit in irgendeiner Basisfrage
zwischen Jesus und den Pharisäern bestanden hätte : Nur insofern Jesus,

224



der Prediger der teshuvah, der Umkehr, rhetorisch frei das Ethische
gegenüber dem Rituellen überbetonte — wie bestimmte Propheten vor
ihm — konnte ihm vielleicht vorgeworfen werden, jene gesellschaftlichen
Notwendigkeiten zu gering zu schätzen, die in organisierter Religiosität
am Tage sind. — Dass die Pharisäer auf der Treue gegenüber religiösen
Observanzen ebenso insistierten wie auf einem hohen ethischen Standard,
hat in den Jahrhunderten seine Nachfolge gefunden, als eine christliche
halakhah entwickelt wurde, die kaum weniger ausgefeilt und kasuistisch
war als unser talmudisches Gesetzeswerk

Der Konflikt zwischen Jesus aus Galiläa und den Pharisäern seiner
Zeit würde unter normalen Umständen bloss einem internen Kampf
zwischen Flügeln ein und desselben religiösen Körpers entsprochen haben
— so wie der Kampf zwischen Karaiten und Rabbaniten im Mittelalter,
oder der zwischen orthodoxen und progressiven Zweigen des modernen
Judentums. 30

Im ersten Jahrhundert waren die Umstände jedoch nicht normal Ein
eschatologisches und polit-religiöses Fieber war stets nahe daran
auszubrechen — wenn es nicht schon ausgebrochen war ; Galiläa war eine
nationalistische Brutstätte. Freilich, es gibt keinen Hinweis in den
Evangelien, dass Jesus in die revolutionären Affären der Zeloten
involviert gewesen wäre, aber wahrscheinlich ist, dass einige seiner
Anhänger den Zeloten verbunden waren und versucht haben, Jesus als

Messiaskönig auszurufen zur Befreiung des unterdrückten Volkes.

Die Vertreter des Establishments — Herodes Antipas in Galiläa, die
Hohenpriester und die Ratsversammlung in Jerusalem — hatten die wenig
beneidenswerte Aufgabe, «law and order» aufrechtzuerhalten und so eine
grössere Katastrophe abzuwenden. In ihren Augen war revolutionäre
Propaganda nicht nur ein Verstoss gegen das Gesetz der römischen Pro-
vinzialverwaltung, sondern auch eine mörderische Dummheit, die dem
nationalen Interesse entgegengesetzt war, ja nachgerade dazu angetan
war, nicht nur die unmittelbar Beteiligten der Rache des unbesiegbaren
Kaisers auszusetzen, sondern auch zahllose Tausende der unschuldigen
Landsleute. Aufrührer mussten auf dem einen oder anderen Wege stillgehalten

werden, durch Überzeugungskraft oder Gewalt, bevor es zu spät
war. So ist vom Hohenpriester der Ausspruch gegenüber Jesus überliefert
— und es ist unwesentlich, ob er authentisch ist oder nicht : «Es ist besser
für euch, dass ein einzelner Mensch für das Volk stirbt und nicht das ganze
Volk zugrunde geht.» 31 So in der Tat muss die Haltung des
Establishments ausgesehen haben. Nicht nur tatsächliche, sondern sogar
potentielle Führerschaft einer revolutionären Bewegung verlangte
höchste Wach- und Aufmerksamkeit. Johannes der Täufer, der nach

225



Josephus ein «guter Mann» war und «die Juden zu gerechtem Lebenswandel

aufrief», wurde in Herodes' Augen suspekt aufgrund seiner
«Eloquenz», die «zu irgendeiner Form von Erhebung» hätte führen
können; «Herodes entschied daher, es sei weitaus besser, zuerst
zuzuschlagen und sich seiner zu entledigen, als abzuwarten, bis sein Wirken
zu einem Aufstand führen würde. » 32 Jesus, denke ich, war das Opfer einer
ähnlichen vorbeugenden Massnahme, die von den sadduzäischen Führern
im «Interesse der Allgemeinheit» eingefädelt war.

Als Jesus sterbend an einem römischen Kreuz hing, unter einem titulus
mit der Aufschrift «Jesus von Nazareth König der Juden», rief er mit lauter
Stimme aus: «Eloi eloi lema shevaqtani? Mein Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen?» 33Nichts in meinen Augen umreisst schärfer die
Tragödie von Jesus dem Juden, dem von Freund wie Feind Missverstandenen,

als dieser Verzweiflungsschrei vom Kreuz. Aber dies war nicht das
Ende : Durch Jahrhunderte, durch die Generationen hindurch haben
Christen und Juden diesen Schrei nicht verstummen lassen. Seine

Anhänger verwandelten diesen Anbeter und Verehrer seines himmlischen
Vaters in einen Gegenstand der Anbetung selber, in einen Gott. Und sein
eigenes Volk, leidend unter den Verfolgungsqualen durch jene Anhänger,
schrieb Jesus irrtümlich christliche Glaubenslehren und Dogmen zu, von
denen viele — ich bin mir sicher — diesen galiläischen Hasid mit
Unverständnis, Unwillen und Trauer erfüllt hätten.

Möglicherweise lasse ich Jesus mit diesem skizzenhaften Porträt nicht
genügend Gerechtigkeit widerfahren. Im Besonderen kann die Biographie
eines vergangenen Lehrers nicht lebendig werden, wenn sie nicht begleitet
ist von einer Diskussion seiner wesentlichen Lehrbotschaft. Henry
Chadwick sagte mir: «Mein lieber Freund, Sie sind wie ein Examenskandidat,

der verschiedene miteinander verbundene Fragen zu
beantworten hat. Bis jetzt haben Sie nur die erste behandelt : Was für ein Jude
war Jesus Sie haben eine Theorie entwickelt. Aber ich wüsste nicht, ob
sie wahr oder falsch ist, wenn Sie nicht Ihre Lösung der restlichen Teile
des Puzzles vorlegen.»

Henry Chadwick hatte — natürlich — Recht. Mein Buch Jesus the Jew
ist nur der erste Teil einer Trilogie. Der Titel des zweiten Teiles lautet The
Gospel of Jesus the Jew. 34 Der dritte wird die Metamorphose Jesu des
Juden in den Christus der Christenheit in den Arbeiten von Paulus,
Johannes und der übrigen neutestamentlichen Verfasser beleuchten.

Wie ich schon hervorhob, begann ich meine Suche nach dem Jesus der
Geschichte um ihrer selbst willen, um zu zeigen, dass bei Anwendung der
richtigen Methoden etwas vom authentischen Bild des Meisters von
Galiläa aus dem geschichtlichen Dunkel wiedergewonnen werden kann.

226



Zu meiner Überraschung und Freude fühlt wenigstens einer meiner Leser,
dass das Buch einige interessante Seiten-Effekte haben mag. Jesus the Jew
«sei eine Herausforderung für das Christentum, obwohl das nicht das

primäre Ziel (des Buches) gewesen oder überhaupt intendiert gewesen
sein mag. Die Herausforderung liegt darin, dass die Christen — wenn sie

zum historischen Jesus zurückkommen wollen — auch in gewissem Grade
zu dem Judentum zurückkehren müssen, in dem er lebte, sich bewegte
und sein Sein hatte.» 35

Nachdem er des Buches Beitrag zur «Frage nach dem historischen
Rahmen von Jesu Wirksamkeit» und nach Jesu «eigenem Verständnis
seiner Sendung» gewürdigt hat, fährt weniger sicher, aber immerhin noch
ermutigend David Daube, vielleicht die einflussreichste jüdische Stimme
auf diesem Gebiet, fort: Ob das Buch «viel zur Beseitigung von
Animosität und Misstrauen beitragen wird, mag zweifelhaft sein. Diese
Haltungen sind weitgehend unabhängig von gelehrten Daten. Doch mit
Glück mag ein wenig bewirkt werden. Das gegenwärtige Klima gibt
einigen Grund zu hoffen » 36

ANMERKUNGEN

1. Vgl. mein Buch: Jesus the Jew: A Historian's Reading of the Gospels (Collins, 1973,

and Macmillan, New York, 1974. Paperback edition: Fortress, Philadelphia, 1981).
Es ist erhältlich auch in Spanisch (Muchnik, Barcelona, 1977), Französisch (Desclée,
Tournai-Paris, 1979) und Japanisch (United Church of Christ, Tokyo, 1979), demnächst
auch in Italienisch.

2. 10 October 1969.

3. Vgl. Rudolf Bultmann, Jesus, Tübingen 1951, 11.

4. «The Titulus Tiburtinus», Vestigia, vol. 17, 600.

5. Lk 3,23.
6. Mt 2,1-16; Lk 1,5.

7. Bell. Jud. 3,42.
8. Bell. Jud. 4,558.
9. Mk 6,54-56.

10. Mk 1,33-34.
11. Lk 13,32.
12. Mk 2,17.
13. 38,6-7.
14. Lk 13.13.

15. Mk 7,33ff.
16. Mt 8,5-13.
17. Bab. Talmud, Berakhoth 34b.

227



18. Ant. Jud. 8,45.
19. Tobit 8,2.
20. Ant. Jud. 8,46-47.

21. Mt 12,43-45.

of Newcastle upon Tyne, 1981).

22. Mk 5,1-15.
23. Bab. Talmud, Pesahim 112b.
24. Jes 35,5f.
25. Mk 2,3-12.
26. Mt 21,11.
27. Mt 16,14.
28. Lk 4,23-26.
29. Financial Times, 7 February 1974.

30. Viele mag es erstaunen, dass zur Zeit von Jesu Geburt die Pharisäer-Josephus zufolge
(Ant. 17,42) — nur wenig über 6000 Mitglieder zählten und die Essener (ebd. 18,20)
4000, während die jüdische Gesamtbevölkerung Palästinas auf 2-2,5 Mill, geschätzt wird.

31. Joh 11,50.
32. Ant. Jud. 18, 117-118.
33. Mk 15,34.
34. Siehe jetzt mein The Gospel of Jesus the Jew, Riddell Memorial Lectures (University

of Newcastle upon Tyre, 1981).
35. The Times Literary Supplement. 7 December 1973.

36. Journal of Jewish Studies 25 (1974), 336.

228


	Jesus der Jude

