Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Jesus der Jude

Autor: Vermes, Geza

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JESUS DER JUDE *

von Geza Vermes

«Jesus der Jude» list ein emotional besetztes Synonym fiir den Jesus
der Geschichte, wie er dem vergottlichten Christus des christlichen
Glaubens gegeniibersteht — ein Synonym, das schlicht die nicht nur fiir
viele Christen, sondern auch fiir einige Juden nicht leicht zu akzeptierende
Tatsache festhilt, dass Jesus ein Jude und nicht ein Christ war. Sie fordert
erneut die Suche nach der historischen Gestalt heraus, die als angeblicher
Griinder hinter dem Christentum steht.

Die Suche nach dem geschichtlichen Jesus, wie ich sie in meinem Buch
Jesus the Jew unternommen habe, wurde — soweit ich mir bewusst bin —
ohne weitere Motivationen angestellt: Meine Intention war, an die
historische Wahrheit um ihrer selbst willen heranzureichen — jedenfalls
nicht, ein vorgefasstes theologisches Konzept zu bestitigen. Ich will dies
erlautern. Wenn ich in Kontinuitdt mit mittelalterlicher jiidischer Tra-
dition angetreten wire zu beweisen, dass Jeshu nicht nur ein falscher
Messias, sondern auch ein Hiretiker, Verfithrer und Hexer war, dann
wire meine Untersuchung von Anfang an vorgefasst gewesen. Selbst wenn
ich es zu meinem Ziele erklart hitte, mich an der «Heimholung Jesu in das
jidische Volk» zu beteiligen, wire eine untendenzi¢se Untersuchung, eine
Analyse ohne Furcht oder Sympathie, sine ira et studio, unwahrscheinlich
gewesen.

Dasselbe gilt, wenn ein bewusster Christ sich auf eine solche Aufgabe
einldsst : Ist er von den dogmatischen Sétzen seiner Kirche iiberzeugt, die
behaupten, dass Jesus nicht nur der wahre Messias, sondern auch der
eingeborene Sohn Gottes, d.h. Gott selber ist, dann muss er die
Evangelien in besonderer Weise lesen und selbst dem neutralsten Satze
moglichst viel christlich-traditionelle Bedeutung beilegen — etwas, was er
in jedem anderen Kontext nicht einmal versucht wire zu tun.

* Aus dem Englischen tibersetzt von Peter Lampe.
Geza Vermes ist Inhaber eines Lehrstuhls am Oriental Institute von Oxford.

Adresse : The Oriental Institute, Pusey Lane, Oxford 0X1 2LE, England.

215



Mein Ziel ist, in der Vergangenheit nach Spuren jenes Galilders des
ersten Jahrhunderts zu suchen — jenes Mannes, der noch nicht die zweite
Person der Trinitdt oder der Apostat und Buhmann der volkstiimlich
judischen Vorstellung war.

Merkwiirdig genug: aufgrund der besonderen Natur der Evangelien
wiirde eine grosse Zahl von Christen — einschliesslich solch entgegen-
gesetzter Gruppen wie der «Durch-und-durch-Fundamentalisten» und der
hochst scharfsinnigen Kritiker des Neuen Testamentes — ein derartiges
historisches Unterfangen ipso facto fiir zum Scheitern verurteilt erklaren.
Unser Wissen {iber Jesus — wiirden sie erkldren — basiert zu hundert
Prozent auf dem Neuen Testament: auf Schriften, die nie als Historie,
sondern als Wiedergabe des Glaubens der ersten Jesusnachfolger gedacht
waren. Die Fundamentalisten folgern daraus, dass die in den Evangelien
eingewurzelte reine Wahrheit nur denen zugénglich sei, die den Blick-
winkel der Evangelisten teilen. Wer das nicht tue, sei — um einen im
Guardian 2 abgedruckten Brief zu zitieren — «noch in der Nacht ... und
(habe) so kein Recht, iiber Dinge zu schreiben, auf die sich nur
Eingeweihte verstiinden».

Als anderes Extrem sei Rudolf Bultmann genannt. Anstatt mit den
Fundamentalisten zu erkldren, dass die Suche nach dem historischen Jesus
nicht unternommen werden sollte, ist er fest davon iliberzeugt, dass eine
solche Suche gar nicht begonnen werden kann. Er ist der Meinung, dass
wir vom Leben und von der Personlichkeit Jesu so gut wie nichts mehr
wissen konnten, da die christlichen Quellen sich dafiir nicht interessiert
hitten. 3

Gegeniiber diesen beiden Standpunkten — und gegeniiber konfes-
sionell christlicher bzw. jliidischer Voreingenommenheit — mochte ich das
unabdingbare Recht des Historikers bekraftigen, einen Weg unabhéngig
von Glaubensiiberzeugungen zu beschreiten. Ich werde zugleich ver-
suchen zu zeigen, dass trotz weitverbreiteter akademischer Skepsis unser
beachtlich gewachsenes Wissen iiber die paléstinisch-jiidische Wirklich-
keit zur Zeit Jesu uns in die Lage versetzt, historisch verldssliche
Information selbst aus so nicht-historischen Quellen wie den Evangelien
Zu gewinnen.

Mit der Entdeckung und Erforschung der Rollen vom Toten Meer und
anderer archdologischer Schétze sowie dem damit verbundenen vertieften
Verstehen von Kultur, Ideen, Lehren, Lehrmethoden und Sprachen der
Juden neutestamentlicher Zeit ist es jetzt moglich, Jesus nicht einfach nur
gegen diese Szenerie abzuheben, wie Forscher des jiidischen Hintergrunds
des Christentums es zuweilen mit Vorliebe betreiben, sondern Jesus

216



nahtlos in das jidische Leben des ersten Jahrhunderts einzuordnen.
Gefragt muss werden, wo er in die historische Wirklichkeit eingefiigt
werden kann und ob das Evangelienbild dadurch an Glaubwiirdigkeit
gewinnt.

Zuerst mochte ich einige nicht-kontroverse Fakten aus Jesu Leben und
Wirken zusammenstellen, um darauf aufbauen zu k6nnen.

Jesus lebte in Galilda, einer Provinz, die zu seinen Lebzeiten nicht von
den Romern, sondern von einem Sohn Herodes’ des Grossen verwaltet
wurde. Seine Heimatstadt war Nazareth, ein unbedeutender Ort, der bei
Josephus, in der Mishna oder im Talmud keine Erwdhnung findet und
ausserhalb des Neuen Testamentes zuerst aul einer Inschrift in Caesarea
aus dem 3. oder 4. Jahrhundert begegnet. Ob er dort oder anderswo
geboren wurde, ist ungewiss. Die Bethlehem-Legende ist jedenfalls héchst
suspekt.

Jesu Geburtsdatum ist «nicht eigentlich ein historisches Problemy,
schreibt Sir Ronald Syme. ¢ Auch das Jahr des Todes Jesu wird nicht in
den Quellen erwidhnt. Dennoch ist der generelle chronologische Rahmen
klar umrissen: Jesus wurde gekreuzigt unter Pontius Pilatus, dem Pri-
fekten Juddas von 26-36 n. Chr.; sein offentliches Wirken soll sich kurz
nach dem 15. Jahr des Kaisers Tiberius (28/29 n. Chr.) abgespielt haben,
als Johannes der Taufer seinen Bussfeldzug unternahm. Ob immer Jesus
ein, zwei oder drei Jahre lang lehrte : seine Hinrichtung in Jerusalem muss
in den frithen 30er Jahren des 1. Jh. stattgefunden haben.

Jesus starb ziemlich jung. Lukas berichtet, Jesus sei ungefidhr dreissig
Jahre alt gewesen, als er Johannes den Tiufer aufsuchte. 5 — Einer der
Punkte, an denen Matthéus und Lukas, die einzigen Evangelisten, die die
Ereignisse vor und nach Jesu Geburt ausfiihren, {ibereinstimmen, ist der,
dass sie die Geburts-Ereignisse in die Zeit des Konigs Herodes datieren, ©
der im Friithjahr 4 v. Chr. starb.

Ich versuche, die Welt der Jugend und des [riihen Erwachsenseins Jesu
im zweiten und dritten Jahrzehnt des 1. Jh. zu skizzieren. Im fernen Rom
regierte Kaiser Tiberius. Valerius Gratus und Pontius Pilatus verwalteten
Judéda. Joseph Caiaphas war Hohepriester der Juden, Vorsitzender des
Jerusalemer Sanhedrin und Kopf der Sadduzéer. Hillel und Shammai, die
Haupter der hochst einflussreichen pharisdischen Schulen, lebten
moglicherweise noch; zu Lebzeiten Jesu wurde Gamaliel der Altere
Hillels Nachfolger. Nicht weit von Jerusalem, ein paar Meilen stidlich von
Jericho am Rande des Toten Meeres, dienten Gott in heiliger Zuriick-
gezogenheit die asketischen Essener, die als Jiinger des «Lehrers der
Gerechtigkeit» die Umkehr des Restes des Volkes zum wahren, nur ihnen

217



bekannten Judentum vorbereiteten. Im benachbarten Agypten, in
Alexandrien, harmonisierte der Philosoph Philo den jiidischen Lebensstil
mit der griechischen Bildung: ein von stddtischen Juden der Diaspora
gehegter Traum.

In Galilda war der Tetrarch Herodes Antipas Herr iiber Leben und
Tod — er hoffte (vergeblich), dass eines Tages der Kaiser seine
Erniedrigung beenden und ihm den Konigstitel verleihen wiirde. Zur
selben Zeit, im Gefolge der Steuerregistration bzw. des 6 n. Chr. vom
syrischen Legaten Publius Sulpicius Quirinius verordneten Census,
schiirten Judas der Galilder und seine S6hne die revolutiondren Ten-
denzen — Tendenzen, die in die zelotische Bewegung einmiindeten.

Dergestalt sah generell die Umwelt aus, in der Person und Charakter
des Juden Jesu geformt wurden. Wir wissen gleichwohl nichts Konkretes
iiber seine Erziehung und Ausbildung, seine Kontakte oder die Einfliisse,
denen er ausgesetzt gewesen sein mag. Denn ganz abgesehen vom un-
historischen Charakter der Kindheitsgeschichten schweigen sich die
Evangelisten iiber das Intervall zwischen dem zwolften Lebensjahr und
dem Beginn der 6ffentlichen Wirksamkeit vollig aus.

II

Nicht nur seine frithen Jahre, sondern auch den grossten Teil seines
Offentlichen Auftretens verbrachte Jesus in Galilda. Wenn wir die
Chronologie der synoptischen Evangelien (einjdhriges 6ffentliches Auf-
treten) iibernehmen, so verliess Jesus — sieht man von kurzen Exkur-
sionen nach Phonizien und Perda ab — seine Provinz nur einmal: bei
seiner schicksalhaften Reise nach Jerusalem zum Passah. Aber auch wenn
man dem lidngeren Zeitplan des Johannesevangeliums folgt, entsprachen
die judédischen Aufenthalte Jesu den vorgeschriebenen Pilgerreisen zum
Tempel und waren so von kurzer Dauer. Deshalb miissen wir in die
galildische Welt blicken, um ihn zu verstehen.

Das Galilda Jesu, besonders der Teil um den See Gennesaret herum,
war ein reiches und zumeist landwirtschaftlich genutztes Land. Die
Einwohner waren stolz auf ihre Unabhéngigkeit und wachten eifersiichtig
iiber ihr Judentum ; in dieser Hinsicht fiihlten sie sich — trotz von Judidern
oft gedusserter Zweifel — niemandem nachgeordnet. Auch waren sie
tapfer und zih. Josephus, Kommandant der Region wihrend des ersten
Jiidischen Krieges, lobt ihren Mut und beschreibt sie als «von friiher
Jugend an kriegerisch». 7

218



Tatsdachlich war in den Bergen Galildas die Rebellion gegen die
Regierung — jede Regierung, war sie hasmondisch, herodianisch oder
romisch — in der Zeitspanne zwischen der Mitte des 1. Jahrhunderts v.
Chr. und dem Jahr 70 n. Chr. an der Tagesordnung; angefangen bei
Ezekias, dem archilestes (Rduberhauptmann), dessen Aufruhr vom jungen
Herodes niedergeschlagen worden war, iliber den Erz-Zelot Judas, den
Galilder, und seine rebellischen Sohne, bis hin zu Johannes, dem Sohn
Levis von Gush Halav, und seinem «Galildischen Kontingent», das im
Krieg 66-70 n. Chr. im belagerten Jerusalem fiir «verbrecherische
Gesinnung und Wagemut» & bekannt war. Kurz, die Galilder wurden als
verlassliche Kdmpfer bewundert von denen, die mit ihren rebellischen
Zielen sympathisierten; wer das nicht tat, hielt sie fir gefdhrliche
Hitzkopfe.

In Jerusalem und in judédischen Kreisen hatten die Galilder den Ruf,
ein ungelehrter Schlag zu sein. In rabbinischer Redeweise wird ein
Galilder gewohnlich als Gelili shoteh bezeichnet, als dummer Galiléder. Er
wird als typischer «Bauer» vorgestellt, als «am ha-arez», religios unge-
bildet. Abgeschnitten vom Tempel und den Studienzentren Jerusalems,
scheint die galildische Volksreligion — bis in die 130er Jahre n. Chr. hinein
bis zur Ankunft der aus Javneh vertriebenen rabbinischen Akademie
(Usha) — nicht so sehr von der Autoritit der Priester oder der
Gelehrsamkeit der Schriftgelehrten abhéngig gewesen sein als vielmehr
vom Magnetismus lokaler Heiliger — wie dem des jiingeren Zeitgenossen
Jesu, Hanina ben Dosa, der als Wundertiter gefeiert wurde.

Wir wenden uns den Evangelien zu, um Bekanntschaft mit Jesus dem
Juden, oder besser: Jesus dem galildischen Juden zu machen. Ich lasse die
christologischen Spekulationen der frithen Christen beiseite, die ver-
schiedenen gottlichen Rollen des Messias, Kyrios, Gottessohnes usw., die
der Meister vor oder nach seinem Tod ausgefiillt haben soll. Ich werde
mich stiitzen auf jene einfachen Berichte der ersten drei Evangelien, die
davon reden, dass Jesus seine Landsleute beeindruckte und Ruhm unter
ihnen erlangte — besonders als charismatischer Lehrer, Heiler und
Exorzist. Von vornherein sollte klar sein, dass es hier nicht meine Absicht
ist, Jesu Lehren zu behandeln. Einiges in jedem Fall wird aber darauf
hinweisen, dass seine Botschaft wesentlich jidisch war, bzw: dass bei
bestimmten kontroversen Sachpunkten — zum Beispiel der Totenauf-
erstehung — Jesus die Meinung der Phariséer vertrat.

Die Kunde von Jesus — so die Evangelisten — erscholl durch ganz
Galildaa. Als Jesus und seine Jiinger aus dem Schiff am See Gennesaret
traten, «erkannten die Leute ihn sofort und liefen im ganzen Land umher
und brachten die Kranken auf Betten dorthin, wo sie horten, dass er war.

219



Wo er in Dorfer, Stddte und Hofe hineinging, da legten sie die Kranken
auf den Markt und baten ihn, dass sie auch nur den Saum seines Kleides
anriihren diirften. Und alle, die ihn anriihrten, wurden gesund.»  Ahnlich
hebt Markus auf Geschehnisse in Kapernaum ab, wenn er schreibt: «Sie
brachten zu ihm alle, die krank und von Ddmonen besessen waren ... Er
heilte viele, die mit mancherlei Gebrechen beladen waren, und trieb viele
bose Geister aus.» 10 Uberliefert sind auch die Worte Jesu: «Heute und
morgen werde ich bose Geister austreiben und Heilungen wirken.» 11
Und: «Nicht die Gesunden bediirfen des Arztes, sondern die Kranken. Ich
bin nicht gekommen, die Gerechten zu rufen, sondern die Siinder.» 12

Heute wiirden wir eine derartige Person als exzentrisch bezeichnen.
Aber erstens wire es anachronistisch, das 1. Jahrhundert mit Kriterien des
20. Jahrhunderts zu messen, und zweitens konnen selbst in heutigen
Zeiten Glaubensheiler und Wunderrebbe sowie deren sidkulare Pendants
auf medizinischem Gebiet vergleichbare therapeutische Erfolge erzielen,
wenn ihre Patienten von geniigend Glaubenskraft beseelt sind.

Um Jesu Heilungen und exorzistische Wirksamkeiten richtig beur-
teilen zu kOnnen, ist es notwendig zu wissen, dass die Juden in archaischer
Zeit einen Zusammenhang zwischen Krankheit, Ddmonischem und Siinde
erkannten. Als logische Erginzung zu derartiger Konzeption von Krank-
bzw. Gesundsein war es bis zum 3. Jahrhundert v. Chr. iiblich zu glauben,
dass die Inanspruchnahme der Dignste eines Arztes mangelnden Glauben
verrate, denn Heilen war Vorrecht Gottes. Die einzig-legitimen Mittler
zwischen Gott und dem Kranken waren Gottesménner wie die Propheten
Elia und Elisa. Erst mit Anbruch des 2. vorchristlichen Jahrhunderts
wurde dem Beruf des Arztes mehr oder weniger dadurch Ansehen
verliehen, dass auch von ihm, dem Arzte, persdnliche Heiligkeit gefordert
wurde. Der Weisheitslehrer Jesus ben Sira riet dem Frommen, in einer
Krankheit zu beten, zu biissen, Opfergaben zum Tempel zu senden — und
schliesslich den Arzt zu rufen, der Gott bitten modge um Einsicht in den
Grund der Erkrankung und die richtigen therapeutischen Massnahmen.
Er formuliert: «Der Herr selbst verleiht den Menschen das Wissen, um
sich durch seine wunderbaren Heilmittel zu verherrlichen. Durch sie heilt
der Arzt und bringt den Schmerz zur Ruhe.» 13

Jesu Heilkraft wird niemals dem Studium korperlicher oder geistiger
Krankheit zugeschrieben, nie einem erworbenen Wissen um Heilungs-
methoden, sondern einer mysteridsen Macht, die von ihm ausging und auf
den Kranken iiberstromte, wenn dieser mit ihm oder sogar nur mit seinen
Kleidern in Berithrung kam. In der Geschichte von der verkriimmten Frau
lesen wir: «Er legte ihr die Hénde auf, und alsbald richtete sie sich auf und

220



pries Gott.» 4 Zuweilen gehorten Beriihrung und Befehl zusammen: Ein
Taubstummer wurde geheilt, als Jesus seinen eigenen Speichel auf die
Zunge des Leidenden legte und dessen Ohren befahl, sich zu o6ffnen:
«Ephphatha (‘eppatah): Tu dich auf». 1°

Gleichwohl, in einer Geschichte vollbringt Jesus eine Heilung auch in
absentia, ohne dass der Kranke ihn zu Gesicht bekommt. Matthdus: «Als
Jesus hineinging nach Kapernaum, kam ein Hauptmann zu ihm, der bat
ihn und sprach: Herr, mein Knecht liegt zu Hause und ist gichtbriichig...
Jesus sprach: Ich will kommen und ihn gesund machen. Der Hauptmann
antwortete : Herr, wer bin ich, dass du unter mein Dach gehst? Nein,
sprich nur ein Wort, so wird mein Knecht gesund. Ich bin ja auch ein
Mann, der unter héherem Befehlt steht, und habe Mannschaften unter
mir, und wenn ich zu dem einen sage: Geh!, so geht er, und zu dem an-
dern: Komm/!, so kommt er, und zu meinem Knecht: Tu das!, so tut er’s.
Als Jesus das horte, verwunderte er sich und sagte zu seinen Begleitern :
Wabhrlich, ich sage euch, in Israel habe ich bei niemandem solchen
Glauben gefunden... Zu dem Hauptmann sagte Jesus: Geh heim! Wie du
geglaubt hast, so geschehe dir! Und sein Knecht wurde zur selben Stunde
gesund.» 16

Ich habe die Episode so ausfiihrlich angefiihrt nicht nur wegen des ihr
eigenen innewohnenden Interesses, sondern auch, um sie mit einem
talmudischen Bericht von einer der beriihmten Taten des Zeitgenossen
Jesu, des Hanina ben Dosa, zu vergleichen. Es wird sichtbar werden, wie
nahe beieinander die beiden Erzahlungen stehen.

«Als Rabban Gamaliels Sohn erkrankte, sandte er zwei seiner Schiiler
zu R. Hanina ben Dosa, damit er fiir jenen bete. Als dieser sie sah, ging er
ins Obergemach hinauf und betete. Als er wieder herunter kam, sprach er
zu ihnen: Gehet, denn das Fieber hat ihn verlassen. Sie sprachen zu ihm:
Bist du ein Prophet? Er sagte zu ihnen: Ich bin kein Prophet, auch kein
Prophetensohn, aber damit bin ich gesegnet: wenn mein Gebet fliissig
meinem Mund entstrémt, weiss ich, dass der Kranke gerettet ist; wenn
nicht, weiss ich, dass die Krankheit todlich ist. — Sie setzten sich und
schrieben die Stunde auf. Als sie zu Rabban Gamaliel kamen, sagte der zu
ihnen: Beim Himmel, ihr habt weder hinzugefiigt noch abgezogen, genau
so geschah es: in eben der Stunde verliess ihn das Fieber und er bat uns
um Wasser zu trinken.» 17

Jesu Zeitgenossen sahen hinter physischer und geistiger Erkrankung
keine natiirlichen Ursachen, sondern erkannten darin eine géttliche Strafe
fiir die vom Bd&sen angereizte Siinde — hervorgerufen von unmittelbarer
ddmonischer Besessenheit. Wenn der Exorzist diese bosen Geister

221



vertrieb und beherrschte, wurde er fiir einen Beauftragten Gottes gehalten
im Werke der Befreiung, der Heilung, des Vergebens.

Jesus war ein Exorzist, aber kein «professioneller»: er gebrauchte
keine Zauberformeln wie die angeblich von Koénig Salomo zusammen-
gestellten, ¥ auch keine stinkenden Substanzen, die selbst dem hart-
gesottensten Ddmon ungeniessbar waren. Er machte keinen Rauch wie
Jung-Tobit, indem er Herz und Leber eines Fisches verbrannte, ¥ er hielt
den Besessenen keine salomonischen baaras-Wurzeln unter die Nase, die
so stanken, dass — wie Josephus versichert — der Ddamon durch die
Nasenlocher entfloh. 20 Stattdessen begegnete Jesus den Besessenen
(Epileptikern und anderen) mit grosser Autoritit und Dignitdt und befahl
dem Bosen auszufahren. Gewohnlich wird dieser Akt als von Linderung
gefolgt beschrieben — und als von wenigstens zeitweiligem Verschwinden
der Symptome begleitet. (Selbst in den Evangelien scheinen die Damonen
eine mysteriose Begabung gehabt zu haben, den Weg zuriick in ihre
vormaligen Wirte zu finden). 2!

Bei Markus lesen wir : Jesus und seine Jiinger «kamen an das jenseitige
Ufer des Sees in das Gebiet der Gerasener. Als er dort an Land ging, lief
ihm von den Grédbern her ein Mann entgegen, der von einem unreinen
Geist besessen war. Er hatte seinen Aufenthalt in den Grédbern, und
niemand vermochte ihn zu fesseln, auch nicht mit einer Kette. Denn man
hatte ihn schon oft mit Fussfesseln und Ketten gebunden, aber er hatte die
Ketten immer wieder zerrissen und die Fussfesseln zerrieben, und
niemand war stark genug, ihn zu liberwiltigen. Er hielt sich allezeit, bei
Tag und bei Nacht, in den Grabern und auf den Bergen auf... und
zerschlug sich mit Steinen. Als er nun Jesus von weitem sah, kam er
herzugelaufen, warf sich vor ihm nieder und schrie... : Ich beschwére dich
bei Gott, quile mich nicht! Jesus war némlich schon dabei, ihm zu
gebieten: Fahre aus, du unreiner Geist, aus dem Manne! ... Die Leute...
kamen zu Jesus und sahen den frither Besessenen ruhig dasitzen, bekleidet
und ganz verniinftig; ... und sie gerieten dariiber in Furcht.» 22

Noch einmal muss ich die Evangelienerzdhlung mit einer Geschichte
parallelisieren, in der Hanina ben Dosa mit der Ddmonenbeherrscherin
zusammentrifft. «Lass niemanden nachts allein ausgehen... denn Mahlaths
Tochter Agrath und achtzehn Myriaden zerstdrerischer Engel gehen um,
und jeder von ihnen hat die Kraft zu schlagen... Einst traf sie R. Hanina
ben Dosa und sagte zu ihm: Wenn kein Befehl vom Himmel vorlédge, R.
Hanina ben Dosa zu schonen..., so wiirde ich dich angegangen haben. Er
sprach zu ihr: Weil ich so hochgeschitzt im Himmel bin, bestimme ich,
dass du niemals mehr durch eine unbewohnte Gegend féhrst.» 23

222



Jesus, der mit der Unmittelbarkeit des galildischen Heiligen Mannes
die Kranken heilte und die Michte des Bosen iiberwand, wurde als
Spender von Heilung und Gesundheit angesehen — eine der grdssten
Segnungen, die erwartet wurden fiir die Endzeit, wenn «des Blinden
Augen sich offnen und die Ohren der Tauben unverschlossen sein
werden», wenn «der Lahme wie ein Hirsch springen und die Zunge des
Tauben laut rufen wird.» 24

Aber in der Ursache-Wirkung-Kette, die in der Vorstellung der Alten
die Krankheit mit dem B&sen verband, bleibt ein weiteres Glied iibrig : die
Siinde. Neben der Heilung des Koérpers und der Reinigung des Geistes
blieb dem Heiligen Manne eine weitere Aufgabe : die Siindenvergebung.
In der bekannten Geschichte des Gelihmten zu Kapernaum heisst es:
«Vier Méinner trugen ihn, aber wegen der Volksmenge konnten sie nicht
an ihn herankommen. So deckten sie tiber der Stelle, wo Jesus sich befand,
das Hausdach ab... und liessen das Tragbett, auf dem der Geldhmte lag,
hinab. Als Jesus ihren Glauben sah, sprach er zu dem Geldhmten: Mein
Sohn, deine Siinden sind vergeben. Nun sassen da aber einige Schrift-
gelehrte und dachten bei sich: Wie kann dieser so reden? Das ist
Blasphemie! Wer kann Siinden vergeben ausser Gott allein? Jesus in
seinem Geiste erkannte, dass sie so bei sich dachten, und sprach zu ihnen:
Warum denkt ihr so in euren Herzen ? Was ist leichter, zu dem Gelihmten
zu sagen : Deine Siinden sind dir vergeben, oder zu sagen: Steh auf, nimm
dein Bett und gehe umher ? Damit ihr aber wisst, dass der Menschensohn
Vollmacht hat, Siinden auf Erden zu vergeben, sprach er zu dem
Gelahmten: Ich sage dir, steh auf, nimm dein Bett und geh heim! Und er
stand auf, nahm sogleich das Tragbett und ging vor aller Augen
hinaus. » 26

«Mein Sohn, deine Siinden sind vergeben» ist natiirlich nicht die
Sprache der Gesetzesgelehrten, aber auch keine Blasphemie. Im Ge-
genteil : Absolution von der Schuld der Verfehlung scheint Bestandteil des
charismatischen Stils gewesen zu sein. Das wird schoén illustriert in einem
wichtigen Fragment der Rollen vom Toten Meer, dem Gebet des
Nabonid, das einen jiidischen Exorzisten beschreibt, der die Siinden des
babylonischen Konigs vergab und so seine siebenjdhrige Krankheit heilte.
In dem in gewisser Weise dehnbaren, aussergewohnlich flexiblen reli-
giosen Sprachgebrauch Jesu und anderer spiritueller Ménner seiner Zeit
sind «heilen», «Ddmonen austreiben» und «Siinden vergeben» aus-
wechselbare Synonyme. In der Tat erinnern Sprache und Handlungsweise
Jesu an Heilige Minner sogar fritherer, vorjesuanischer Zeiten. Es iiber-
rascht nicht, dass er nach Matthéus als «der Prophet Jesus aus Nazareth in
Galilda» 26bekannt war, und dass seine galildischen Bewunderer glaubten,

223



er wire einer der biblischen Propheten, sei es Jeremia oder Elia
redivivus. 27 Tatsdchlich kénnte man meinen: wenn er sich iiberhaupt
irgend jemandem nachbildete, dann dem FElia und dem Elisa, wie das
folgende Gesprich mit den Leuten seiner Heimatstadt Nazareth nahe-
zulegen scheint: «Jesus sprach: Jedenfalls werdet ihr mir das Sprichwort
vorhalten: Arzt, hilf dir selber! und sagen: Alle die grossen Taten, die,
wie wir gehort haben, in Kapernaum vollbracht worden sind, vollfiihre
auch hier in deiner Vaterstadt! Er fuhr aber fort: Wahrlich ich sage euch:
Kein Prophet wird in seiner Vaterstadt anerkannt... Viele Witwen gab es
in Israel in den Tagen Elias... und doch wurde Elia zu keiner einzigen von
ihnen gesandt, sondern zu einer Witwe in Sarepta im Gebiet von Sidon.
Und viele Aussitzige gab es in Israel zur Zeit des Propheten Elisa, und
doch wurde kein einziger von ihnen gereinigt, sondern nur der Syrer
Naaman.» 28

I11

Jesus war ein galildischer Hasid : Darin liegt m.E. seine Grosse — und
auch der Keim fiir seine Tragddie. Dass er am notorischen galildischen
Chauvinismus partizipierte, scheint deutlich an den ihm zugeschriebenen
xenophobischen Ausspriichen. Ein Rezensent meines Buches Jesus the
Jew hat es so formuliert: «Er nannte uns <Hunde» und «Schweine> und
verbot den Zwdlfen, das Evangelium Heiden zu verkiinden.» 2 — Aber
Jesus war auch und vor allem ein exemplarischer Repridsentant der
frischen und einfachen Religiositét, fiir die der paldstinische Norden
bekannt war.

Eben deshalb konnte er auch nicht sonderlich beliebt sein bei den
Pharisdern: er legte das bei den Galildern im allgemeinen iibliche
mangelnde Fachwissen in halakhischen Angelegenheiten an den Tag, was
vielleicht sogar auf Desinteresse beruhte; er tolerierte die mutwillige
Missachtung bestimmter traditioneller (obwohl nicht, wie betont werden
soll, biblischer) Verhaltensmuster seitens seiner Jiinger; er hielt Tisch-
gemeinschaft mit Zollnern und Huren; und last but not least war seine
spirituelle Autoritdt explizit oder implizit daraufhin angelegt, seine
charismatischen Wirksamkeiten zu untermauern — eine Autoritédt, die
unmoglich so leicht in den Griff zu bekommen ist wie diejenige Autoritét,
bei der Lehren vom Meister auf den Schiiler weitergegeben werden. Nicht
dass irgendeine fundamentale Uneinigkeit in irgendeiner Basisfrage
zwischen Jesus und den Pharisdern bestanden hétte : Nur insofern Jesus,

224



der Prediger der teshuvah, der Umkehr, rhetorisch frei das Ethische
gegeniiber dem Rituellen {iberbetonte — wie bestimmte Propheten vor
ihm —, konnte ihm vielleicht vorgeworfen werden, jene gesellschaftlichen
Notwendigkeiten zu gering zu schitzen, die in organisierter Religiositat
am Tage sind. — Dass die Pharisder auf der Treue gegeniiber religiosen
Observanzen ebenso insistierten wie auf einem hohen ethischen Standard,
hat in den Jahrhunderten seine Nachfolge gefunden, als eine christliche
halakhah entwickelt wurde, die kaum weniger ausgefeilt und kasuistisch
war als unser talmudisches Gesetzeswerk !

Der Konflikt zwischen Jesus aus Galilda und den Pharisdern seiner
Zeit wiirde unter normalen Umstdnden bloss einem internen Kampf
zwischen Fliigeln ein und desselben religiosen Korpers entsprochen haben
— so wie der Kampf zwischen Karaiten und Rabbaniten im Mittelalter,
oder der zwischen orthodoxen und progressiven Zweigen des modernen
Judentums. 30

Im ersten Jahrhundert waren die Umsténde jedoch nicht normal! Ein
eschatologisches und polit-religioses Fieber war stets nahe daran aus-
zubrechen — wenn es nicht schon ausgebrochen war; Galilda war eine
nationalistische Brutstdtte. Freilich, es gibt keinen Hinweis in den
Evangelien, dass Jesus in die revolutiondren Affiren der Zeloten in-
volviert gewesen wire, aber wahrscheinlich ist, dass einige seiner An-
hinger den Zeloten verbunden waren und versucht haben, Jesus als
Messiaskonig auszurufen zur Befreiung des unterdriickten Volkes.

Die Vertreter des Establishments — Herodes Antipas in Galilda, die
Hohenpriester und die Ratsversammlung in Jerusalem — hatten die wenig
beneidenswerte Aufgabe, «law and order» aufrechtzuerhalten und so eine
grossere Katastrophe abzuwenden. In ihren Augen war revolutionédre
Propaganda nicht nur ein Verstoss gegen das Gesetz der romischen Pro-
vinzialverwaltung, sondern auch eine morderische Dummbheit, die dem
nationalen Interesse entgegengesetzt war, ja nachgerade dazu angetan
war, nicht nur die unmittelbar Beteiligten der Rache des unbesiegbaren
Kaisers auszusetzen, sondern auch zahllose Tausende der unschuldigen
Landsleute. Aufriihrer mussten auf dem einen oder anderen Wege stillge-
halten werden, durch Uberzeugungskraft oder Gewalt, bevor es zu spit
war. So ist vom Hohenpriester der Ausspruch gegeniiber Jesus iiberliefert
— und es ist unwesentlich, ob er authentisch ist oder nicht: «Es ist besser
fiir euch, dass ein einzelner Mensch fiir das Volk stirbt und nicht das ganze
Volk zugrunde geht.» 3! So in der Tat muss die Haltung des Esta-
blishments ausgesehen haben. Nicht nur tatsdchliche, sondern sogar
potentielle Fiihrerschaft einer revolutioniren Bewegung verlangte
hochste Wach- und Aufmerksamkeit. Johannes der Taufer, der nach

225



Josephus ein «guter Mann» war und «die Juden zu gerechtem Lebens-
wandel aufrief», wurde in Herodes’ Augen suspekt aufgrund seiner
«Eloquenzy», die «zu irgendeiner Form von Erhebung» hitte fithren
konnen; «Herodes entschied daher, es sei weitaus besser, zuerst zu-
zuschlagen und sich seiner zu entledigen, als abzuwarten, bis sein Wirken
zu einem Aufstand fithren wiirde.» 32Jesus, denke ich, war das Opfer einer
dhnlichen vorbeugenden Massnahme, die von den sadduzéischen Fiihrern
im «Interesse der Allgemeinheit» eingefadelt war.

Als Jesus sterbend an einem romischen Kreuz hing, unter einem titulus
mit der Aufschrift «Jesus von Nazareth Konig der Juden », rief er mit lauter
Stimme aus: «Eloi eloi lema shevagtani? Mein Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen ?» 33 Nichts in meinen Augen umreisst schirfer die
Tragoddie von Jesus dem Juden, dem von Freund wie Feind Missverstan-
denen, als dieser Verzweiflungsschrei vom Kreuz. Aber dies war nicht das
Ende: Durch Jahrhunderte, durch die Generationen hindurch haben
Christen und Juden diesen Schrei nicht verstummen lassen. Seine
Anhiénger verwandelten diesen Anbeter und Verehrer seines himmlischen
Vaters in einen Gegenstand der Anbetung selber, in einen Gott. Und sein
eigenes Volk, leidend unter den Verfolgungsqualen durch jene Anhénger,
schrieb Jesus irrtiimlich christliche Glaubenslehren und Dogmen zu, von
denen viele — ich bin mir sicher — diesen galildischen Hasid mit
Unverstidndnis, Unwillen und Trauer erfiillt hiatten.

Moglicherweise lasse ich Jesus mit diesem skizzenhaften Portrit nicht
geniigend Gerechtigkeit widerfahren. Im Besonderen kann die Biographie
eines vergangenen Lehrers nicht lebendig werden, wenn sie nicht begleitet
ist von einer Diskussion seiner wesentlichen Lehrbotschaft. Henry
Chadwick sagte mir: «Mein lieber Freund, Sie sind wie ein Examens-
kandidat, der verschiedene miteinander verbundene Fragen zu beant-
worten hat. Bis jetzt haben Sie nur die erste behandelt: Was fiir ein Jude
war Jesus ? Sie haben eine Theorie entwickelt. Aber ich wiisste nicht, ob
sie wahr oder falsch ist, wenn Sie nicht Ihre Losung der restlichen Teile
des Puzzles vorlegen.»

Henry Chadwick hatte — natiirlich — Recht. Mein Buch Jesus the Jew
ist nur der erste Teil einer Trilogie. Der Titel des zweiten Teiles lautet The
Gospel of Jesus the Jew. 3% Der dritte wird die Metamorphose Jesu des
Juden in den Christus der Christenheit in den Arbeiten von Paulus,
Johannes und der iibrigen neutestamentlichen Verfasser beleuchten.

Wie ich schon hervorhob, begann ich meine Suche nach dem Jesus der
Geschichte um ihrer selbst willen, um zu zeigen, dass bei Anwendung der
richtigen Methoden etwas vom authentischen Bild des Meisters von
Galilda aus dem geschichtlichen Dunkel wiedergewonnen werden kann.

226



Zu meiner Uberraschung und Freude fiihlt wenigstens einer meiner Leser,
dass das Buch einige interessante Seiten-Effekte haben mag. Jesus the Jew
«sei eine Herausforderung fiir das Christentum, obwohl das nicht das
primédre Ziel (des Buches) gewesen oder liberhaupt intendiert gewesen
sein mag. Die Herausforderung liegt darin, dass die Christen — wenn sie
zum historischen Jesus zuriickkommen wollen — auch in gewissem Grade
zu dem Judentum zuriickkehren miissen, in dem er lebte, sich bewegte
und sein Sein hatte.» 35

Nachdem er des Buches Beitrag zur «Frage nach dem historischen
Rahmen von Jesu Wirksamkeit» und nach Jesu «eigenem Verstdndnis
seiner Sendung» gewiirdigt hat, fdhrt weniger sicher, aber immerhin noch
ermutigend David Daube, vielleicht die einflussreichste jiidische Stimme
auf diesem Gebiet, fort: Ob das Buch «viel zur Beseitigung von
Animositdt und Misstrauen beitragen wird, mag zweifelhaft sein. Diese
Haltungen sind weitgehend unabhéngig von gelehrten Daten. Doch mit
Gliick mag ein wenig bewirkt werden. Das gegenwirtige Klima gibt
einigen Grund zu hoffen!» 36

ANMERKUNGEN

1. Vgl. mein Buch: Jesus the Jew: A Historian's Reading of the Gospels (Collins, 1973,
and Macmillan, New York, 1974. Paperback edition: Fortress, Philadelphia, 1981).
Es ist erhiltlich auch in Spanisch (Muchnik, Barcelona, 1977), Franzosisch (Desclée,
Tournai-Paris, 1979) und Japanisch (United Church of Christ, Tokyo, 1979), demnéchst
auch in Italienisch.

10 October 1969.

Vgl. Rudolf Bultmann, Jesus, Tiibingen 1951, 11.

«The Titulus Tiburtinus», Vestigia, vol. 17, 600.

Lk 3,23.

Mt 2,1-16; Lk 1,5.

Bell. Jud. 3,42.

Bell. Jud. 4,558.

Mk 6,54-56.

Mk 1,33-34.

. Lk 13,32

» Mk 2,17.

38,6-7.

« Ik 13,13

5. Mk 7,33ff.

. Mt 8,5-13.

. Bab. Talmud, Berakhoth 34b.

e e T O
NN AL SO 0XNOU A LN

22]



18.
19.
20.
21.

22
23
24.
23,
26.
27.
28.
29.
30.

31.
32.
33
34.

35.
36.

Ant. Jud. 8,45.

Tobit 8,2.

Ant. Jud. 8,46-47.

Mt 12,43-45.

of Newcastle upon Tyne, 1981).

Mk 5,1-15.

Bab. Talmud, Pesahim 112b.

Jes 35,5f.

Mk 2,3-12.

Mt 21,11.

Mt 16,14.

Lk 4,23-26.

Financial Times, 7 February 1974.

Viele mag es erstaunen, dass zur Zeit von Jesu Geburt die Pharisder-Josephus zufolge
(Ant. 17,42) — nur wenig iiber 6000 Mitglieder zdhlten und die Essener (ebd. 18,20)
4000, wihrend die jidische Gesamtbevodlkerung Paldstinas auf 2-2,5 Mill. geschitzt wird.

Joh 11,50.

Ant. Jud. 18, 117-118.

Mk 15,34.

Siehe jetzt mein The Gospel of Jesus the Jew, Riddell Memorial Lectures (University
of Newcastle upon Tyre, 1981).

The Times Literary Supplement. 7 December 1973.

Journal of Jewish Studies 25 (1974), 336.

228



	Jesus der Jude

