Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Die Suche nach dem historischen Hillel
Autor: Avery-Peck, Alan J. / Neusner, Jacob
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SUCHE NACH DEM HISTORISCHEN HILLEL (*)
von Alan J. Avery-Peck und Jacob Neusner

Wenn wir uns fragen, was wir wirklich wissen iiber Hillel, der im
allgemeinen als Zeitgenosse Jesu betrachtet wird, so stellen wir eine
Frage, die den Quellen fremd ist. Nicht etwa, dass ihre Verfasser nicht an
die vollstindige Wahrhaftigkeit der Geschichten iiber Hillel und der ihm
zugeschriebenen Ausspriiche geglaubt hétten. Sie glaubten durchaus
daran. Aber ihre Absichten waren keineswegs historischer Art. Sie
tendierten zu einem anderen Bereich von Fragen: Gesetz, Theologie,
Autoritédt und Prinzip. Sie hatten nur insofern Interesse an dem Menschen
und seiner Zeit, als sie etwas fiir ihre eigenen Fragestellungen lernen
konnten: Welche Handlungen werden von mir erwartet? Wie soll ich
leben? Wie alle anderen bedeutenden Rabbinen der talmudischen Lite-
ratur dient Hillel als Gesetzesautoritit, als theologisches Beispiel und als
moralisches Vorbild. Auch fiir Historiker, die die Entstehung und das
weiterwirkende Leben der religiosen Tradition iiber Hillel darstellen
wollen, sind diese Ansatzpunkte wichtig. Die Frage, was in Bezug auf den
Menschen selbst wirklich geschah, ist zu beschriankt. Sie konzentriert die
Aufmerksamkeit auf den kleinsten Bruchteil der vorliegenden Quellen.
Eine so begrenzte Annidherung entfernt die Quellen von ihrem natiir-
lichen Bedeutungs- und Predigtkontext. Gewiss, wenn das Hauptmotiv
einer Studie theologischer Natur ist, hervorgerufen durch das ganz
natiirliche christliche Interesse an der Umgebung und dem Hintergrund
Jesu, dann ist von diesem einen Gesichtspunkt aus nur der historische
Hillel von Wichtigkeit — der wirkliche Mensch, der gerade zur Zeit von
Jesu Geburt lebte. In diesem Fall iibernimmt die theologische Betrach-
tungsweise die Fithrung. Aber theologische Interessen schliessen das
Studium von Religionen in ihrer historischen Entfaltung und ihrer
sozialen Entwicklung aus. Der Anspruch der Theologen, Geschichte zu
betreiben, ist problematisch. Der Zielpunkt ist fiir sie die Theologie; der
historische Vorwand leicht zu durchschauen. Der Grund dalfiir liegt darin,
dass der Theologe Fragen stellen muss, die nicht in die Disziplin der
Geschichte gehoren, weil sie fiir die Methoden und Mdglichkeiten
historischer Forschung im wesentlichen irrelevant sind.

(*) Aus dem Amerikanischen von Gerda Burkhard.

Jacob Neusner ist Professor fiir Judaistik an der Brown University, Providence.
Adresse : Brown University, Providence, Rhode Islands 02912, USA.
Professor Alan Avery-Peck, Department of Jewish Studies, Tulane University,
New Orleans, Louisiana 70118 USA.

194



Gewiss, es ist fiir das Studium der Entstehung des Judentums einiger-
massen interessant, den historischen Hillel zu beschreiben. Aber die
wirklich wichtige Aufgabe liegt anderswo. Sie liegt in der Enthiillung der
Traditionen iiber Hillel als Fallstudie fiir die Entfaltung der Traditionen
des talmudischen Judentums. Ein Gegensatz dazu ist die Beschreibung des
historischen Jesus: sie ist entscheidend fiir die theologischen Entwicklun-
gen des Christentums.

Aus diesem Grunde auch werden die Fragen, was Jesus wirklich sagte
und tat, mit solch bemerkenswerter Intensitdt gestellt. Sie werden mit
einer Zielstrebigkeit verfolgt, welche die iibliche akademische Neugierde
ibersteigt. Von Gldubigen ist solches zu erwarten ; von Historikern nicht.

In diesem Aufsatz haben wir erstens vor, Probleme zu behandeln, die
beim Studium des historischen Hillel auftauchen, und zweitens, die
Entwicklung und die Traditionen kurz nachzuzeichnen, in denen sein
Name eine wichtige Rolle spielt. Wir hoffen, einen wichtigen Aspekt
beizutragen zu dem bedeutenden und befruchtenden Interesse, das der
Geschichte des Judentums von seiten der Gelehrten und Theologen des
Christentums entgegengebracht wird. Es geht darum, dass genau die-
selben kritischen Masstidbe, welche iiblicherweise in biblischen Studien
iiber das Alte wie das Neue Testament und in Studien iiber die Geschichte
des Christentums in Anwendung gebracht werden, nun auch in talmu-
dischen und verwandten Studien tiber die Geschichte des Judentums zum
Tragen kommen. Bis vor sehr kurzem (in Jerusalem auch heute noch)
wurden talmudische und verwandte Quellen in fundamentalistischer
Manier gelesen.

Es ist an der Zeit, dass Talmud-Studien mit kritischen Studien der
alten Religionen und der Geschichte im allgemeinen in Verbindung
gebracht werden. Spezialisten der rabbinischen Quellen sollte es erlaubt
sein, teilzunehmen — wenn auch als Aussenstehende — an der Diskussion
liber die grossen Probleme der Analyse antiken Bewusstseins und antiker
Kultur. Indem ein solches kritisches Unternehmen, wie wir es vor-
schlagen, all die vielen Biicher und Artikel iiber das antike Judentum fiir
altmodisch und unniitz erklirt, in denen die talmudischen und verwandten
Quellen leichtglaubig und unkritisch zur Information herangezogen
werden, ermoglicht es eine niitzliche und verstdndliche Diskussion. Denn
nur innerhalb eines gemeinsamen Rahmens kritischer Masstidbe, wechsel-
seitig verstdndlicher Denkmodelle und iibergreifender Fragestellungen
werden die verschiedenen Bereiche der Spezialisierung im Studium
antiken Christentums, Judentums und anderer Religionen und Kulturen
fahig werden, einander zu befruchten und zu unterstiitzen.

195



L. Biographie versus Kultur- und Religionsgeschichte

Wenn reiche, interessante biographische Materialien seit dem frithen
Altertum uber das Leben von Rabbinen tiberliefert worden wiaren, wie es
beim Leben der Kirchenviter der Fall war, wire es natiirlich, Studien in
Angriff zu nehmen {iber eine so wichtige Gestalt wie Hillel. Die Kenntnis
von Leben und Gedankengut solch bemerkenswerter Gestalten wie
Augustinus und Hieronymus ist enthalten in ihren Briefen, andern
schriftlichen Zeugnissen sowie in Geschichten und Beobachtungen,
welche von Zeitgenossen iiberliefert wurden. Die Verfiigbarkeit dieser
reichen Quellen macht das Studium der Personlichkeits- und Geistes-
entwicklung von Griindern und Kirchenvitern moglich, ja notigt dazu.
Diese Art von Kenntnissen ist fiir die alten Rabbinen einfach nicht
verfiigbar. Gesetzesausspriiche, die einer Gestalt wie Hillel zugeschrieben
wurden, und episodische, unzusammenhingende Geschichten iiber ihn
enthiillen nur wenig.

In Anbetracht des bescheidenen Standes der Information iiber den
historischen Hillel: warum sollte jemand die Frage aufnehmen, ob die
Person, der diese Ausspriiche zugeschrieben werden, sie auch wirklich
gesagt hat und ob die Person, tiber die Geschichten erzdhlt werden, die
ihr zugeschriebenen Handlungen wirklich ausgefiihrt hat? Es ist keines-
wegs ausgemacht, dass folgerichtige Einsichten und Ideen von zwin-
gendem Interesse daraus abgeleitet werden kdnnten. Nein, das Gegenteil
ist der Fall. Wenn wir wiissten, dass Hillel wirklich sagte und tat, was ihm
zugeschrieben und was iber ihn erzdhlt wurde, wiissten wir sehr wenig
iber das Judentum und die Juden der ersten Hilfte des ersten Jahr-
hunderts der gemeinsamen Zeitrechnung, der Zeit, in der sein Leben an-
gesiedelt wird. Es ist nicht viel mehr als das, was wir jetzt wissen ohne jene
Gewissheit der historischen Wahrheit der Reden und Geschichten. Denn
was wichtig ist in den Reden und Geschichten (ich wiederhole : auch wenn
sie alle «wahr» wiren), sind nicht ihr Gesetz, ihre Theologie und ihre
Weisheit im Besonderen. Es ist vielmehr ihr Platz innerhalb des umfas-
senderen Gefiiges von Gesetz, Theologie und Weisheit, dem alle rabbi-
nischen Reden untergeordnet sind, und der Interessen, denen alle Ge-
schichten und Erzéhlungen iiber Rabbinen zu dienen bestimmt sind.

Ein Ausspruch ist erhalten in einer iiberlieferten Zusammenstellung
von Ausspriichen, weil er innerhalb des grosseren topischen und thema-
tischen Rahmens dieser Zusammenstellung seinen Platz findet. Eine
Geschichte wird erzidhlt, weil sie paradigmatisch ist, nicht weil sie in
historischem Sinn, das heisst als einstiges Ereignis, geschehen ist oder hat
geschehen koénnen. Namen sind mit Ausspriichen verkniipft, weil die

196



Namen Autoritéit verleihen. Das heisst, der Name dient dem Vorhaben,
den Ausspruch zu erhalten, die Geschichte zu erzidhlen. Er verleiht dem
Ausspruch Glaubwiirdigkeit. Er vermittelt der Geschichte Dringlichkeit
und Giiltigkeit. Bestimmte Namen sind also sekundir gegeniiber den Aus-
spriichen, mit denen sie verkniipft werden, kaum entscheidend [iir die
Geschichte, in die sie eingesetzt werden. Die Austauschbarkeit von
Namen und Ausspriichen in rabbinischen Quellen ist aufschlussreich. Was
hier Hillel sagt, sagt dort Eleazar b. R. Sadoq.

Ein Moment der Reflexion iiber die Abwesenheit von Charakterisie-
rung und Individualisation der Charaktere in rabbinischen Erzdhlungen,
sei es aus der Periode von Moses und David oder von Hillel und Aqiba,
beweist diesen Punkt. Die besonderen Ziige Hillels als einer eigen-
standigen Person werden nie enthiillt, weil sie nie wichtig sind. Wenn er
angeblich demiitig, bescheiden und versohnlich ist, so deshalb, weil (in der
Sicht eines Rabbinen) Israeliten demiitig, bescheiden und versdhnlich sein
sollen. Es wird natiirlich fiir selbstverstandlich gehalten, dass «der histo-
rische Hillel», eine bestimmte Person, die in einer konkreten Zeitspanne
lebte, diese Ziige auch aufwies. Wenn er aber noch irgendwelche anderen
Charakterziige gehabt hat, so wird uns das nicht mitgeteilt. Der Grund,
warum er nicht als ein Individuum dargestellt wird, liegt darin, dass sich
kein Mensch fiir Individuen interessierte, fiir Menschen, die lebten und
starben, fiir einstige Begebenheiten, einmalig und besonders. Das Inte-
resse konzentrierte sich auf Individuen gerade insofern, als sie ganz und
gar nicht individuell, sondern paradigmatisch und didaktisch brauchbar
waren.

Rabbinische Quellen sind kollektiv. Sie sprechen fiir eine Bewegung,
eine Gemeinde, einen Stand. Sie beanspruchen Autoritét fiir das ganze
Volk Israel. Ihre Absichten sind génzlich konzentriert aul das Volk und
sein Leben. Der Platz des Individuums ist insofern definiert, als es Werte
der Gemeinschaft exemplifiziert. Dieser Punkt wird am besten begriffen
im Kontrast zwischen dem Heiligen, der die Werte des heiligen Volkes
verkorpert, und dem Helden, dem Genius oder einer anderen wahrhaft
bedeutenden Personlichkeit, die gerade darum bemerkenswert ist, weil sie
einmalig und um ihrer selbst willen denkwiirdig ist. Das Kollektiv der
Weisen verlieh einem Individuum seinen Status der Heiligkeit und
Autoritit. Diese Stellung wurde in allgemeiner Ubereinkunft erteilt und
nicht durch ungewdhnliche, individuelle Auszeichnung erreicht. Jemand
kann als Autoritdt bezeichnet werden, weil er treu und verlisslich die
Gruppe reprisentierte. An seiner Autoritéit hatten alle mitzuwirken.
Genies und Helden erfreuen sich definitionsgemiss selten ungeteilter
Zustimmung zu ihrer Autoritit und ihrem Rang.

197



Es ist wichtig, den Platz des grossen Mannes im Judentum zu
verstehen, so, wie er sich zeigt in den Quellen, in denen — ganz en passant
— Hillel zufillig in Erscheinung tritt. Anders wird die vollstindige Unan-
gemessenheit der Frage nach dem historischen Hillel nicht ganz klar
werden. Mein Argument ist nicht nur dieses, dass Biographie und erzih-
lende Geschichte nicht mdéglich sind und somit auch nicht versucht
werden sollten. Es ist auch dieses andere: selbst wenn wir uns auf die
Informationen, die wir haben fiir eine Kenntnis dessen, was wirklich
geschah und wer wirklich lebte, verlassen konnten, wiirden wir die
wichtige und interessante Arbeit, die vor uns liegt, grob missdeuten.

Geschichtsschreibung und Biographie in der Art dessen, was wir in
Amerika «hard-core-Wissenschaft» nennen, — das heisst: in der Art des
Denkens und Forschens, die fiir Historiker des 19. Jahrhunderts charak-
teristisch war und fiir manche ist, die heutzutage leben und arbeiten (fiir
das Studium des Judentums : hauptséichlich in Jerusalem) — sind fruchtlos,
purer Akademismus. Das meiste, was eine «hard-core-Wissenschaft» aus
den Quellen des alten Judentums ableiten will, verfehlt den Kernpunkt
dieser Quellen. Eine Untersuchung, ob eine Geschichte wirklich statt-
gefunden hat oder nicht, stellt unwichtige Fragen, so dass sie — auch
wenn ihr Erfolg beschieden sein sollte — trivial bleibt. Die Resultate sind
kaum erhellend fiir Fragen, die den Geistes- und Sozialwissenschaften,
wie wir sie heute praktizieren, wichtig sind.

1I. Fehler friiherer Forschungen zum historischen Hillel

Das Hauptproblem in fritheren biographischen Studien ist einfach. Sie
behandeln nicht nur den Menschen, sondern auch die Quellen, die von
ihm sprechen, unter Vernachlissigung des Kontextes. Beweisfithrungen
werden um individuelle Geschichten herum konstruiert. Ein Argument
will behaupten, dass die Gestalter einer Geschichte, wéren sie nicht im
Besitze einer Tradition iiber ihren Gegenstand gewesen, die Geschichte
nicht erzdhlt hitten. Wieder liegt «die Last des Beweises» angeblich bei
der Opposition. Das heisst: wenn man es vorzieht, eine Geschichte nicht
als bare Miinze zu akzeptieren, muss man beweisen, dass die Geschichte
in irgendeinem Detail nicht authentisch ist. Die Méngel solcher Selbst-
bedienungs-Argumente sind offensichtlich. Erstens sind sie unsystema-
tisch. Zweitens werden sie selten an einer breiten Auswahl von Texten
gepriift. Der dritte und wichtigste Punkt ist, dass sie alle Fragen des
literarischen Kontexts ignorieren. Tatsdchlich werden der Ursprung der
Geschichten und ihr Charakter als Bestandteile von Dokumenten, die mit

198



einer bestimmten polemischen oder theologischen Absicht geschaffen
wurden, unbeachtet gelassen.

Ich will diesen Punkt ausfithren, weil er grundlegend ist. Die Do-
kumente, welche Erzdhlungen iiber alte Rabbinen iiberliefern, sind, um
damit zu beginnen, nicht von diesen Rabbinen oder ihren Schiilern
geschrieben worden. Sie erheben iiberhaupt keinen Anspruch darauf, von
ihnen oder ihren Kreisen abzustammen. Folglich ist alles, was immer in
diesen Zusammenstellungen vorhanden ist, zu einem andern Zweck
ausgewahlt worden als dem der Erhaltung der grossen Taten oder Lehren
eines Heiligen. Diese Tatsache fiir sich genommen beweist weder Echtheit
noch Unechtheit. Sie drdngt dazu, die Absichten des vorliegenden
Dokumentes zu erkennen, die Motive, die die Auswahl bestimmter
Materialien, die Verwerfung anderer und die Revision und Umgestaltung
von allem, was gebraucht wurde, gelenkt haben. Sogar das, was authen-
tisch sein kann, gelangt daher durch einen Prozess (oder, soviel wir wissen,
durch viele Prozesse und Schichten) der Auswahl und der Revision
hindurch zu uns. Ein kompletter Lebenslauf eines alten Rabbis ist unter
diesen Bedingungen nicht mdglich. Ein partieller Lebenslauf ist der Natur
der Sache nach ziemlich grotesk, entstellt und wesentlich verschieden von
der realen Person, die darin dargestellt wird. Ob es einen Wert hat oder
nicht, einen solchen partiellen Lebenslauf zu erhalten, das hingt von
zeitgenossischen theologischen, nicht historischen Uberlegungen ab.

Der Grund, aus dem heraus man diese alten Zusammenstellungen
schuf und sie in Anspruch nahm als autoritative Doktrinen, bestimmt, wie
sie gelesen werden miissen. Ein Dokument, in welchem Hillel prominent
ist, die Mischna, will ein Bild der israelitischen Gesellschaft als eines
Gebadudes der Heiligkeit zeigen, wohlgeordnet und vollkommen, wie die
Schopfung ganz und vollkommen war. Diese utopische Gesellschaft
erwartet den Akt gottlicher Weihe am Ende der Zeiten, entsprechend
dem Akt gottlicher Weihe am Sabbat zu Beginn. Gewiss, in die Konstruk-
tion dieser geweihten Gesellschaft in Arbeit und in Ruhe sind die Aus-
spriiche zahlreicher Autoritdten, einschliesslich Hillels und seines Hauses,
eingeschlossen. Aber sie sind das Filigran, lediglich zur Zierde der Ober-
fliche dessen, was in Wirklichkeit eine einférmige, unverzierte Sammlung
eiserner Gesetze der Heiligkeit ist. Wenn ein Rabbi in dieser Sammlung
zitiert wird, ist es iiberhaupt nicht darum, weil sein Beitrag diese Gesetze
gestaltet. Es ist darum, weil er ganz nebenbei, im weiten Feld der Details,
zusammen mit vielen anderen, einen letzten Schliff zur kompletten
Konstruktion hinzufiigt.

Um die Dinge einfach darzustellen: wenn ein Ausspruch im Namen
eines Individuums zitiert wird, so deshalb, weil der Ausspruch nicht

199



wichtig ist. Wo sich Dispute ergeben, da finden sie statt aufgrund des
zugrundeliegenden, selbstverstdndlichen Prinzips, iiber das die Dispu-
tierenden sich einig sind. Die Konsequenz ist, dass Zitate in der Mischna
Teil eines Systems sind, welches Uneinigkeit sowohl betonen als auch
trivialisieren soll. Sie demonstrieren so durch das, was nicht der Meinungs-
verschiedenheit unterworfen ist, die eigentliche Einstimmigkeit der Hei-
ligen inbetrelf der Gesetze der Heiligkeit. Wer in der Mischna zitiert wird,
dessen Name lebt fiir immer weiter, versehen mit der Garantie, dass das,
was er sagt, Prinzipien bestétigt, die gemeinsam vertreten werden von den
namenlosen, nie zitierten Autoritidten, welche als Kollegium dahinter-
stehen und die Gesetze der Mischna legitimieren. Was hat Biographie mit
all dem zu tun?

Die noch spiteren rabbinischen Zusammenstellungen — nun bewegen
wir uns von ca. 200 A.D. bis in die Zeit von 300-500 A.D. — arbeiten auch
ihre eigenen polemischen Probleme aus. Sifra zu Leviticus beispielsweise
reprisentiert eine durchgehende Polemik gegen jene, die behaupten, dass
wichtige Gesetze selbsténdig bestehen konnten, erhaben iiber die Begriin-
dungen der Logik. Sifra behauptet im Gegenteil, dass die einzige feste
Basis fiir das Gesetz die Schriftexegese sei. Zwar zitiert Sifra fiir ihre .
Zwecke im allgemeinen wortlich die Ideen der Mischna und auch deren
Gesetze, doch insistiert sie auf einer Voraussetzung, welche die Schopfer
der Mischna zuriickweisen : das Gesetz kann ausschliesslich im Kontext
und auf der Grundlage der Schrift studiert werden. Die Mischna zitiert
selten Beweistexte der Schrift. Die Sifra und der Talmud versdumen das
kaum je.

Wenn nun Hillel in der Mischna oder in der Sifra erscheint — um zwei
Beispiele unter vielen anzufithren — so deshalb, weil die unter seinem
Namen iiberlieferten Materialien den Absichten der Verfasser dieser
Dokumente dienen. Auch wenn alle diese Ausspriiche und Geschichten
dem historischen Hillel zugehorten, so bleibt doch die Darstellung dieser
Person das, was die Schopfer der spateren Sammlungen, welche diese
Texte bewahrt haben, daraus gemacht haben. Um der Argumentation
willen rdumen wir einmal ein, dass die Materialien Hillel zugehdren: wie
wichtig sie nun aber in seiner Gedankenwelt waren, was fiir andere
Gegenstiande wichtig waren, die nicht mehr verfiigbar sind, und wie das,
was wir haben, sich einfiigt in eine iiberzeugende, umfassende Darstellung
des Menschen — dies sind Fragen, die nicht wirklich beantwortet werden
koénnen.

Das Problem besteht also nicht nur darin, dass wir nicht in naiver
Geistesverfassung an die Aussagen der Quellen iiber Hillel herangehen
diirfen. Es besteht darin, dass, selbst wenn wir es taten, der Charakter der

200



Quellen selbst einer biographisch-historischen Untersuchung im Weg
steht. Die Quellen verlangen andere Fragestellungen.

Es ist kaum moglich, die Biologie des Windes zu studieren. Das wére in
diesem Falle die falsche Wissenschaft! Wenn unsere Quellen Fragen nach
der Geschichte einer Religion in ihrem sozialen und geistigen Gefiige
aufgeben, so ist es dumm, ihnen biographische Fragestellungen zuzu-
muten: was sagte und tat der Mensch wirklich ? Wenn wir zuriickweisen,
was uns die Quellen sagen, zugunsten von dem, was wir von ihnen wissen
wollen, so zwingen wir ihnen unser Programm auf. Auf diese Weise
werden wir taub und blind dem gegeniiber, was sie uns iiber das Mensch-
sein zu sagen und zu zeigen wiinschen: ein Akt tiefer Respektlosigkeit
unsererseits. Indem wir akzeptieren, was die Quellen uns sagen wollen,
formen wir Fragestellungen humanistischen und sozialwissenschaftlichen
Lernens, iibereinstimmend mit den vorliegenden Informationen. Um zur
obigen Metapher zuriickzukehren: wir studieren dann die Physik des
Windes und die Biologie des Korpers.

Die Geschichte der Traditionen iiber Hillel mag uns zu einem Bild
Hillels, wie er am Ende des ersten Jahrhunderts v. Chr. und zu Beginn des
ersten Jahrhunderts n. Chr. lebte und dachte, fiihren oder nicht. Diese
Geschichte ist es, der wir uns zuwenden miissen. Sie liefert sowohl eine
Reihe von Tatsachen als auch eine Reihe spekulativer Moglichkeiten. Die
Tatsachen betreffen das, was man wahrend einer Periode von hundert
oder mehr Jahren iiber Hillel sagte oder in seinem Namen feststellte. Die
spekulative Moglichkeit betrifft das, was Hillel selbst gesagt oder getan
haben konnte. Natiirlich ist die erste Aufgabe die beschwerlichere. Wir
wollen beginnen:

1II. Die Geschichte der Traditionen iiber Hillel

Die friihesten Texte, die Hillel zugeschrieben werden, sind Gesetzes-
spriiche und Debatten. Diese finden sich in der Mischna (200 A.D.) und in
der Tosefta (ca. 200-400 A.D.), den frithesten Dokumenten des entste-
henden rabbinischen Judentums. Moralreden und Maximen kommen als
nichstes. Sie erscheinen zuerst in der Toselta, aber vorwiegend in der
noch spiteren talmudischen Literatur (ca. 400-600). Die letzte Phase in der
Entwicklung der Hillel-Tradition besteht aus biographischen Erzéhlungen,
welche zunichst in talmudischen, dann {iberwiegend in noch spéteren
Midrasch-Quellen (ca. 500-1500 A.D.) vorkommen. Wie wir sehen werden,
ist der Grad der historischen Authentizitidt der verschiedenen Materialien
eine direkte Folge des Alters des Dokuments, in welchem sie sich

201



befinden. Ein Kern frithen Materials, moglicherweise auf Hillel selbst
zuriickgehend, wurde in grossem Stile weiterentwickelt, als die rabbi-
nische Bewegung an Statur und Prominenz gewann. In den Gesetzes-
texten hat Hillel — grob gesehen — vier Interessenbereiche: kultische
Reinheit, Zehntabgaben von Naturalien, Tieropfer und das Wirtschalfts-
leben der israelitischen Gemeinschaft. Ein zentrales Anliegen des ge-
samten friithen rabbinischen Judentums sind die Aufrechterhaltung kul-
tischer Reinheit ausserhalb des Tempels und die saubere Abtrennung der
Naturalien-Opfer. Es ist daher nicht iiberraschend, dass diejenigen Hillel-
Materialien, die iliber diese Themen handeln, einigen Anspruch auf
Authentizitét besitzen. Die andern haben ihren Platz erst in der spateren
Entwicklung rabbinischer Gesetzgebung.

1. Kultische Reinheit

Eine menstruierende Frau macht Speisen und unbelebte Dinge, die sie
beriihrt, unrein. Das Problem besteht darin, wie man den Zeitpunkt
festsetzt, an welchem sie unrein zu sein beginnt; denn sie hat ja schon
einige Zeit, bevor sie wirklich merkt, dass sie ihre Periode hat, zu
menstruieren begonnen. Hillel (M. Nidda 1,1) verfiigt, die Frau als unrein
zu beurteilen vom frithesten Zeitpunkt an, an welchem sie zu menstruie-
ren begonnen haben konnte. Sobald sie selbst bemerkt hat, dass sie
menstruiert, wird sie riickwirkend fiir unrein gehalten seit dem letzten
Zeitpunkt, an dem sie wusste, dass sie nicht menstruierte. Das ist das
Gegenteil der Ansicht, die Shammai zugeschrieben wird, welcher riick-
wirkende Unreinheit nicht zuldsst. Er halt die Frau erst von dem Zeit-
punkt an fiir unrein, an dem sie entdeckt, dass sie ihre Periode hat. Die
Frage ist so grundlegend fiir vieles von M. Nidda, dass wir keinen Grund
haben anzunehmen, dass sie im Munde von Hillel und Shammai nicht
authentisch sei.

Ein anderer Gesetzesdisput iiber Angelegenheiten der Reinheit findet
sich in der Mischna und scheint im Wesentlichen authentisch zu sein L
Dieser Disput betrifft die Quantitit geschopften Wassers, die ein rituelles
Tauchbad untauglich macht (M. Eduyjot 1,3).

Gesetzesspriiche iiber Reinheit, welche sich in spiateren Dokumenten
finden, scheinen nicht authentisch zu sein. Manche finden sich in den
exegetischen Midraschim. In Sifra Shemini, Parashah 9,5, interpretiert
Hillel Lev. 11,24: Und der, welcher diese Insekten oder ithre Kadaver
beriihrt, wird unrein bis zum Abend. Er sagt : dies bedeute, dass die Person
unrein wird, auch wenn sie zum Zeitpunkt des Kontaktes in einem
rituellen Tauchbad steht. Hillel ordnet auch an, dass ein neuer Aussatz -

202



fleck, welcher sich innerhalb eines schon vorhandenen entwickelt, unrein
ist (Sifra Tazria, Pereq 9,16). Er wird fiir ein selbstindiges Anzeichen von
Aussatz gehalten. Beide Regeln finden sich in komplexen literarischen
Konstruktionen. Bei der ersten scheint Hillels Name mit einer schon
vorhandenen Auslegung verbunden worden zu sein 2 Die letztere er-
scheint in einer literatischen Einheit, welche Aqiba involviert 3. Wir haben
gute Griinde anzunehmen, dass diese Texte nicht auf den historischen
Hillel zuriickgehen.

Im Talmud sind sich Hillel und Shammai uneinig bei zwei weiteren
Fragen kultischer Reinheit. Hillel hélt dafiir, dass die Hénde eines
Menschen in einem sekundidren Zustand von Unreinheit sind. Das heisst,
dass sie nicht gewaschen werden miissen von jemandem, der gew&hn-
liches Essen im Zustand der Reinheit zu sich zu nehmen beabsichtigt. Sie
miissen nur dann gewaschen werden, wenn sie heiligere Dinge beriihren
— wie etwa Tieropfer. Shammai hilt dafiir, dass Hdnde in einem pri-
miren Zustand von Unreinheit sind. Sie miissen auch dann gewaschen
werden, wenn jemand nur gewdhnliches Essen im Zustand der Reinheit zu
sich zu nehmen wiinscht 4 Wie der spite literarische Ursprung des
Disputes anzeigt, wurde die Angelegenheit moglicherweise Hillel und
Shammai von spiteren rabbinischen Autoritdten zugeschrieben ° Ein
dhnliches Urteil ldsst sich anwenden auf die Auseinandersetzung dariiber,
ob Weintrauben zur Erntezeit fiir Unreinheit empfianglich werden oder
nicht & In B. Shabbat 17a wird dieser Punkt zu einem ausfiihrlichen
biographischen Bericht entwickelt. Gewaltandrohungen zwingen Hillel,
Shammais Sicht zu akzeptieren. Wiahrend Shammai die gesetzliche
Streitfrage gewinnt, wird die Angelegenheit so als Ganze zu Hillels
Gunsten gewendet, ein sicheres Zeichen spdten und tendenzidsen Ge-
schichtenerzihlens .

2. Zehntabgaben von Naturalien

Hillel und Shammai disputieren iiber die Quantitat von Teig, welche
eine Person produzieren darf, ohne die Verpflichtung einzugehen, Teig-
opfer abzusondern & Shammai hilt dafiir, dass das Opfer schon von einem
blossen gab ? von Teig abgesondert werden muss. Hillel bestimmt, dass
weniger als zwei gabs der Opferung nicht unterworfen seien. Aus for-
malen und substantiellen Griinden scheint es sich um einen [riithen Disput
zu handeln 19 Nicht der Fall ist dies fiir die Dicta, die Hillel in T. Maasrot
3, 24 von Juda zugeschrieben werden. Die in M. Maasrot anonym
gefundene Regel besagt: wenn ein Korb voller Naturprodukte einmal
beiseite gestellt wurde fiir den Verkehr am Sabbat, oder wenn er von einer

203



Person zu einer anderen als Geschenk gesandt wurde, dann darf er nicht
konsumiert werden, ohne dass die Abgaben zuerst abgesondert werden.
Es ist unwahrscheinlich, dass diese Regel auf Hillel zuriickgeht. Die
Mischna iiberliefert sie ohne Zuschreibung. Juda im spéten ersten
Jahrhundert ist die erste Autoritdt, welche behauptet, dass Hillel sie
angeordnet habe 11

3. Tempelopfer

Eine der bekanntesten Erzahlungen iiber Hillel betrifft die Frage, ob
das Passah-Opfer am Sabbat geopfert werden diirfe oder nicht. Aus zwei
verschiedenen Griinden sagt Hillel Ja. Der eine ist exegetischer Natur.
Hillel argumentiert mit der Analogie zu andern Tempel-Opfern, welche
sich iliber den Sabbat hinwegsetzen. Die andere Basis ist eine Gesetzes-
tradition, welche Hillel von seinen Lehrern iibernommen zu haben
behauptet. Der iibergreifendere Gesichtspunkt der Geschichte ist der,
dass Hillel aufgrund seiner Gesetzeskenntnis zum Patriarchen designiert
wurde (T. Pisha 4,13). Abgesehen von dieser tendenzidsen Funktion der
Geschichte als ganzer gibt es verschiedene Griinde fiir die Behauptung,
die Perikope gehe nicht auf Hillel zuriick. Erstens sollte weder Hillel noch
sonst jemand es notig gehabt haben, ein Urteil in dieser Angelegenheit zu
fillen12 Die Frage des sauberen Vorgehens in dem Falle, dass das
Passahfest auf den Vorabend des Sabbat fillt, wiare im Laufe der
israelitischen Geschichte oftmals virulent gewesen. Zweitens: auch wenn
dieser Fall eingetreten wire, hétten sich die Tempelautoritdten nicht an
Hillel gewendet oder seine Meinung akzeptiert. Literarische Analyse
schliesslich zeigt, dass die Geschichte spét ist, eine gut entwickelte litera-
rische Komposition. In ihr wird die Geschichte von Hillels Aufstieg zur
Macht an das Problem des Passahfestes gekoppelt 13. Diese verschiedenen
Uberlegungen weisen auf ein spéites Datum fiir die ganze Geschichte. Sie
entstand, als die Hilleliten schon an der Macht waren und fiir ihren
Meister beanspruchen konnten, was immer sie wollten. Das ist der Fall fiir
die friiheste Form der Geschichte, die sich in der Tosefta findet; und
gewiss auch fiir die spéteren talmudischen Versionen, in denen Hillels
exegetische Argumente ginzlich entwickelt, seine Gegner genannt und
ihre eigenen Antworten vorgebracht werden 4

Am Passahfest ass Hillel ungeséduertes Brot, bitteres Kraut und das
Passah-Opfer zusammen — als eine Art «Sandwich»: eine strenge
Auslegung von Ex. 12,8 15 Wie bei andern Hillel-Materialen, die zuerst in
der Tosefta zu finden sind, fand die Konstruktion dieser Geschichte lange
nach Hillels eigener Zeit statt 16, Sie besteht darauf, dass man in Hillels

204



eigener Weise handeln muss, fasst aber keinen andern moglichen Weg des
Handelns ins Auge. Die Streitfrage, wie das Passah-Opfer richtig gegessen
werde, war schon lange tot zur Zeit, als diese Geschichte gerahmt wurde.

Hille] und Shammai streiten, ob man an einem Festtage bei einem
Ganz-Opfer die Hinde auf den Kopf des Opfertieres stiitzen solle. Hillel
sagt Ja. Er hat keine Bedenken, dass, wenn man Gewicht auf das Tier legt,
man es veranlasst sich anzustrengen, was am Festtag verboten ist.
Shammai erlaubt das Stiitzen nicht: er bestimmt, dass dies verbotene
Anstrengung des Tieres bedeute. Nach der Mischna-Version wurde diese
Frage von allen Patriarchen (Hillel) und Gerichtsvorstehern (Shammai)
diskutiert. Als eine Reminiszenz an eine spezifische Streitfrage zwischen
Hillel und Shammai ist die Geschichte daher von geringem Wert. Die
spiteren Versionen, welche den Disput zu einer Beschreibung von Hillels
Aufstieg zur Macht entfalten 17, haben keinen besseren Anspruch auf
Historizitit. Sie reportieren, dass Hillel gezwungen wurde, mit Shammais
Ansicht {ibereinzustimmen, bis einer von Shammais eigenen Studenten
die Situation rettete. Die Geschichte gibt so vor, dass selbst die
Shammaiten gewusst hétten, dass die Ansicht Hillels korrekt war: eine
spiate Meinung. Uberdies statuiert sie — wie die Passah-Geschichte —
eine pharisidische Kontrolle des Tempels 18,

4. Gemeinschaftsregeln

Lev. 25,29 statuiert, dass eine Person, welche ein Haus innerhalb einer
ummauerten Stadt verkauft, diese Wohnung vom Kéufer wahrend eines
vollen Jahres zuriickkaufen kann. Hillel ordnet an, dass der Verkéufer,
wenn der Kéufer sich versteckt in der Absicht, den Riickkauf zu
verhindern, das Auslosungsgeld den Tempelautoritiaten vorlegen und sein
Eigentum wieder in Besitz nehmen kann. Der urspriingliche Kdufer kann
das Geld abholen, wann es ihm beliebt 1°. Auf diese Weise hindert Hillels
Anordnung die Leute daran, die Regel der Schrift zu umgehen. In einer
zweiten Anordnung desselben Charakters findet Hillel einen Weg, den
Schuldenerlass im siebenten Jahr zu verhindern (Dt. 15, 1-3). Seine Aktion
ist notwendig, weil Leute in der Furcht, ihr Geld nie zuriickzuerhalten,
vom Geldleihen abgelassen haben: eine Verletzung von Dt. 16,7. Hillels
Losung besteht darin, die Schulden einem Gerichtshof zu iibertragen,
welcher Riickzahlung auch im siebenten Jahr anordnen kann 20, Schliess-
lich dchtet Hillel Termingeschifte. Er hilt Profit, welcher auf solche Art
gewonnen wird, fiir verbotene Zinsen 2. Bei der Beurteilung der Histori-
zitdt dieser drei Anordnungen miissen wir nur ein Faktum in Rechnung

205



stellen. Anders als diese Regeln vorgeben, regierten in Hillels eigener Zeit
die rabbinischen Autoritdten den israelitischen Staat nicht und hatten
bestimmt keine Kontrolle iiber den Tempel. Die Geschichten stammen
von spéteren rabbinischen Zirkeln, welche fiir ihre Vorfahren eine Macht
beanspruchten, welche sie selber besassen. Sie gebrauchten Hillels
Namen, um ihrer eigenen Handlungsweise Authentizitdt zu verleihen.

5. Movralspriiche, Apophthegmata

Zwar erscheint diese Art von Materialien so friih wie die Mischna und
Tosefta, doch begegnet sie meist in Midrasch- und Talmud-Literatur. Wie
wir sehen werden, ergeben auch die Spriiche der fritheren Dokumente
einen Sinn im Kontext der polemischen Notwendigkeiten der spiteren
rabbinischen Bewegung. Es gibt wenig Grund anzunehmen, dass irgend-
welche dieser Texte auf die Zeit vor dem dritten Jahrhundert zuriick-
gehen.

M. Avot 2, 5-7 verzeichnet dreiundzwanzig Spriiche unter Hillels Na-
men. Hillel predigt Ubereinstimmung mit den Sitten und Regeln der
Gemeinschaft (eine Idee, die in T. Berakhot 2,11 entwickelt ist), ver-
dammt Geschwitz und ficht ungerechte Verurteilung anderer an. Stu-
dium, Frommigkeit und Geduld werden verherrlicht. (In spiteren biogra-
phischen Dokumenten werden Geschichten entwickelt, die zeigen sollen,
dass diese Ziige Hillel selbst charakterisierten.) Wihrend Lernen und
Frommigkeit gepriesen werden, werden die Angelegenheiten des Leibes
und dieser Welt beschimpft. «Je mehr Fleisch, desto mehr Wiirmer»,
statuiert Hillel. Finanzieller Gewinn und weltliche Besitztiimer fiithren zu
nichts. Kenntnis der Tora fiihrt zu ewigem Leben. Selbsterh6hung ist also
nicht das richtige Streben der Menschheit. Vielmehr sollte man sich mit
guten Taten und Studium beschiftigen. Dies bringt der Welt Frieden —
eine Anhdufung von Gemeinplétzen.

Die eben beschriebenen Ausspriiche erscheinen in M. Avot, um die
Bediirfnisse spiterer Rabbinengenerationen zu befriedigen 2?2 Die Liste ist
Teil einer Zusammenstellung des dritten Jahrhunderts, welche die Uber-
lieferung der miindlichen Tora von der Zeit des Tempels zur Generation
Judas des Patriarchen schildert. Ihre spezifische Funktion besteht darin
zu beweisen, dass die Lehrtradition von Hillel auf Johanan b. Zakkai, den
Griinder der rabbinischen Bewegung, iiberging. Wihrend der Anspruch,
dass diese Texte wirklich auf Hillel zuriickgehen, wenig evident ist, gibt es
aber eine starke Evidenz dafiir, dass spitere Autoritéten sie als Teil ihrer
eigenen tendenziosen Geschichtsschreibung Hillel zuschrieben.

206



Ein populdarer Ausspruch, welcher Hillel zugeschrieben wird, besagt,
dass Israeliten, wenn sie wiinschen, dass Gott sie segne («zu ihrem Haus
gehe»), den Tempel besuchen miissen («zu seinem Haus gehen»; T.
Sukka 4,3). Der Ausspruch kénnte aus der Tempel-Zeit und aus Tempel-
Kreisen stammen. Er behauptet einfach, dass der Tempel dort ist, wo die
Gottheit ihre Segnungen schenkt 23 Wenn auch diese Ansicht dem Phari-
sdismus oder dem spiteren Rabbinentum nicht fremd ist, so ist es doch
schwierig, die Herkunft des Sprichwortes nachzuweisen, welches ver-
mutlich die meisten Israeliten akzeptierten. Spatere Versionen wollen den
Ausspruch in den historischen Kontext der Feier der Wasserprozession
stellen 24 Aber das ist nicht zutreffend fiir die unausgeschmiickte Version,
die in der Tosefta zu finden ist.

6. Hillels Leben

Nur die spitesten Dokumente der rabbinischen Sammlung zeigen ein
betontes Interesse an Geschichten iiber Hillels Leben und Charakter. Sie
erkliren die Chronologie seines Lebens, zeigen auf, warum er sich von
Babylonien nach Paléstina begab, und erzdahlen Anekdoten, welche seine
Personlichkeit enthiillen. Wie ihre zeitliche Stellung in der Abfolge der
rabbinischen Literatur anzeigt, sind diese Geschichten Produkte der
Phantasie spaterer rabbinischer Schreiber. Thre Hillel-«Biographie» weist
nach, dass er in seiner Person all die guten Ziige verkorpert, welche wir in
dem hochgeachteten Vorfahren und Lehrer der rabbinischen Bewegung
erwarten mussen.

In vielen von diesen Geschichten dient Shammai als Folie, indem er
die schlechten Ziige verkorpert, gerade so wie Hillel die guten repréa-
sentiert. Vier solche Geschichten finden sich unter einer gemeinsamen
Uberschrift in B. Shabbat 30b-31a. Die Uberschrift, wiederholt als
Schlusssatz, fasst die ganze Geschichte zusammen: «Man soll immer
freundlich sein wie Hillel, nicht ungeduldig wie Shammai.» In der ersten
Geschichte (welche Shammai nicht einmal erwdhnt) wetten zwei Minner,
ob einer von ihnen Hillel bose machen kénne oder nicht. Der eine
versucht das, indem er Hillels Vorbereitung fiir den Sabbat mit einer
Reihe dummer Fragen unterbricht. Hillel nimmt jede Frage ernst, womit
er anzeigt, dass er sowohl geduldig als auch weise ist. In den andern drei
Geschichten nédhern sich Heiden zuerst Shammai und dann Hillel mit
Fragen iiber das Judentum. Shammai schimpft und stosst sie weg. Hillel
akzeptiert, dass sie sich nach ihren eigenen Bedingungen bekehren, spiter
lehrt er sie die Wahrheiten des Judentums. Im ersten Fall erlaubt er dem
Heiden, nur an die geschriebene, aber nicht an die miindliche Tora zu

207



glauben. Bald veranlasst er ihn, beide zu akzeptieren. In der zweiten
Geschichte lehrt Hillel einen Heiden alles vom Judentum in einem
einzigen Satz : « Was dir verhasst ist, das fiige auch deinem Nachbarn nicht
zu.» So wird ein moralischer Spruch, welcher Hillel in den friiheren
Texten zugeschrieben wurde, in einen ausgeschmiickten biographischen
Bericht verwandelt. In der letzten Geschichte will ein Heide sich zum
Judentum bekehren, um Hoherpriester zu werden. Auch wenn dieser
Wunsch unmoglich ist, akzeptiert Hillel den Mann und lehrt ihm nach-
traglich die Wahrheit.

Zwar enthiillt jede von diesen Geschichten einen Aspekt von Hillels
Charakter, wie er aus den fritheren Dokumenten bekannt ist; doch ist es
wenig evident, die Behauptung aufrechtzuerhalten, sie seien historisch.
Wenn sie es sind, so ist unklar, warum sie nicht vor dem vierten und
fiinften Jahrhundert bekannt waren und benutzt wurden. Uberdies haben
wir konkrete Beweise, dass frithe Geschichten und Ansichten tiber Hillel
in den spédteren Dokumenten weiterentwickelt wurden. Dies wird be-
wiesen durch die Geschichte, welche in T. Pe’a 4,10 erstmals berichtet
wird. Hillel kauft fiir einen armen Mann ein Pferd und einen Sklaven, so
dass der Mann ein anstidndiges Leben fiithren und seinen Unterhalt selbst
bestreiten kann. Die spitere talmudische Version, B. Ketubbot 67b,
erweitert die Geschichte. Sie berichtet, dass Hillel einmal, als er keinen
Sklaven beschaffen konnte, selbst dem Mann diente. Diese Art der
Erweiterung exemplifiziert die allgemeine Tendenz der biographischen
Texte des Talmud.

Hillels Frommigkeit wird gezeigt in einer Geschichte, welche eine
Tugend Shammais in eine Untugend verwandelt 25. Um den heiligen Tag
zu ehren, legt Shammai das beste Essen, das er wihrend der Woche findet,
fiir den Sabbat beiseite. Dies gereicht ihm zur Verurteilung, wenn uns
gesagt wird, dass Hillel wihrend dieser ganzen Woche nur Taten um des
Himmels willen vollbrachte. Die Authentizitit dieser Geschichte ist
suspekt, weil die unterschiedlichen Praktiken der Meister den Gesetzes-
positionen in einem Disput zwischen der viel spiteren Richtung Hillels
und der Richtung Shammais entsprechen 26, Die Shammaiten setzen fest,
dass man sich vom Anfang jeder Woche an auf den Sabbat vorbereiten
solle. Die Hilleliten fordern, dass eines Menschen Taten jeden Tag um des
Himmels willen vollbracht werden miissen. Jede Schule entwickelte eine
Geschichte iiber ihren Meister, welche ihre besondere Gesetzesposition
verteidigte.

Hillel stammte von David ab?”. Dieser Anspruch kann nicht vor dem
Ende des zweiten Jahrhunderts entstanden sein, zu welcher Zeit es fiir das
palastinensische Patriarchat wichtig wurde, davidische Abstammung zu

208



beanspruchen, welche das babylonische Exilhaupt fiir sich selbst in
Anspruch nahm. Auch als armer Mann studierte Hillel téglich die Tora?28,
Er gab die Hilfte des wenigen, was er verdiente, dem Tiirhiiter des
Studienhauses, um eintreten und die Lehren von Shemaia und Abtalion
horen zu kdnnen. Diese Meister anerkannten Hillels Grosse. Hillel lebte
— wie vor ihm Moses und nach ihm Johanan b. Zakkai und Agiba —
hundertzwanzig Jahre. Eine zweite Geschichte begliickwiinscht Hillel
ebenfalls und unterstreicht dabei die vergleichbare Grosse Johanan b.
Zakkais. Johanan war der bedeutendste von Hillels achtzig Schiilern 2°.
Wie ihre polemischen Absichten zeigen, haben diese Geschichten ihren
Platz im entwickelten Rabbinismus. Sie sagen uns nicht so viel tiber Hillel,
aber mehr iiber das Bediirfnis der rabbinischen Bewegung, die Bedeutung
ihrer Griinder, Johanans und Hillels, zu vergrdssern. Zwei weitere
Geschichten illustrieren Hillels Ruhm im Studium und in der Frommig-
keit. Er war einer der drei in der jiidischen Geschichte, welche die Tora
wieder auf ihren zentralen Platz riickten 3°. Aufgrund seiner Frommigkeit
hatte er keine Angst, dass seiner Familiec etwas Boses widerfahren
konnte 31,

Die Quellen liefern zwei verschiedene Bilder, warum Hillel von
Babylonien nach Paléstina auswanderte. Das eine ist, dass er als Gelehrter
ging, um gewisse Gesetzesfragen zu beantworten 32 Der andere Bericht
besagt, dass Hillel die Tora tiberhaupt nicht lehrte, bevor er im Alter von
vierzig Jahren Palidstina erreichte 33, Erst nach der Ankunft diente er
vierzig Jahre lang den Weisen und wirkte dann vierzig Jahre lang als
Patriarch. Der Gebrauch der stehenden Wendung «aus diesem Grunde
kam Hillel von Babylonien herauf» in der friitheren Geschichte und das
Erscheinen der stereotypen Zahl «vierzig» in der zweiten bezeugen wenig
historische Glaubwiirdigkeit fiir diese Berichte. Es ist unmoglich, die
tatsdachliche Chronologie von Hillels Leben oder den Grund fiir seine
Wanderung ausfindig zu machen.

Die  Rabbinen beweisen ihre Achtung fiir Hillel, wenn sie sich an
seinem Totenbette seine guten Eigenschaften in Erinnerung rufen 34 In
Anwendung der stehenden Phrase, welche beim Tod etlicher Grosser
aufgesagt wurde 35 sagen sie: «Ach, der fromme Mann, der bescheidene
Mann, der Schiiler von Esra.»

IV. Die friihesten Traditionen im Kontext

Wihrend wir nicht sicher sein kdnnen, dass Hillel tatsdchlich sagte,
war ihm zugeschrieben wurde, so konnen wir doch reichliche Zeugnisse

209



dafiir sammeln, dass die Topoi der Gesetzesregeln, welche in den
friihesten Zusammenstellungen erscheinen — natiirlich zweihundert
Jahre nach seinem Leben — ganz {ibereinstimmen mit dem, was anderen
Autoritdten vor 70 zugeschrieben wird. Die hauptsdchlichen Themen von
Hillels Gesetzesausspriichen sind gidnzlich kongruent mit den Interessen
anderer, von welchen angenommen wird, dass sie zur selben Zeit, vorher
oder kurz nachher gelebt haben.

Diese Schichten des Mischna-Gesetzes, welche auf die Periode vor den
Kriegen zuriickzugehen scheinen, behandeln vor allem die speziellen
Heiratsgesetze (in M. Jevamot), unterschiedliche Regelungen zur Frage,
wann sexuelle Beziechungen aufgenommen werden diirfen und wann nicht
(in M. Nidda), und die Gesetze, welche die Griinde fiir Unreinheit und das
Erreichen von Reinheit definieren — mit spezieller Beziehung auf die
héduslichen Mabhlzeiten (in gewissen Teilen von M. Ohalot, Zavim, Kelim
und Migwa’ot). Was wir vor uns haben, ist das Geburtsstadium einer
Gruppe. Wenn eine Gruppe einmal Gestalt angenommen hat um irgend-
eine besondere Offentliche Streitfrage oder Doktrin herum — wie bei
aussergewOhnlichen Tabus iiber das Essen —, so muss sie auch die Mittel
sozialer Differenzierung in Angriff nehmen, welche ihre fortgesetzte
Existenz sichern werden. Denn wenn die Gruppe einmal geboren ist, muss
sie danach trachten, das Alltagsleben ihrer Anhédnger zu bestimmen und
zu formen und eine Gemeinschaft zu bilden, welche Ausdruck ihrer
allgemeinen Weltanschauung ist. Die Grundlagen einer dauerhaften
Gemeinschaft werden dann festgelegt durch Regeln, welche bestimmen,
was fiir Nahrung gegessen werden darf, unter welchen Umsténden und mit
welchen Leuten:; wen man heiraten darf, und mit was fiir Familien man
sich durch Heirat verbinden darf; und wie sexuelle Beziehungen zeitlich
geregelt werden. In dem Masse, in dem diese Regeln sich nicht nur unter-
scheiden von jenen, welche von andern eingehalten werden, sondern die
Leute, welche sie befolgen, unannehmbar machen fiir die, welche sie nicht
befolgen und vice versa, werden die Linien der Verschiedenheit und der
unterscheidenden Struktur immer unverbriichlicher.

Die Mischna-Gesetze im allgemeinen, diejenigen Hillels einge-
schlossen, beginnen zu leben innerhalb einer Gruppe von Leuten, die
zusammengehalten werden durch eine gemeinsame Uberzeugung: nor-
male Nahrung sei zu essen nach kultischen Regeln, welche in der Meinung
der priesterlichen Gesetzgeber von Leviticus und Numeri zunéchst nur zur
Anwendung im Tempel bestimmt waren. Die Gruppe hat iiberdies weitere
Regeln dariiber, wer sich ihr zugesellen diirfe und wer nicht. Diese
Gesetze bilden eine schiitzende Grenze, welche den einschliessen, der
darin ist, und den ausschliessen, der draussen ist: Die Mischna nennt uns

210



den Namen der Gruppe nicht, welche reprasentiert wird durch die Namen
von Shammai, Hillel und ihren Richtungen, ebenso wie von Gamaliel,
Simeon b. Gamaliel, seinem Sohn, und andern, welche in der Mischna
erscheinen und welche deutlich die fritheste Schicht ihrer namentlich
bekannten Autorititen bilden. Wichtiger ist: die Uberzeugungen der
genannten Autoritdten befassen sich mit Details. Das weite Feld der
Ubereinstimmung wird von ihnen nicht im einzelnen iiberblickt und
ausgesteckt. Nach allem was wir wissen, représentieren also die konkreten
Diskussionsthemen die strittigen Punkte von nicht mehr als einem kleinen
Teil einer viel grosseren Gruppe, welche anderwiérts noch andere Punkte
der Diskussion und des Streits gehabt hat.

Das Ergebnis ist einfach. Wir wissen von zwei gesonderten Gruppen in
der Periode vor den Kriegen, welche besondere Uberzeugungen iiber
Speisetabus und iiber das Heiraten innerhalb ihrer Gruppen vertraten,
den Essenern und den Pharisdern. Weil Gamaliel und sein Sohn Simeon in
der Mischna erscheinen und, wenn sie in andern Schriften vorkommen 3¢,
ebenfalls Pharisder genannt werden, nimmt man im allgemeinen an, dass
das Buch, welches Ausspriiche in ihren Namen enthélt, ihr Buch ist, das
heisst: ein Buch, das seinen Ursprung bei den Pharisdern hat. So wird
vorausgesetzt, dass die Mischna als pharisidisches Buch begann. Das kann
zwar gut so sein; aber die innere Evidenz der Mischna selbst lenkt unsere
Aufmerksamkeit nicht nur auf die Pharisder. Es gab immerhin Essener,
welche dieselben Gesetze innerhalb ihres sozialen Systems aufrechter-
halten haben konnen. Und vieles, was iiber die Pharisider geschrieben
steht, scheint gar nicht eine Sekte der Heiligkeit oder eine Speise-Gemein-
schaft zu beschreiben — einschliesslich ihrer Kdmpfe mit Jesus und der
seinen mit ihnen. Auch werden die Phariséder in der Mischna nicht einmal
erwihnt in jenen Perikopen, deren Ideen zweifelsfrei in die Periode vor
den Kriegen gehoren. Die Mischna spricht meistens von den Richtungen
Shammais und Hillels. Wir wissen nicht einmal, ob vor uns nur die Ideen
radikaler Priester liegen, oder von Laien, welche vorgeben, Priester zu
sein, oder von einer Mischung beider. Die Nachrichten iiber die Essener
legen die dritte der drei Moglichkeiten nahe. Aber das entscheidet die
Frage nicht fiir die Gruppe aus der Zeit Hillels vor der Schicht der
Mischna. Wir sind nicht einmal sicher, dass wir die Gruppe mit
irgendeinem spezifischeren und definitiveren Namen bezeichnen konnen
als mit «Gruppe» (vielleicht «Sekte»). Wir verwenden ein allgemeines
Wort, um nicht die Bedeutungen wachzurufen, welche mit genaueren
Kategorien verbunden sind. — Kurz gesagt: die Topoi der Ausspriiche,
welche Hillel zugeschrieben werden, fallen ganz und gar in das Programm
der Fragen, welche fiir Mischna-Autorititen charakteristisch sind, von

211



denen angenommen wird, dass ihre Bliitezeit vor 70 war. Er kdnnte also
viele von den Gesetzesspriichen, die seinen Namen tragen, tatsidchlich
gesagt haben.

V. Der historische Hillel?

Wie miissen wir von hier aus weitergehen? Zunéchst miisste nach
einem allgemeinen Kriterium gefragt werden, mit dem sich systematisch
bestimmen liesse, ob ein gegebener Rabbi wirklich sagte, was ihm
zugeschrieben wird, und was er gesagt haben konnte. Es ist hoffnungslos,
auf einer ad hoc-Basis vorzugehen (wie es bei den meisten israelischen
Gelehrten der Fall ist) und iiber Ausspriiche und Geschichten einzeln zu
spekulieren.

Wir befinden uns auf festem Boden mit der Behauptung, jemand habe
die Gedanken wirklich gedacht, die man ihm zuschreibt, wenn wir in
verifizierter Form Aussagen haben, die er selbst personlich machte und
weitergab. Wir haben solche Dokumente fiir Paulus, aber nicht fiir Hillel ;
fiir Augustinus und Origenes, aber nicht fiir Jesus.

Wir sind auf weniger festem Grund, wenn wir Aussagen in der Hand
haben, welche ein Mann zu den Leuten um sich herum machte und welche
von ihnen sofort oder bald nachher aufgeschrieben, dann von dem Mann
selbst durchgesehen und auf ihre Richtigkeit korrigiert wurden. Solche
Texte konnen von den Propheten des Alten Testaments stammen, aber
nicht von Moses, nicht von Hillel, und, so weit wir heute sehen, nicht von
Jesus.

Wir sind auf noch weniger sicherem Grund, wenn wir es mit Aussagen
zu tun haben, die jemand angeblich gemacht hat und die zusammen-
getragen wurden in Dokumenten, die spiter wieder durchgesehen und
tiberarbeitet wurden — im Lichte von Umstidnden, welche anderswo und
lange Zeit spéter herrschten. Gleichwohl ist es durchaus mdoglich, dass in
Bezug auf Hillel in einem Prozess der Bewahrung und Uberlieferung von
Ausspriichen Materialien iiber zwei Jahrhunderte hinweg von seinem Tod
bis zur Aufzeichnung der Mischna sich erhalten haben. Aber dann gehort
die Auswertung der Texte zu dem umfassenderen Prozess der Bestim-
mung der Geschichte von Ideen — in Aussagen und Erzdhlungen —,
welche in der Mischna enthalten sind.

Wie auch immer, die Mischna ist das erste und hauptsidchliche
Dokument jener Spielart des Judentums, die in Hillel eine Haupt-Autoritét
findet. 200 Jahre nach Hillel ist sie vollstindig. Wir kénnen aufgrund

212



dieses Dokuments vielleicht etwas sagen iiber die Abfolge von Ideen von
der friihen Zeit zur spiten. Aber auch wenn wir imstande sind zu
beweisen, dass Ideen oder Gesetze, wie sie in einigen der Aussagen
enthalten sind, welche Hillel zugeschrieben werden, auf die Periode vor
der Zerstorung des Tempels im Jahre 70 zuriickgehen, so ist dies doch der
letzte Schritt, den wir tun konnen. Auf der Basis der Evidenz, die wir in
der Hand haben, kéonnen wir nicht demonstrieren, dass eine Aussage,
welche ein Prinzip oder eine Idee enthélt, die hdchstwahrscheinlich vor
dem Jahre 70 verbreitet war, wirklich von der Person gesagt wurde, deren
Name der Aussage beigelegt wurde. Wir haben heute keinen Beweis in der
Hand, der uns erlaubt, diesen Schritt zu tun : von der Plazierung einer Idee
in die Zeit, in welcher der Mensch lebte, zur Versicherung, dass sie fiir die
Person und Mentalitdt des Menschen selbst spreche. Ich kann mir keine
Methode denken, die es erlauben wiirde, von der Periode auf die Person
selbst zu schliessen.

In dieser Hinsicht ist die Situation fiir Hillel bemerkenswert ver-
schieden von jener fiir Jesus. Das Studium der Ausspriiche Hillels, wie sie
vor das Jahr 70 zuriickgehen, fiihrt uns eine Spielart des Judentums vor
Augen, die in jener Periode Gestalt annahm. Dieses Studium auf der Basis
der angegebenen Grundlagen und Kriterien kann uns nicht das Bild einer
besonderen Person dieser Periode prasentieren. So weit die Angaben iiber
diese Person weitergegeben wurden innerhalb des Prozesses der Formu-
lierung und Uberlieferung, welcher die Mischna und andere rabbinische
Sammlungen hervorbrachte, geben sie ein Bild der Streitfragen dieses
langen und dauerhaften Prozesses, eine Darstellung der Traditions-
geschichte iiber 200-600 Jahre hinweg. Was unter Hillels Namen steht,
erzahlt uns von Hillels Zeit. Man kann es nicht auf die Person dieses
Namen hin befragen. Das wire von Bedeutung, wenn Judentum Hillelia-
nismus hiesse.

ANMERKUNGEN

. Siehe J. Neusner, Rabbinic Traditions about the Pharisees, Leiden 1971, I, 304-305.
. Pharisees, I, 213.

. Pharisees, I, 214,

. J. Shabbat 1,4; J. Pesahim 1,6; J. Ketubbot 8,11 ; B. Shabbat 14b-15a.

. Pharisees, I, 110.

N DN =

213



6. B. Shabbat 15a; B. Avda Zara 39b; B. Hullin 36b.
7. Pharisees, I, 320.
8. M. Edujot 1,2.
9. Ein Hohlmass fiir Trockenes, vgl. 2 Kon. 6,25 (Anm. d. Ubers.).
10. Pharisees, I, 306.
11. Pharisees, I, 230.
12. Pharisees, 1, 232-5.
13. Pharisees, 1, 232.
14. J. Shabbat 19,1; J. Pesahim 6,1 ; B. Pesahim 66a-b.
15. Mekhilta de R. Simeon 1,12; T. Pisha 2,22.
16. Pharisees, I, 213.
17. T. Hagiga 2,11 J. Hagiga 2,3; B. Besa 20a, und Parallelen.
18. Pharisees, I, 311.
19. M. Arakhin 9,4; Sifra Behar 4,8 ; b. Gittin 74b.
20. M. Shevi it 10,3; M. Gittin 4,3; Sifra Deut. 113.
21. M. Baba Mesia 5,9; T. Baba Mesia 6,10 ; siehe Pharisees, I, 240.
22. Pharisees, I, 226.
23. Pharisees, I, 235.
24. B. Sukka 53a;J. Sukka 54.
25. B. Besa 16a.
26. Pharisees, I, 325,
27. J. Ta anit 4,2.
28. B. Joma 35b.
29. J. Nedarim 5,6.
30. B. Sukka 20a.
31. J. Berakhot 9,3; B. Berakhot 60a.
32. J. Pesahim 6,1.
33. Genesis Rabba 100,24.
34. B. Sanhedrin 11a.
35. Cf. J. Sota 9,16.
36. Apg. 5,34 Josephus Vita 190-194.

214



	Die Suche nach dem historischen Hillel

