
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Die Suche nach dem historischen Hillel

Autor: Avery-Peck, Alan J. / Neusner, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SUCHE NACH DEM HISTORISCHEN HILLEL (*)
von Alan J. Avery-Peck und Jacob Neusner

Wenn wir uns fragen, was wir wirklich wissen über Hillel, der im
allgemeinen als Zeitgenosse Jesu betrachtet wird, so stellen wir eine
Frage, die den Quellen fremd ist. Nicht etwa, dass ihre Verfasser nicht an
die vollständige Wahrhaftigkeit der Geschichten über Hillel und der ihm
zugeschriebenen Aussprüche geglaubt hätten. Sie glaubten durchaus
daran. Aber ihre Absichten waren keineswegs historischer Art. Sie
tendierten zu einem anderen Bereich von Fragen: Gesetz, Theologie,
Autorität und Prinzip. Sie hatten nur insofern Interesse an dem Menschen
und seiner Zeit, als sie etwas für ihre eigenen Fragestellungen lernen
konnten: Welche Handlungen werden von mir erwartet? Wie soll ich
leben? Wie alle anderen bedeutenden Rabbinen der talmudischen
Literatur dient Hillel als Gesetzesautorität, als theologisches Beispiel und als

moralisches Vorbild. Auch für Historiker, die die Entstehung und das
weiterwirkende Leben der religiösen Tradition über Hillel darstellen
wollen, sind diese Ansatzpunkte wichtig. Die Frage, was in Bezug auf den
Menschen selbst wirklich geschah, ist zu beschränkt. Sie konzentriert die
Aufmerksamkeit auf den kleinsten Bruchteil der vorliegenden Quellen.
Eine so begrenzte Annäherung entfernt die Quellen von ihrem natürlichen

Bedeutungs- und Predigtkontext. Gewiss, wenn das Hauptmotiv
einer Studie theologischer Natur ist, hervorgerufen durch das ganz
natürliche christliche Interesse an der Umgebung und dem Hintergrund
Jesu, dann ist von diesem einen Gesichtspunkt aus nur der historische
Hillel von Wichtigkeit — der wirkliche Mensch, der gerade zur Zeit von
Jesu Geburt lebte. In diesem Fall übernimmt die theologische
Betrachtungsweise die Führung. Aber theologische Interessen schliessen das
Studium von Religionen in ihrer historischen Entfaltung und ihrer
sozialen Entwicklung aus. Der Anspruch der Theologen, Geschichte zu
betreiben, ist problematisch. Der Zielpunkt ist für sie die Theologie; der
historische Vorwand leicht zu durchschauen. Der Grund dafür liegt darin,
dass der Theologe Fragen stellen muss, die nicht in die Disziplin der
Geschichte gehören, weil sie für die Methoden und Möglichkeiten
historischer Forschung im wesentlichen irrelevant sind.

(*) Aus dem Amerikanischen von Gerda Burkhard.
Jacob Neusner ist Professor für Judaistik an der Brown University, Providence.

Adresse : Brown University. Providence, Rhode Islands 02912, USA.
Professor Alan Avery-Peck, Department of Jewish Studies, Tulane University,

New Orleans, Louisiana 70118 USA.

194



Gewiss, es ist für das Studium der Entstehung des Judentums einiger-
massen interessant, den historischen Hillel zu beschreiben. Aber die
wirklich wichtige Aufgabe liegt anderswo. Sie liegt in der Enthüllung der
Traditionen über Hillel als Fallstudie für die Entfaltung der Traditionen
des talmudischen Judentums. Ein Gegensatz dazu ist die Beschreibung des
historischen Jesus : sie ist entscheidend für die theologischen Entwicklungen

des Christentums.

Aus diesem Grunde auch werden die Fragen, was Jesus wirklich sagte
und tat, mit solch bemerkenswerter Intensität gestellt. Sie werden mit
einer Zielstrebigkeit verfolgt, welche die übliche akademische Neugierde
übersteigt. Von Gläubigen ist solches zu erwarten ; von Historikern nicht.

In diesem Aufsatz haben wir erstens vor, Probleme zu behandeln, die
beim Studium des historischen Hillel auftauchen, und zweitens, die
Entwicklung und die Traditionen kurz nachzuzeichnen, in denen sein
Name eine wichtige Rolle spielt. Wir hoffen, einen wichtigen Aspekt
beizutragen zu dem bedeutenden und befruchtenden Interesse, das der
Geschichte des Judentums von Seiten der Gelehrten und Theologen des
Christentums entgegengebracht wird. Es geht darum, dass genau
dieselben kritischen Masstäbe, welche üblicherweise in biblischen Studien
über das Alte wie das Neue Testament und in Studien über die Geschichte
des Christentums in Anwendung gebracht werden, nun auch in
talmudischen und verwandten Studien über die Geschichte des Judentums zum
Tragen kommen. Bis vor sehr kurzem (in Jerusalem auch heute noch)
wurden talmudische und verwandte Quellen in fundamentalistischer
Manier gelesen.

Es ist an der Zeit, dass Talmud-Studien mit kritischen Studien der
alten Religionen und der Geschichte im allgemeinen in Verbindung
gebracht werden. Spezialisten der rabbinischen Quellen sollte es erlaubt
sein, teilzunehmen — wenn auch als Aussenstehende — an der Diskussion
über die grossen Probleme der Analyse antiken Bewusstseins und antiker
Kultur. Indem ein solches kritisches Unternehmen, wie wir es

vorschlagen, all die vielen Bücher und Artikel über das antike Judentum für
altmodisch und unnütz erklärt, in denen die talmudischen und verwandten
Quellen leichtgläubig und unkritisch zur Information herangezogen
werden, ermöglicht es eine nützliche und verständliche Diskussion. Denn
nur innerhalb eines gemeinsamen Rahmens kritischer Masstäbe, wechselseitig

verständlicher Denkmodelle und übergreifender Fragestellungen
werden die verschiedenen Bereiche der Spezialisierung im Studium
antiken Christentums, Judentums und anderer Religionen und Kulturen
fähig werden, einander zu befruchten und zu unterstützen.

195



I. Biographie versus Kultur- und Religionsgeschichte

Wenn reiche, interessante biographische Materialien seit dem frühen
Altertum über das Leben von Rabbinen überliefert worden wären, wie es

beim Leben der Kirchenväter der Fall war, wäre es natürlich, Studien in
Angriff zu nehmen über eine so wichtige Gestalt wie Hillel. Die Kenntnis
von Leben und Gedankengut solch bemerkenswerter Gestalten wie
Augustinus und Hieronymus ist enthalten in ihren Briefen, andern
schriftlichen Zeugnissen sowie in Geschichten und Beobachtungen,
welche von Zeitgenossen überliefert wurden. Die Verfügbarkeit dieser
reichen Quellen macht das Studium der Persönlichkeits- und
Geistesentwicklung von Gründern und Kirchenvätern möglich, ja nötigt dazu.
Diese Art von Kenntnissen ist für die alten Rabbinen einfach nicht
verfügbar. Gesetzesaussprüche, die einer Gestalt wie Hillel zugeschrieben
wurden, und episodische, unzusammenhängende Geschichten über ihn
enthüllen nur wenig.

In Anbetracht des bescheidenen Standes der Information über den
historischen Hillel: warum sollte jemand die Frage aufnehmen, ob die
Person, der diese Aussprüche zugeschrieben werden, sie auch wirklich
gesagt hat und ob die Person, über die Geschichten erzählt werden, die
ihr zugeschriebenen Handlungen wirklich ausgeführt hat? Es ist keineswegs

ausgemacht, dass folgerichtige Einsichten und Ideen von
zwingendem Interesse daraus abgeleitet werden könnten. Nein, das Gegenteil
ist der Fall. Wenn wir wüssten, dass Hillel wirklich sagte und tat, was ihm
zugeschrieben und was über ihn erzählt wurde, wüssten wir sehr wenig
über das Judentum und die Juden der ersten Hälfte des ersten
Jahrhunderts der gemeinsamen Zeitrechnung, der Zeit, in der sein Leben
angesiedelt wird. Es ist nicht viel mehr als das, was wir jetzt wissen ohne jene
Gewissheit der historischen Wahrheit der Reden und Geschichten. Denn
was wichtig ist in den Reden und Geschichten (ich wiederhole : auch wenn
sie alle «wahr» wären), sind nicht ihr Gesetz, ihre Theologie und ihre
Weisheit im Besonderen. Es ist vielmehr ihr Platz innerhalb des
umfassenderen Gefüges von Gesetz, Theologie und Weisheit, dem alle rabbi-
nischen Reden untergeordnet sind, und der Interessen, denen alle
Geschichten und Erzählungen über Rabbinen zu dienen bestimmt sind.

Ein Ausspruch ist erhalten in einer überlieferten Zusammenstellung
von Aussprüchen, weil er innerhalb des grösseren topischen und
thematischen Rahmens dieser Zusammenstellung seinen Platz findet. Eine
Geschichte wird erzählt, weil sie paradigmatisch ist, nicht weil sie in
historischem Sinn, das heisst als einstiges Ereignis, geschehen ist oder hat
geschehen können. Namen sind mit Aussprüchen verknüpft, weil die

196



Namen Autorität verleihen. Das heisst, der Name dient dem Vorhaben,
den Ausspruch zu erhalten, die Geschichte zu erzählen. Er verleiht dem
Ausspruch Glaubwürdigkeit. Er vermittelt der Geschichte Dringlichkeit
und Gültigkeit. Bestimmte Namen sind also sekundär gegenüber den
Aussprüchen, mit denen sie verknüpft werden, kaum entscheidend für die
Geschichte, in die sie eingesetzt werden. Die Austauschbarkeit von
Namen und Aussprüchen in rabbinischen Quellen ist aufschlussreich. Was
hier Hillel sagt, sagt dort Eleazar b. R. Sadoq.

Ein Moment der Reflexion über die Abwesenheit von Charakterisierung

und Individualisation der Charaktere in rabbinischen Erzählungen,
sei es aus der Periode von Moses und David oder von Hillel und Aqiba,
beweist diesen Punkt. Die besonderen Züge Hilleis als einer
eigenständigen Person werden nie enthüllt, weil sie nie wichtig sind. Wenn er
angeblich demütig, bescheiden und versöhnlich ist, so deshalb, weil (in der
Sicht eines Rabbinen) Israeliten demütig, bescheiden und versöhnlich sein
sollen. Es wird natürlich für selbstverständlich gehalten, dass «der
historische Hillel», eine bestimmte Person, die in einer konkreten Zeitspanne
lebte, diese Züge auch aufwies. Wenn er aber noch irgendwelche anderen
Charakterzüge gehabt hat, so wird uns das nicht mitgeteilt. Der Grund,
warum er nicht als ein Individuum dargestellt wird, liegt darin, dass sich
kein Mensch für Individuen interessierte, für Menschen, die lebten und
starben, für einstige Begebenheiten, einmalig und besonders. Das
Interesse konzentrierte sich auf Individuen gerade insofern, als sie ganz und
gar nicht individuell, sondern paradigmatisch und didaktisch brauchbar
waren.

Rabbinische Quellen sind kollektiv. Sie sprechen für eine Bewegung,
eine Gemeinde, einen Stand. Sie beanspruchen Autorität für das ganze
Volk Israel. Ihre Absichten sind gänzlich konzentriert auf das Volk und
sein Leben. Der Platz des Individuums ist insofern definiert, als es Werte
der Gemeinschaft exemplifiziert. Dieser Punkt wird am besten begriffen
im Kontrast zwischen dem Heiligen, der die Werte des heiligen Volkes
verkörpert, und dem Helden, dem Genius oder einer anderen wahrhaft
bedeutenden Persönlichkeit, die gerade darum bemerkenswert ist, weil sie

einmalig und um ihrer selbst willen denkwürdig ist. Das Kollektiv der
Weisen verlieh einem Individuum seinen Status der Heiligkeit und
Autorität. Diese Stellung wurde in allgemeiner Übereinkunft erteilt und
nicht durch ungewöhnliche, individuelle Auszeichnung erreicht. Jemand
kann als Autorität bezeichnet werden, weil er treu und verlässlich die
Gruppe repräsentierte. An seiner Autorität hatten alle mitzuwirken.
Genies und Helden erfreuen sich definitionsgemäss selten ungeteilter
Zustimmung zu ihrer Autorität und ihrem Rang.

197



Es ist wichtig, den Platz des grossen Mannes im Judentum zu
verstehen, so, wie er sich zeigt in den Quellen, in denen — ganz en passant
— Hillel zufällig in Erscheinung tritt. Anders wird die vollständige
Unangemessenheit der Frage nach dem historischen Hillel nicht ganz klar
werden. Mein Argument ist nicht nur dieses, dass Biographie und erzählende

Geschichte nicht möglich sind und somit auch nicht versucht
werden sollten. Es ist auch dieses andere : selbst wenn wir uns auf die
Informationen, die wir haben für eine Kenntnis dessen, was wirklich
geschah und wer wirklich lebte, verlassen könnten, würden wir die
wichtige und interessante Arbeit, die vor uns liegt, grob missdeuten.

Geschichtsschreibung und Biographie in der Art dessen, was wir in
Amerika « hard-core-Wissenschaft» nennen, — das heisst: in der Art des
Denkens und Forschens, die für Historiker des 19. Jahrhunderts
charakteristisch war und für manche ist, die heutzutage leben und arbeiten (für
das Studium des Judentums : hauptsächlich in Jerusalem) — sind fruchtlos,
purer Akademismus. Das meiste, was eine «hard-core-Wissenschaft» aus
den Quellen des alten Judentums ableiten will, verfehlt den Kernpunkt
dieser Quellen. Eine Untersuchung, ob eine Geschichte wirklich
stattgefunden hat oder nicht, stellt unwichtige Fragen, so dass sie — auch
wenn ihr Erfolg beschieden sein sollte — trivial bleibt. Die Resultate sind
kaum erhellend für Fragen, die den Geistes- und Sozialwissenschaften,
wie wir sie heute praktizieren, wichtig sind.

II. Fehler früherer Forschungen zum historischen Hillel

Das Hauptproblem in früheren biographischen Studien ist einfach. Sie

behandeln nicht nur den Menschen, sondern auch die Quellen, die von
ihm sprechen, unter Vernachlässigung des Kontextes. Beweisführungen
werden um individuelle Geschichten herum konstruiert. Ein Argument
will behaupten, dass die Gestalter einer Geschichte, wären sie nicht im
Besitze einer Tradition über ihren Gegenstand gewesen, die Geschichte
nicht erzählt hätten. Wieder liegt «die Last des Beweises» angeblich bei
der Opposition. Das heisst: wenn man es vorzieht, eine Geschichte nicht
als bare Münze zu akzeptieren, muss man beweisen, dass die Geschichte
in irgendeinem Detail nicht authentisch ist. Die Mängel solcher
Selbstbedienungs-Argumente sind offensichtlich. Erstens sind sie unsystematisch.

Zweitens werden sie selten an einer breiten Auswahl von Texten
geprüft. Der dritte und wichtigste Punkt ist, dass sie alle Fragen des
literarischen Kontexts ignorieren. Tatsächlich werden der Ursprung der
Geschichten und ihr Charakter als Bestandteile von Dokumenten, die mit

198



einer bestimmten polemischen oder theologischen Absicht geschaffen
wurden, unbeachtet gelassen.

Ich will diesen Punkt ausführen, weil er grundlegend ist. Die
Dokumente, welche Erzählungen über alte Rabbinen überliefern, sind, um
damit zu beginnen, nicht von diesen Rabbinen oder ihren Schülern
geschrieben worden. Sie erheben überhaupt keinen Anspruch darauf, von
ihnen oder ihren Kreisen abzustammen. Folglich ist alles, was immer in
diesen Zusammenstellungen vorhanden ist, zu einem andern Zweck
ausgewählt worden als dem der Erhaltung der grossen Taten oder Lehren
eines Heiligen. Diese Tatsache für sich genommen beweist weder Echtheit
noch Unechtheit. Sie drängt dazu, die Absichten des vorliegenden
Dokumentes zu erkennen, die Motive, die die Auswahl bestimmter
Materialien, die Verwerfung anderer und die Revision und Umgestaltung
von allem, was gebraucht wurde, gelenkt haben. Sogar das, was authentisch

sein kann, gelangt daher durch einen Prozess (oder, soviel wir wissen,
durch viele Prozesse und Schichten) der Auswahl und der Revision
hindurch zu uns. Ein kompletter Lebenslauf eines alten Rabbis ist unter
diesen Bedingungen nicht möglich. Ein partieller Lebenslauf ist der Natur
der Sache nach ziemlich grotesk, entstellt und wesentlich verschieden von
der realen Person, die darin dargestellt wird. Ob es einen Wert hat oder
nicht, einen solchen partiellen Lebenslauf zu erhalten, das hängt von
zeitgenössischen theologischen, nicht historischen Überlegungen ab.

Der Grund, aus dem heraus man diese alten Zusammenstellungen
schuf und sie in Anspruch nahm als autoritative Doktrinen, bestimmt, wie
sie gelesen werden müssen. Ein Dokument, in welchem Hillel prominent
ist, die Mischna, will ein Bild der israelitischen Gesellschaft als eines
Gebäudes der Heiligkeit zeigen, wohlgeordnet und vollkommen, wie die
Schöpfung ganz und vollkommen war. Diese utopische Gesellschaft
erwartet den Akt göttlicher Weihe am Ende der Zeiten, entsprechend
dem Akt göttlicher Weihe am Sabbat zu Beginn. Gewiss, in die Konstruktion

dieser geweihten Gesellschaft in Arbeit und in Ruhe sind die
Aussprüche zahlreicher Autoritäten, einschliesslich Hilleis und seines Hauses,
eingeschlossen. Aber sie sind das Filigran, lediglich zur Zierde der
Oberfläche dessen, was in Wirklichkeit eine einförmige, unverzierte Sammlung
eiserner Gesetze der Heiligkeit ist. Wenn ein Rabbi in dieser Sammlung
zitiert wird, ist es überhaupt nicht darum, weil sein Beitrag diese Gesetze
gestaltet. Es ist darum, weil er ganz nebenbei, im weiten Feld der Details,
zusammen mit vielen anderen, einen letzten Schliff zur kompletten
Konstruktion hinzufügt.

Um die Dinge einfach darzustellen : wenn ein Ausspruch im Namen
eines Individuums zitiert wird, so deshalb, weil der Ausspruch nicht

199



wichtig ist. Wo sich Dispute ergeben, da finden sie statt aufgrund des

zugrundeliegenden, selbstverständlichen Prinzips, über das die
Disputierenden sich einig sind. Die Konsequenz ist, dass Zitate in der Mischna
Teil eines Systems sind, welches Uneinigkeit sowohl betonen als auch
trivialisieren soll. Sie demonstrieren so durch das, was nicht der
Meinungsverschiedenheit unterworfen ist, die eigentliche Einstimmigkeit der
Heiligen inbetreff der Gesetze der Heiligkeit. Wer in der Mischna zitiert wird,
dessen Name lebt für immer weiter, versehen mit der Garantie, dass das,
was er sagt, Prinzipien bestätigt, die gemeinsam vertreten werden von den
namenlosen, nie zitierten Autoritäten, welche als Kollegium dahinterstehen

und die Gesetze der Mischna legitimieren. Was hat Biographie mit
all dem zu tun

Die noch späteren rabbinischen Zusammenstellungen — nun bewegen
wir uns von ca. 200 A.D. bis in die Zeit von 300-500 A.D. — arbeiten auch
ihre eigenen polemischen Probleme aus. Sifra zu Leviticus beispielsweise
repräsentiert eine durchgehende Polemik gegen jene, die behaupten, dass

wichtige Gesetze selbständig bestehen könnten, erhaben über die Begründungen

der Logik. Sifra behauptet im Gegenteil, dass die einzige feste
Basis für das Gesetz die Schriftexegese sei. Zwar zitiert Sifra für ihre
Zwecke im allgemeinen wörtlich die Ideen der Mischna und auch deren
Gesetze, doch insistiert sie auf einer Voraussetzung, welche die Schöpfer
der Mischna zurückweisen : das Gesetz kann ausschliesslich im Kontext
und auf der Grundlage der Schrift studiert werden. Die Mischna zitiert
selten Beweistexte der Schrift. Die Sifra und der Talmud versäumen das
kaum je.

Wenn nun Hillel in der Mischna oder in der Sifra erscheint — um zwei
Beispiele unter vielen anzuführen — so deshalb, weil die unter seinem
Namen überlieferten Materialien den Absichten der Verfasser dieser
Dokumente dienen. Auch wenn alle diese Aussprüche und Geschichten
dem historischen Hillel zugehörten, so bleibt doch die Darstellung dieser
Person das, was die Schöpfer der späteren Sammlungen, welche diese
Texte bewahrt haben, daraus gemacht haben. Um der Argumentation
willen räumen wir einmal ein, dass die Materialien Hillel zugehören : wie
wichtig sie nun aber in seiner Gedankenwelt waren, was für andere
Gegenstände wichtig waren, die nicht mehr verfügbar sind, und wie das,

was wir haben, sich einfügt in eine überzeugende, umfassende Darstellung
des Menschen — dies sind Fragen, die nicht wirklich beantwortet werden
können.

Das Problem besteht also nicht nur darin, dass wir nicht in naiver
Geistesverfassung an die Aussagen der Quellen über Hillel herangehen
dürfen. Es besteht darin, dass, selbst wenn wir es täten, der Charakter der

200



Quellen selbst einer biographisch-historischen Untersuchung im Weg
steht. Die Quellen verlangen andere Fragestellungen.

Es ist kaum möglich, die Biologie des Windes zu studieren. Das wäre in
diesem Falle die falsche Wissenschaft! Wenn unsere Quellen Fragen nach
der Geschichte einer Religion in ihrem sozialen und geistigen Gefüge
aufgeben, so ist es dumm, ihnen biographische Fragestellungen
zuzumuten : was sagte und tat der Mensch wirklich? Wenn wir zurückweisen,
was uns die Quellen sagen, zugunsten von dem, was wir von ihnen wissen
wollen, so zwingen wir ihnen unser Programm auf. Auf diese Weise
werden wir taub und blind dem gegenüber, was sie uns über das Menschsein

zu sagen und zu zeigen wünschen : ein Akt tiefer Respektlosigkeit
unsererseits. Indem wir akzeptieren, was die Quellen uns sagen wollen,
formen wir Fragestellungen humanistischen und sozialwissenschaftlichen
Lernens, übereinstimmend mit den vorliegenden Informationen. Um zur
obigen Metapher zurückzukehren: wir studieren dann die Physik des
Windes und die Biologie des Körpers.

Die Geschichte der Traditionen über Hillel mag uns zu einem Bild
Hilleis, wie er am Ende des ersten Jahrhunderts v. Chr. und zu Beginn des

ersten Jahrhunderts n. Chr. lebte und dachte, führen oder nicht. Diese
Geschichte ist es, der wir uns zuwenden müssen. Sie liefert sowohl eine
Reihe von Tatsachen als auch eine Reihe spekulativer Möglichkeiten. Die
Tatsachen betreffen das, was man während einer Periode von hundert
oder mehr Jahren über Hillel sagte oder in seinem Namen feststellte. Die
spekulative Möglichkeit betrifft das, was Hillel selbst gesagt oder getan
haben könnte. Natürlich ist die erste Aufgabe die beschwerlichere. Wir
wollen beginnen :

III. Die Geschichte der Traditionen über Hillel

Die frühesten Texte, die Hillel zugeschrieben werden, sind Gesetzessprüche

und Debatten. Diese finden sich in der Mischna (200 A.D.) und in
der Tosefta (ca. 200-400 A.D.), den frühesten Dokumenten des
entstehenden rabbinischen Judentums. Moralreden und Maximen kommen als
nächstes. Sie erscheinen zuerst in der Tosefta, aber vorwiegend in der
noch späteren talmudischen Literatur (ca. 400-600). Die letzte Phase in der
Entwicklung der Hillel-Tradition besteht aus biographischen Erzählungen,
welche zunächst in talmudischen, dann überwiegend in noch späteren
Midrasch-Quellen (ca. 500-1500 A.D.) vorkommen. Wie wir sehen werden,
ist der Grad der historischen Authentizität der verschiedenen Materialien
eine direkte Folge des Alters des Dokuments, in welchem sie sich

201



befinden. Ein Kern frühen Materials, möglicherweise auf Hillel selbst
zurückgehend, wurde in grossem Stile weiterentwickelt, als die rabbi-
nische Bewegung an Statur und Prominenz gewann. In den Gesetzestexten

hat Hillel — grob gesehen — vier Interessenbereiche : kultische
Reinheit, Zehntabgaben von Naturalien, Tieropfer und das Wirtschaftsleben

der israelitischen Gemeinschaft. Ein zentrales Anliegen des
gesamten frühen rabbinischen Judentums sind die Aufrechterhaltung
kultischer Reinheit ausserhalb des Tempels und die saubere Abtrennung der
Naturalien-Opfer. Es ist daher nicht überraschend, dass diejenigen Hillel-
Materialien, die über diese Themen handeln, einigen Anspruch auf
Authentizität besitzen. Die andern haben ihren Platz erst in der späteren
Entwicklung rabbinischer Gesetzgebung.

1. Kultische Reinheit

Eine menstruierende Frau macht Speisen und unbelebte Dinge, die sie

berührt, unrein. Das Problem besteht darin, wie man den Zeitpunkt
festsetzt, an welchem sie unrein zu sein beginnt ; denn sie hat ja schon
einige Zeit, bevor sie wirklich merkt, dass sie ihre Periode hat, zu
menstruieren begonnen. Hillel (M. Nidda 1,1) verfügt, die Frau als unrein
zu beurteilen vom frühesten Zeitpunkt an, an welchem sie zu menstruieren

begonnen haben könnte. Sobald sie selbst bemerkt hat, dass sie

menstruiert, wird sie rückwirkend für unrein gehalten seit dem letzten
Zeitpunkt, an dem sie wusste, dass sie nicht menstruierte. Das ist das

Gegenteil der Ansicht, die Shammai zugeschrieben wird, welcher
rückwirkende Unreinheit nicht zulässt. Er hält die Frau erst von dem
Zeitpunkt an für unrein, an dem sie entdeckt, dass sie ihre Periode hat. Die
Frage ist so grundlegend für vieles von M. Nidda, dass wir keinen Grund
haben anzunehmen, dass sie im Munde von Hillel und Shammai nicht
authentisch sei.

Ein anderer Gesetzesdisput über Angelegenheiten der Reinheit findet
sich in der Mischna und scheint im Wesentlichen authentisch zu sein x.

Dieser Disput betrifft die Quantität geschöpften Wassers, die ein rituelles
Tauchbad untauglich macht (M. Edujot 1,3).

Gesetzessprüche über Reinheit, welche sich in späteren Dokumenten
finden, scheinen nicht authentisch zu sein. Manche finden sich in den
exegetischen Midraschim. In Sifra Shemini, Parashah 9,5, interpretiert
Hillel Lev. 11,24: Und der, welcher diese Insekten oder ihre Kadaver
berührt, wird unrein bis zum Abend. Er sagt : dies bedeute, dass die Person
unrein wird, auch wenn sie zum Zeitpunkt des Kontaktes in einem
rituellen Tauchbad steht. Hillel ordnet auch an, dass ein neuer Aussatz -

202



fleck, welcher sich innerhalb eines schon vorhandenen entwickelt, unrein
ist (Sifra Tazria, Pereq 9,16). Er wird für ein selbständiges Anzeichen von
Aussatz gehalten. Beide Regeln finden sich in komplexen literarischen
Konstruktionen. Bei der ersten scheint Hillels Name mit einer schon
vorhandenen Auslegung verbunden worden zu sein 2. Die letztere
erscheint in einer literatischen Einheit, welche Aqiba involviert 3. Wir haben
gute Gründe anzunehmen, dass diese Texte nicht auf den historischen
Hillel zurückgehen.

Im Talmud sind sich Hillel und Shammai uneinig bei zwei weiteren
Fragen kultischer Reinheit. Hillel hält dafür, dass die Hände eines
Menschen in einem sekundären Zustand von Unreinheit sind. Das heisst,
dass sie nicht gewaschen werden müssen von jemandem, der gewöhnliches

Essen im Zustand der Reinheit zu sich zu nehmen beabsichtigt. Sie
müssen nur dann gewaschen werden, wenn sie heiligere Dinge berühren
— wie etwa Tieropfer. Shammai hält dafür, dass Hände in einem
primären Zustand von Unreinheit sind. Sie müssen auch dann gewaschen
werden, wenn jemand nur gewöhnliches Essen im Zustand der Reinheit zu
sich zu nehmen wünscht 4. Wie der späte literarische Ursprung des

Disputes anzeigt, wurde die Angelegenheit möglicherweise Hillel und
Shammai von späteren rabbinischen Autoritäten zugeschrieben 5. Ein
ähnliches Urteil lässt sich anwenden auf die Auseinandersetzung darüber,
ob Weintrauben zur Erntezeit für Unreinheit empfänglich werden oder
nicht 6. In B. Shabbat 17a wird dieser Punkt zu einem ausführlichen
biographischen Bericht entwickelt. Gewaltandrohungen zwingen Hillel,
Shammais Sicht zu akzeptieren. Während Shammai die gesetzliche
Streitfrage gewinnt, wird die Angelegenheit so als Ganze zu Hillels
Gunsten gewendet, ein sicheres Zeichen späten und tendenziösen
Geschichtenerzählens 7.

2. Zehntabgaben von Naturalien

Hillel und Shammai disputieren über die Quantität von Teig, welche
eine Person produzieren darf, ohne die Verpflichtung einzugehen,
Teigopfer abzusondern 8. Shammai hält dafür, dass das Opfer schon von einem
blossen qab 9 von Teig abgesondert werden muss. Hillel bestimmt, dass

weniger als zwei qabs der Opferung nicht unterworfen seien. Aus
formalen und substantiellen Gründen scheint es sich um einen frühen Disput
zu handeln 10. Nicht der Fall ist dies für die Dicta, die Hillel in T. Maasrot
3, 2-4 von Juda zugeschrieben werden. Die in M. Maasrot anonym
gefundene Regel besagt: wenn ein Korb voller Naturprodukte einmal
beiseite gestellt wurde für den Verkehr am Sabbat, oder wenn er von einer

203



Person zu einer anderen als Geschenk gesandt wurde, dann darf er nicht
konsumiert werden, ohne dass die Abgaben zuerst abgesondert werden.
Es ist unwahrscheinlich, dass diese Regel auf Hillel zurückgeht. Die
Mischna überliefert sie ohne Zuschreibung. Juda im späten ersten
Jahrhundert ist die erste Autorität, welche behauptet, dass Hillel sie

angeordnet habe n.

3. Tempelopfer

Eine der bekanntesten Erzählungen über Hillel betrifft die Frage, ob
das Passah-Opfer am Sabbat geopfert werden dürfe oder nicht. Aus zwei
verschiedenen Gründen sagt Hillel Ja. Der eine ist exegetischer Natur.
Hillel argumentiert mit der Analogie zu andern Tempel-Opfern, welche
sich über den Sabbat hinwegsetzen. Die andere Basis ist eine Gesetzestradition,

welche Hillel von seinen Lehrern übernommen zu haben
behauptet. Der übergreifendere Gesichtspunkt der Geschichte ist der,
dass Hillel aufgrund seiner Gesetzeskenntnis zum Patriarchen designiert
wurde (T. Pisha 4,13). Abgesehen von dieser tendenziösen Funktion der
Geschichte als ganzer gibt es verschiedene Gründe für die Behauptung,
die Perikope gehe nicht auf Hillel zurück. Erstens sollte weder Hillel noch
sonst jemand es nötig gehabt haben, ein Urteil in dieser Angelegenheit zu
fällen12. Die Frage des sauberen Vorgehens in dem Falle, dass das
Passahfest auf den Vorabend des Sabbat fällt, wäre im Laufe der
israelitischen Geschichte oftmals virulent gewesen. Zweitens : auch wenn
dieser Fall eingetreten wäre, hätten sich die Tempelautoritäten nicht an
Hillel gewendet oder seine Meinung akzeptiert. Literarische Analyse
schliesslich zeigt, dass die Geschichte spät ist, eine gut entwickelte
literarische Komposition. In ihr wird die Geschichte von Hillels Aufstieg zur
Macht an das Problem des Passahfestes gekoppelt 13. Diese verschiedenen
Überlegungen weisen auf ein spätes Datum für die ganze Geschichte. Sie

entstand, als die Hilleliten schon an der Macht waren und für ihren
Meister beanspruchen konnten, was immer sie wollten. Das ist der Fall für
die früheste Form der Geschichte, die sich in der Tosefta findet; und
gewiss auch für die späteren talmudischen Versionen, in denen Hillels
exegetische Argumente gänzlich entwickelt, seine Gegner genannt und
ihre eigenen Antworten vorgebracht werden 14.

Am Passahfest ass Hillel ungesäuertes Brot, bitteres Kraut und das

Passah-Opfer zusammen — als eine Art «Sandwich»: eine strenge
Auslegung von Ex. 12,8 15. Wie bei andern Hillel-Materialen, die zuerst in
der Tosefta zu finden sind, fand die Konstruktion dieser Geschichte lange
nach Hillels eigener Zeit statt 16. Sie besteht darauf, dass man in Hillels

204



eigener Weise handeln muss, fasst aber keinen andern möglichen Weg des
Handelns ins Auge. Die Streitfrage, wie das Passah-Opfer richtig gegessen
werde, war schon lange tot zur Zeit, als diese Geschichte gerahmt wurde.

Hillel und Shammai streiten, ob man an einem Festtage bei einem
Ganz-Opfer die Hände auf den Kopf des Opfertieres stützen solle. Hillel
sagt Ja. Er hat keine Bedenken, dass, wenn man Gewicht auf das Tier legt,
man es veranlasst sich anzustrengen, was am Festtag verboten ist.
Shammai erlaubt das Stützen nicht: er bestimmt, dass dies verbotene
Anstrengung des Tieres bedeute. Nach der Mischna-Version wurde diese
Frage von allen Patriarchen (Hillel) und Gerichtsvorstehern (Shammai)
diskutiert. Als eine Reminiszenz an eine spezifische Streitfrage zwischen
Hillel und Shammai ist die Geschichte daher von geringem Wert. Die
späteren Versionen, welche den Disput zu einer Beschreibung von Hillels
Aufstieg zur Macht entfalten 17, haben keinen besseren Anspruch auf
Historizität. Sie reportieren, dass Hillel gezwungen wurde, mit Shammais
Ansicht übereinzustimmen, bis einer von Shammais eigenen Studenten
die Situation rettete. Die Geschichte gibt so vor, dass selbst die
Shammaiten gewusst hätten, dass die Ansicht Hillels korrekt war: eine
späte Meinung. Überdies statuiert sie — wie die Passah-Geschichte —

eine pharisäische Kontrolle des Tempels 18.

4. Gemeinschaftsregeln

Lev. 25,29 statuiert, dass eine Person, welche ein Haus innerhalb einer
ummauerten Stadt verkauft, diese Wohnung vom Käufer während eines
vollen Jahres zurückkaufen kann. Hillel ordnet an, dass der Verkäufer,
wenn der Käufer sich versteckt in der Absicht, den Rückkauf zu
verhindern, das Auslösungsgeld den Tempelautoritäten vorlegen und sein
Eigentum wieder in Besitz nehmen kann. Der ursprüngliche Käufer kann
das Geld abholen, wann es ihm beliebt 19. Auf diese Weise hindert Hillels
Anordnung die Leute daran, die Regel der Schrift zu umgehen. In einer
zweiten Anordnung desselben Charakters findet Hillel einen Weg, den
Schuldenerlass im siebenten Jahr zu verhindern (Dt. 15, 1-3). Seine Aktion
ist notwendig, weil Leute in der Furcht, ihr Geld nie zurückzuerhalten,
vom Geldleihen abgelassen haben: eine Verletzung von Dt. 16,7. Hillels
Lösung besteht darin, die Schulden einem Gerichtshof zu übertragen,
welcher Rückzahlung auch im siebenten Jahr anordnen kann 20. Schliesslich

ächtet Hillel Termingeschäfte. Er hält Profit, welcher auf solche Art
gewonnen wird, für verbotene Zinsen 21. Bei der Beurteilung der Historizität

dieser drei Anordnungen müssen wir nur ein Faktum in Rechnung

205



stellen. Anders als diese Regeln vorgeben, regierten in Hillels eigener Zeit
die rabbinischen Autoritäten den israelitischen Staat nicht und hatten
bestimmt keine Kontrolle über den Tempel. Die Geschichten stammen
von späteren rabbinischen Zirkeln, welche für ihre Vorfahren eine Macht
beanspruchten, welche sie selber besassen. Sie gebrauchten Hillels
Namen, um ihrer eigenen Handlungsweise Authentizität zu verleihen.

5. Moralsprüche, Apophthegmata

Zwar erscheint diese Art von Materialien so früh wie die Mischna und
Tosefta, doch begegnet sie meist in Midrasch- und Talmud-Literatur. Wie
wir sehen werden, ergeben auch die Sprüche der früheren Dokumente
einen Sinn im Kontext der polemischen Notwendigkeiten der späteren
rabbinischen Bewegung. Es gibt wenig Grund anzunehmen, dass
irgendwelche dieser Texte auf die Zeit vor dem dritten Jahrhundert zurückgehen.

M. Avot 2, 5-7 verzeichnet dreiundzwanzig Sprüche unter Hillels
Namen. Hillel predigt Übereinstimmung mit den Sitten und Regeln der
Gemeinschaft (eine Idee, die in T. Berakhot 2,11 entwickelt ist),
verdammt Geschwätz und ficht ungerechte Verurteilung anderer an.
Studium, Frömmigkeit und Geduld werden verherrlicht. (In späteren
biographischen Dokumenten werden Geschichten entwickelt, die zeigen sollen,
dass diese Züge Hillel selbst charakterisierten.) Während Lernen und
Frömmigkeit gepriesen werden, werden die Angelegenheiten des Leibes
und dieser Welt beschimpft. «Je mehr Fleisch, desto mehr Würmer»,
statuiert Hillel. Finanzieller Gewinn und weltliche Besitztümer führen zu
nichts. Kenntnis der Tora führt zu ewigem Leben. Selbsterhöhung ist also
nicht das richtige Streben der Menschheit. Vielmehr sollte man sich mit
guten Taten und Studium beschäftigen. Dies bringt der Welt Frieden —

eine Anhäufung von Gemeinplätzen.

Die eben beschriebenen Aussprüche erscheinen in M. Avot, um die
Bedürfnisse späterer Rabbinengenerationen zu befriedigen 22 Die Liste ist
Teil einer Zusammenstellung des dritten Jahrhunderts, welche die
Überlieferung der mündlichen Tora von der Zeit des Tempels zur Generation
Judas des Patriarchen schildert. Ihre spezifische Funktion besteht darin
zu beweisen, dass die Lehrtradition von Hillel auf Johanan b. Zakkai, den
Gründer der rabbinischen Bewegung, überging. Während der Anspruch,
dass diese Texte wirklich auf Hillel zurückgehen, wenig evident ist, gibt es
aber eine starke Evidenz dafür, dass spätere Autoritäten sie als Teil ihrer
eigenen tendenziösen Geschichtsschreibung Hillel zuschrieben.

206



Ein populärer Ausspruch, welcher Hillel zugeschrieben wird, besagt,
dass Israeliten, wenn sie wünschen, dass Gott sie segne («zu ihrem Haus
gehe»), den Tempel besuchen müssen («zu seinem Haus gehen»; T.
Sukka 4,3). Der Ausspruch könnte aus der Tempel-Zeit und aus Tempel-
Kreisen stammen. Er behauptet einfach, dass der Tempel dort ist, wo die
Gottheit ihre Segnungen schenkt 23. Wenn auch diese Ansicht dem Phari-
säismus oder dem späteren Rabbinentum nicht fremd ist, so ist es doch
schwierig, die Herkunft des Sprichwortes nachzuweisen, welches
vermutlich die meisten Israeliten akzeptierten. Spätere Versionen wollen den

Ausspruch in den historischen Kontext der Feier der Wasserprozession
stellen 24. Aber das ist nicht zutreffend für die unausgeschmückte Version,
die in der Tosefta zu finden ist.

6. Hillels Leben

Nur die spätesten Dokumente der rabbinischen Sammlung zeigen ein
betontes Interesse an Geschichten über Hillels Leben und Charakter. Sie
erklären die Chronologie seines Lebens, zeigen auf, warum er sich von
Babylonien nach Palästina begab, und erzählen Anekdoten, welche seine
Persönlichkeit enthüllen. Wie ihre zeitliche Stellung in der Abfolge der
rabbinischen Literatur anzeigt, sind diese Geschichten Produkte der
Phantasie späterer rabbinischer Schreiber. Ihre Hillel-«Biographie» weist
nach, dass er in seiner Person all die guten Züge verkörpert, welche wir in
dem hochgeachteten Vorfahren und Lehrer der rabbinischen Bewegung
erwarten müssen.

In vielen von diesen Geschichten dient Shammai als Folie, indem er
die schlechten Züge verkörpert, gerade so wie Hillel die guten
repräsentiert. Vier solche Geschichten finden sich unter einer gemeinsamen
Überschrift in B. Shabbat 30b-31a. Die Überschrift, wiederholt als
Schlusssatz, fasst die ganze Geschichte zusammen: «Man soll immer
freundlich sein wie Hillel, nicht ungeduldig wie Shammai. » In der ersten
Geschichte (welche Shammai nicht einmal erwähnt) wetten zwei Männer,
ob einer von ihnen Hillel böse machen könne oder nicht. Der eine
versucht das, indem er Hillels Vorbereitung für den Sabbat mit einer
Reihe dummer Fragen unterbricht. Hillel nimmt jede Frage ernst, womit
er anzeigt, dass er sowohl geduldig als auch weise ist. In den andern drei
Geschichten nähern sich Heiden zuerst Shammai und dann Hillel mit
Fragen über das Judentum. Shammai schimpft und stösst sie weg. Hillel
akzeptiert, dass sie sich nach ihren eigenen Bedingungen bekehren, später
lehrt er sie die Wahrheiten des Judentums. Im ersten Fall erlaubt er dem
Heiden, nur an die geschriebene, aber nicht an die mündliche Tora zu

207



glauben. Bald veranlasst er ihn, beide zu akzeptieren. In der zweiten
Geschichte lehrt Hillel einen Heiden alles vom Judentum in einem
einzigen Satz : «Was dir verhasst ist, das füge auch deinem Nachbarn nicht
zu.» So wird ein moralischer Spruch, welcher Hillel in den früheren
Texten zugeschrieben wurde, in einen ausgeschmückten biographischen
Bericht verwandelt. In der letzten Geschichte will ein Heide sich zum
Judentum bekehren, um Hoherpriester zu werden. Auch wenn dieser
Wunsch unmöglich ist, akzeptiert Hillel den Mann und lehrt ihm
nachträglich die Wahrheit.

Zwar enthüllt jede von diesen Geschichten einen Aspekt von Hillels
Charakter, wie er aus den früheren Dokumenten bekannt ist ; doch ist es

wenig evident, die Behauptung aufrechtzuerhalten, sie seien historisch.
Wenn sie es sind, so ist unklar, warum sie nicht vor dem vierten und
fünften Jahrhundert bekannt waren und benutzt wurden. Überdies haben
wir konkrete Beweise, dass frühe Geschichten und Ansichten über Hillel
in den späteren Dokumenten weiterentwickelt wurden. Dies wird
bewiesen durch die Geschichte, welche in T. Pe'a 4,10 erstmals berichtet
wird. Hillel kauft für einen armen Mann ein Pferd und einen Sklaven, so
dass der Mann ein anständiges Leben führen und seinen Unterhalt selbst
bestreiten kann. Die spätere talmudische Version, B. Ketubbot 67b,
erweitert die Geschichte. Sie berichtet, dass Hillel einmal, als er keinen
Sklaven beschaffen konnte, selbst dem Mann diente. Diese Art der
Erweiterung exemplifiziert die allgemeine Tendenz der biographischen
Texte des Talmud.

Hillels Frömmigkeit wird gezeigt in einer Geschichte, welche eine
Tugend Shammais in eine Untugend verwandelt 25. Um den heiligen Tag
zu ehren, legt Shammai das beste Essen, das er während der Woche findet,
für den Sabbat beiseite. Dies gereicht ihm zur Verurteilung, wenn uns
gesagt wird, dass Hillel während dieser ganzen Woche nur Taten um des

Himmels willen vollbrachte. Die Authentizität dieser Geschichte ist
suspekt, weil die unterschiedlichen Praktiken der Meister den
Gesetzespositionen in einem Disput zwischen der viel späteren Richtung Hillels
und der Richtung Shammais entsprechen 26. Die Shammaiten setzen fest,
dass man sich vom Anfang jeder Woche an auf den Sabbat vorbereiten
solle. Die Hilleliten fordern, dass eines Menschen Taten jeden Tag um des

Himmels willen vollbracht werden müssen. Jede Schule entwickelte eine
Geschichte über ihren Meister, welche ihre besondere Gesetzesposition
verteidigte.

Hillel stammte von David ab27. Dieser Anspruch kann nicht vor dem
Ende des zweiten Jahrhunderts entstanden sein, zu welcher Zeit es für das

palästinensische Patriarchat wichtig wurde, davidische Abstammung zu

208



beanspruchen, welche das babylonische Exilhaupt für sich selbst in
Anspruch nahm. Auch als armer Mann studierte Hillel täglich die Tora28.
Er gab die Hälfte des wenigen, was er verdiente, dem Türhüter des

Studienhauses, um eintreten und die Lehren von Shemaia und Abtalion
hören zu können. Diese Meister anerkannten Hillels Grösse. Hillel lebte
— wie vor ihm Moses und nach ihm Johanan b. Zakkai und Aqiba —

hundertzwanzig Jahre. Eine zweite Geschichte beglückwünscht Hillel
ebenfalls und unterstreicht dabei die vergleichbare Grösse Johanan b.
Zakkais. Johanan war der bedeutendste von Hillels achtzig Schülern 29

Wie ihre polemischen Absichten zeigen, haben diese Geschichten ihren
Platz im entwickelten Rabbinismus. Sie sagen uns nicht so viel über Hillel,
aber mehr über das Bedürfnis der rabbinischen Bewegung, die Bedeutung
ihrer Gründer, Johanans und Hillels, zu vergrössern. Zwei weitere
Geschichten illustrieren Hillels Ruhm im Studium und in der Frömmigkeit.

Er war einer der drei in der jüdischen Geschichte, welche die Tora
wieder auf ihren zentralen Platz rückten 30. Aufgrund seiner Frömmigkeit
hatte er keine Angst, dass seiner Familie etwas Böses widerfahren
könnte 31.

Die Quellen liefern zwei verschiedene Bilder, warum Hillel von
Babylonien nach Palästina auswanderte. Das eine ist, dass er als Gelehrter
ging, um gewisse Gesetzesfragen zu beantworten 32 Der andere Bericht
besagt, dass Hillel die Tora überhaupt nicht lehrte, bevor er im Alter von
vierzig Jahren Palästina erreichte 33 Erst nach der Ankunft diente er
vierzig Jahre lang den Weisen und wirkte dann vierzig Jahre lang als
Patriarch. Der Gebrauch der stehenden Wendung «aus diesem Grunde
kam Hillel von Babylonien herauf» in der früheren Geschichte und das
Erscheinen der stereotypen Zahl «vierzig» in der zweiten bezeugen wenig
historische Glaubwürdigkeit für diese Berichte. Es ist unmöglich, die
tatsächliche Chronologie von Hillels Leben oder den Grund für seine

Wanderung ausfindig zu machen.

Die Rabbinen beweisen ihre Achtung für Hillel, wenn sie sich an
seinem Totenbette seine guten Eigenschaften in Erinnerung rufen 34. In
Anwendung der stehenden Phrase, welche beim Tod etlicher Grosser
aufgesagt wurde 35, sagen sie : «Ach, der fromme Mann, der bescheidene
Mann, der Schüler von Esra. »

IV. Die frühesten Traditionen im Kontext

Während wir nicht sicher sein können, dass Hillel tatsächlich sagte,
war ihm zugeschrieben wurde, so können wir doch reichliche Zeugnisse

209



dafür sammeln, dass die Topoi der Gesetzesregeln, welche in den
frühesten Zusammenstellungen erscheinen — natürlich zweihundert
Jahre nach seinem Leben — ganz übereinstimmen mit dem, was anderen
Autoritäten vor 70 zugeschrieben wird. Die hauptsächlichen Themen von
Hillels Gesetzesaussprüchen sind gänzlich kongruent mit den Interessen
anderer, von welchen angenommen wird, dass sie zur selben Zeit, vorher
oder kurz nachher gelebt haben.

Diese Schichten des Mischna-Gesetzes, welche auf die Periode vor den
Kriegen zurückzugehen scheinen, behandeln vor allem die speziellen
Heiratsgesetze (in M. Jevamot), unterschiedliche Regelungen zur Frage,
wann sexuelle Beziehungen aufgenommen werden dürfen und wann nicht
(in M. Nidda), und die Gesetze, welche die Gründe für Unreinheit und das
Erreichen von Reinheit definieren — mit spezieller Beziehung auf die
häuslichen Mahlzeiten (in gewissen Teilen von M. Ohalot, Zavim, Kelim
und Miqwa'ot). Was wir vor uns haben, ist das Geburtsstadium einer
Gruppe. Wenn eine Gruppe einmal Gestalt angenommen hat um irgendeine

besondere öffentliche Streitfrage oder Doktrin herum — wie bei
aussergewöhnlichen Tabus über das Essen —, so muss sie auch die Mittel
sozialer Differenzierung in Angriff nehmen, welche ihre fortgesetzte
Existenz sichern werden. Denn wenn die Gruppe einmal geboren ist, muss
sie danach trachten, das Alltagsleben ihrer Anhänger zu bestimmen und
zu formen und eine Gemeinschaft zu bilden, welche Ausdruck ihrer
allgemeinen Weltanschauung ist. Die Grundlagen einer dauerhaften
Gemeinschaft werden dann festgelegt durch Regeln, welche bestimmen,
was für Nahrung gegessen werden darf, unter welchen Umständen und mit
welchen Leuten ; wen man heiraten darf, und mit was für Familien man
sich durch Heirat verbinden darf ; und wie sexuelle Beziehungen zeitlich
geregelt werden. In dem Masse, in dem diese Regeln sich nicht nur
unterscheiden von jenen, welche von andern eingehalten werden, sondern die
Leute, welche sie befolgen, unannehmbar machen für die, welche sie nicht
befolgen und vice versa, werden die Linien der Verschiedenheit und der
unterscheidenden Struktur immer unverbrüchlicher.

Die Mischna-Gesetze im allgemeinen, diejenigen Hillels
eingeschlossen, beginnen zu leben innerhalb einer Gruppe von Leuten, die
zusammengehalten werden durch eine gemeinsame Überzeugung:
normale Nahrung sei zu essen nach kultischen Regeln, welche in der Meinung
der priesterlichen Gesetzgeber von Leviticus und Numeri zunächst nur zur
Anwendung im Tempel bestimmt waren. Die Gruppe hat überdies weitere
Regeln darüber, wer sich ihr zugesellen dürfe und wer nicht. Diese
Gesetze bilden eine schützende Grenze, welche den einschlössen, der
darin ist, und den ausschliessen, der draussen ist : Die Mischna nennt uns

210



den Namen der Gruppe nicht, welche repräsentiert wird durch die Namen
von Shammai, Hillel und ihren Richtungen, ebenso wie von Gamaliel,
Simeon b. Gamaliel, seinem Sohn, und andern, welche in der Mischna
erscheinen und welche deutlich die früheste Schicht ihrer namentlich
bekannten Autoritäten bilden. Wichtiger ist: die Überzeugungen der
genannten Autoritäten befassen sich mit Details. Das weite Feld der
Übereinstimmung wird von ihnen nicht im einzelnen überblickt und
ausgesteckt. Nach allem was wir wissen, repräsentieren also die konkreten
Diskussionsthemen die strittigen Punkte von nicht mehr als einem kleinen
Teil einer viel grösseren Gruppe, welche anderwärts noch andere Punkte
der Diskussion und des Streits gehabt hat.

Das Ergebnis ist einfach. Wir wissen von zwei gesonderten Gruppen in
der Periode vor den Kriegen, welche besondere Überzeugungen über
Speisetabus und über das Heiraten innerhalb ihrer Gruppen vertraten,
den Essenern und den Pharisäern. Weil Gamaliel und sein Sohn Simeon in
der Mischna erscheinen und, wenn sie in andern Schriften vorkommen36,
ebenfalls Pharisäer genannt werden, nimmt man im allgemeinen an, dass
das Buch, welches Aussprüche in ihren Namen enthält, ihr Buch ist, das
heisst: ein Buch, das seinen Ursprung bei den Pharisäern hat. So wird
vorausgesetzt, dass die Mischna als pharisäisches Buch begann. Das kann
zwar gut so sein ; aber die innere Evidenz der Mischna selbst lenkt unsere
Aufmerksamkeit nicht nur auf die Pharisäer. Es gab immerhin Essener,
welche dieselben Gesetze innerhalb ihres sozialen Systems aufrechterhalten

haben können. Und vieles, was über die Pharisäer geschrieben
steht, scheint gar nicht eine Sekte der Heiligkeit oder eine Speise-Gemeinschaft

zu beschreiben — einschliesslich ihrer Kämpfe mit Jesus und der
seinen mit ihnen. Auch werden die Pharisäer in der Mischna nicht einmal
erwähnt in jenen Perikopen, deren Ideen zweifelsfrei in die Periode vor
den Kriegen gehören. Die Mischna spricht meistens von den Richtungen
Shammais und Hillels. Wir wissen nicht einmal, ob vor uns nur die Ideen
radikaler Priester liegen, oder von Laien, welche vorgeben, Priester zu
sein, oder von einer Mischung beider. Die Nachrichten über die Essener
legen die dritte der drei Möglichkeiten nahe. Aber das entscheidet die
Frage nicht für die Gruppe aus der Zeit Hillels vor der Schicht der
Mischna. Wir sind nicht einmal sicher, dass wir die Gruppe mit
irgendeinem spezifischeren und definitiveren Namen bezeichnen können
als mit «Gruppe» (vielleicht «Sekte»). Wir verwenden ein allgemeines
Wort, um nicht die Bedeutungen wachzurufen, welche mit genaueren
Kategorien verbunden sind. — Kurz gesagt: die Topoi der Aussprüche,
welche Hillel zugeschrieben werden, fallen ganz und gar in das Programm
der Fragen, welche für Mischna-Autoritäten charakteristisch sind, von

211



denen angenommen wird, dass ihre Blütezeit vor 70 war. Er könnte also
viele von den Gesetzessprüchen, die seinen Namen tragen, tatsächlich
gesagt haben.

V. Der historische Hillel

Wie müssen wir von hier aus weitergehen? Zunächst müsste nach
einem allgemeinen Kriterium gefragt werden, mit dem sich systematisch
bestimmen liesse, ob ein gegebener Rabbi wirklich sagte, was ihm
zugeschrieben wird, und was er gesagt haben könnte. Es ist hoffnungslos,
auf einer ad hoc-Basis vorzugehen (wie es bei den meisten israelischen
Gelehrten der Fall ist) und über Aussprüche und Geschichten einzeln zu
spekulieren.

Wir befinden uns auf festem Boden mit der Behauptung, jemand habe
die Gedanken wirklich gedacht, die man ihm zuschreibt, wenn wir in
verifizierter Form Aussagen haben, die er selbst persönlich machte und
weitergab. Wir haben solche Dokumente für Paulus, aber nicht für Hillel ;

für Augustinus und Origenes, aber nicht für Jesus.

Wir sind auf weniger festem Grund, wenn wir Aussagen in der Hand
haben, welche ein Mann zu den Leuten um sich herum machte und welche
von ihnen sofort oder bald nachher aufgeschrieben, dann von dem Mann
selbst durchgesehen und auf ihre Richtigkeit korrigiert wurden. Solche
Texte können von den Propheten des Alten Testaments stammen, aber
nicht von Moses, nicht von Hillel, und, so weit wir heute sehen, nicht von
Jesus.

Wir sind auf noch weniger sicherem Grund, wenn wir es mit Aussagen
zu tun haben, die jemand angeblich gemacht hat und die zusammengetragen

wurden in Dokumenten, die später wieder durchgesehen und
überarbeitet wurden — im Lichte von Umständen, welche anderswo und
lange Zeit später herrschten. Gleichwohl ist es durchaus möglich, dass in
Bezug auf Hillel in einem Prozess der Bewahrung und Überlieferung von
Aussprüchen Materialien über zwei Jahrhunderte hinweg von seinem Tod
bis zur Aufzeichnung der Mischna sich erhalten haben. Aber dann gehört
die Auswertung der Texte zu dem umfassenderen Prozess der Bestimmung

der Geschichte von Ideen — in Aussagen und Erzählungen —,
welche in der Mischna enthalten sind.

Wie auch immer, die Mischna ist das erste und hauptsächliche
Dokument jener Spielart des Judentums, die in Hillel eine Haupt-Autorität
findet. 200 Jahre nach Hillel ist sie vollständig. Wir können aufgrund

212



dieses Dokuments vielleicht etwas sagen über die Abfolge von Ideen von
der frühen Zeit zur späten. Aber auch wenn wir imstande sind zu
beweisen, dass Ideen oder Gesetze, wie sie in einigen der Aussagen
enthalten sind, welche Hillel zugeschrieben werden, auf die Periode vor
der Zerstörung des Tempels im Jahre 70 zurückgehen, so ist dies doch der
letzte Schritt, den wir tun können. Auf der Basis der Evidenz, die wir in
der Hand haben, können wir nicht demonstrieren, dass eine Aussage,
welche ein Prinzip oder eine Idee enthält, die höchstwahrscheinlich vor
dem Jahre 70 verbreitet war, wirklich von der Person gesagt wurde, deren
Name der Aussage beigelegt wurde. Wir haben heute keinen Beweis in der
Hand, der uns erlaubt, diesen Schritt zu tun : von der Plazierung einer Idee
in die Zeit, in welcher der Mensch lebte, zur Versicherung, dass sie für die
Person und Mentalität des Menschen selbst spreche. Ich kann mir keine
Methode denken, die es erlauben würde, von der Periode auf die Person
selbst zu schliessen.

In dieser Hinsicht ist die Situation für Hillel bemerkenswert
verschieden von jener für Jesus. Das Studium der Aussprüche Hilleis, wie sie

vor das Jahr 70 zurückgehen, führt uns eine Spielart des Judentums vor
Augen, die in jener Periode Gestalt annahm. Dieses Studium auf der Basis
der angegebenen Grundlagen und Kriterien kann uns nicht das Bild einer
besonderen Person dieser Periode präsentieren. So weit die Angaben über
diese Person weitergegeben wurden innerhalb des Prozesses der Formulierung

und Überlieferung, welcher die Mischna und andere rabbinische
Sammlungen hervorbrachte, geben sie ein Bild der Streitfragen dieses

langen und dauerhaften Prozesses, eine Darstellung der Traditionsgeschichte

über 200-600 Jahre hinweg. Was unter Hillels Namen steht,
erzählt uns von Hillels Zeit. Man kann es nicht auf die Person dieses
Namen hin befragen. Das wäre von Bedeutung, wenn Judentum Hillelianismus

hiesse.

ANMERKUNGEN

1. Siehe J. Neusner, Rabbinic Traditions about the Pharisees, Leiden 1971,1, 304-305.
2. Pharisees, I, 213.
3. Pharisees, I, 214.
4. J. Shabbat 1,4; J. Pesahim 1,6; J. Ketubbot 8,11 ; B. Shabbat 14b-15a.
5. Pharisees, 1, 110.

213



6. B. Shabbat 15a ; B. Avda Zara 39b ; B. Hullin 36b.
7. Pharisees, I, 320.
8. M. Edujot 1,2.

9. Ein Hohlmass für Trockenes, vgl. 2 Kön. 6,25 (Anm. d. Übers.).
10. Pharisees, I, 306.
11. Pharisees, I, 230.
12. Pharisees, I. 232-5.
13. Pharisees, I, 232.
14. J. Shabbat 19,1 ; J. Pesahim 6,1 : B. Pesahim 66a-b.
15. Mekhilta de R. Simeon 1,12; T. Pisha 2,22.
16. Pharisees, 1, 213.
17. T. Hagiga 2,11 ; J. Hagiga 2,3 ; B. Besa 20a. und Parallelen.
18. Pharisees, 1, 311.
19. M. Arakhin 9,4; Sifra Behar 4,8; b. Gittin 74b.
20. M. Shevi it 10,3 ; M. Gittin 4,3 ; Sifra Deut. 113.

21. M. Baba Mesia 5,9; T. Baba Mesia 6,10; siehe Pharisees, I, 240.

22. Pharisees, I, 226.
23. Pharisees, I, 235.

24. B. Sukka 53a ; J. Sukka 5,4.
25. B. Besa 16a.

26. Pharisees, I, 325.
27. J. Ta anit 4,2.
28. B. Joma 35b.
29. J. Nedarim 5,6.
30. B. Sukka 20a.
31. J. Berakhot 9,3; B. Berakhot 60a.
32. J. Pesahim 6,1.
33. Genesis Rabba 100,24.
34. B. Sanhédrin lia.
35. Cf. J. Sota 9,16.
36. Apg. 5,34; Josephus Vita 190-194.

214


	Die Suche nach dem historischen Hillel

