Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 38 (1982)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN !

Willy Guggenheim (Hg.), JUDEN IN DER SCHWEIZ, 160 S., ill. edition Kiirz, Kiisnacht/
Zirich 1982, Fr. 28.—.

Im Frithjahr 1982 informierte eine hervorragend gestaltete Ausstellung im Ziircher
«Helmhaus» iiber «Glaube, Geschichte und Gegenwart der Juden in der Schweizy.
Gleichzeitig liess der Schweizerische Israelitische Gemeindebund als Veranstalter der Aus-
stellung das vorliegende Buch erscheinen. Der gute Erfolg beider Unternehmungen stand
zum vornherein fest, da ausgewiesene Fachleute gewonnen werden konnten.

Es ist ein Gemeinplatz, dass die Gegenwart ohne die Geschichte nicht verstanden
werden kann. Diese nimmt denn auch einen breiten Raum ein: Mit uniibertrefflicher
Souveréanitit stellt sie Altmeisterin Florence Guggenheim von ihren Anféngen bis 1893 im
grosseren Rahmen der Schweizer Geschichte dar, wahrend Ralph Weingarten die Jahre
zwischen der Emanzipation von 1866 und dem Ende des ersten Weltkriegs mit einem
gewissen Recht als « Griinderzeit» schildert. (Unter den auf S. 57 aufgezihlten Institutionen
hitte auch die Heilstitte «Etania» in Davos, 1918 gegriindet, erwahnt werden diirfen.) Die
Griinderjahre haben freilich den Juden in der Schweiz auch recht viel Ungemach gebracht;
dies darzustellen war vielleicht nicht des Autors Aufgabe.

Weingartens abschliessende und Willy Guggenheims einleitende Feststellung, dass um
1920 die Strukturen des Schweizer Judentums geschaffen waren, darf ruhig nochmals
wiederholt werden. Es ist weltweit anerkannt, dass kaum eine Judenheit so gut strukturiert
und organisiert ist wie die Schweizerische. Wiire sie es nicht, hiitte sie unmoglich die grossen
und vielfdltigen Aufgaben iibernehmen konnen, die seither aus Inland und Ausland auf sie
zugekommen sind. Diese Aufgaben werden aus Willy Guggenheims erstem Beitrag
ersichtlich, den jeder lesen sollte, dem an der Bewiltigung Schweizerischer Vergangenheit
gelegen ist.

Mit der gleichen Umsicht interpretiert der selbe Autor die gegenwirtige Lage der
Schweizer Juden als sozialer und gewissermassen politischer Grosse. Guggenheims histo-
rische Schulung verleiht seiner Deutung Gewicht.

Zu den beiden Karten, die das Buch umrahmen, scheint mir eine Bemerkung notig :
Wihrend die erste Orte verzeichnet, an denen es im 14. Jahrhundert Juden gegeben hat, zeigt
die zweite die geographische Verteilung der heute in aller Form registrierten jiidischen
Gemeinden. Dazu muss wohl gesagt werden, dass es etliche Orte mehr gibt, an denen jetzt,
1982, Juden noch oder seit kurzem wohnen, wihrend einige Gemeinden sich entvolkert
haben. Gewiss wird man fiir eine neue Auflage eine aussagekraftigere Darstellungsform
finden.

Etwas iiber die judische Religion gehort natiirlich auch in ein solches Buch; Illustra-
tionen konnen freilich das Anschauungsmaterial der Ausstellung nicht ganz ersetzen,
entschidigen aber im Rahmen des Moglichen fiir die hier nicht wohl angehende Abstraktion
und Differenzierung, die der Gegenstand sonst erfordern wiirde. Rabbiner Jakob Teichman
entledigt sich seiner iiberaus schwierigen Aufgabe auf diesem knappen Raum (hitte man
wirklich nicht mehr geben konnen ?) so, dass der Leser doch einen richtigen Einblick in die
verschiedenen Gebiete jiidischer religidser Praxis bekommt und gleichzeitig eine gute Spur
judischer Geistigkeit finden kann.

179



Niitzlich sind die knappen Ubersichten im Anhang (Chronologie, Statistiken, Literatur),
schr wertvoll die zahlreichen, hervorragenden Illustrationen, die wesentliches zu sagen
haben. Bildteil und Redaktion (Doris Angst und Ralph Weingarten), wie auch die gesamte

Priasentation dieses Buches, verdienen hochstes Lob. Shmon Tager

Moses Aberbach and Bernard Grossfeld, TARGUM ONKELOS TO GENESIS. A CRI-
TICAL ANALYSIS TOGETHER WITH AN ENGLISH TRANSLATION OF THE
TEXT (Based on A. Sperber’s Edition). Ktav Publishing House (Center fiir Judaic
Studies, University of Denver), 376 Seiten.

Unlédngst ist «Die Gute Nachricht des Alten und Neuen Testaments» auf dem
Biichermarkt erschienen. Bereits bevor sie vollstindig vorlag, hat diese aktualisierende
Ubersetzung einerseits begeisterte Aufnahme, andererseits schirfste Kritik gefunden. An ihr
brach erneut das Problem der Bibeluibersetzung auf, das besteht, seit die Bibel in der
Ursprache nicht mehr von jedermann verstanden wird. Gerade eine Ubersetzung, die mehr
sein will als eine blosse Wort-Umsetzung, die also notgedrungen als Ubertragung auch zur
Paraphrase tendiert, ist in besonderer Weise ebenso fragwiirdig wie notig. Sie ist — das
zeigte sich im genannten Beispiel bereits bei den so verschiedenen Umgangssprachen und
Denkbeziigen der vier deutschsprachigen staatlichen Einheiten — ein Produkt der Geistes-
geschichte, ein Spiegel der Gesellschaft ihrer Zeit. In der Antike wurde das Problem fiir die
Bibel erstmals in der hellenistischen Zeit akut. So entstand einerseits fiir die griechisch
sprechenden, hellenisierten Bibelleser die Septuaginta (LXX), fiir die das Ubersetzungs-
problem v.a. im sogenannten Aristeasbrief und seiner Legende reflektiert wird, andererseits,
nachdem das Hebriische als Umgangssprache auch in Paldstina dem Araméischen gewichen
war, die aramdische «Ubersetzung», das « Targum», und zwar wohl zunidchst das « Targum
Onkelos» (TO), das aufgrund seines Alters auch fiir die textkritische Arbeit am Bibeltext
(MT) hochinteressant ist.

Dieser textkritische Wert ist allgemein bekannt. Dariiber hinaus aber ist TO, da es
anders als LXX auf den innerjiidischen Gebrauch beschrinkt blieb und darum auch nie von
der rabbinischen Exegese aufgegeben wurde, sondern vielmehr ein relativ frithes Stadium
derselben spiegelt, vor allem aber fiir die Bediirfnisse des nichtgelehrten paldstinensischen
Judentums (mutatis mutandissimis eine « Gute Nachricht» des Altertums) zusammengestellt
wurde, auch wegen dieses sozusagen pastoralen Anliegens von grossem religions-soziolo-
gischem Interesse.

Da die kritische Gesamtausgabe von A. Sperber vorliegt, mag die anzuzeigende zwei-
sprachige Ausgabe von TO zur Genesis zunichst iiberfliissig scheinen. Doch sind die
wenigsten, die bei der Arbeit am MT den Targumtext heranziehen, in der Lage, diesen
fliessend und durchgiingig zu lesen, wie es die englische Ubersetzung nun ermoglicht. Auch
fehlt den nichtjiidischen Alttestamentlern der notige Uberblick iber die frithe Traditions-
literatur und ihre Methodik, der es erlauben wiirde, den Targumtext im einzelnen auf seine
Hintergriinde zu befragen und so etwas iiber die blosse Vermutung einer zugrundeliegenden
Lesart hinaus auch deren Motivation und damit ein Stiick iltester Auslegungsgeschichte zu
erfassen.

Der Hauptwert dieses Bandes liegt demnach in der Einordnung in die instruktiv zitierte
rabbinische Diskussion. Bei der Rezeption, die TO gefunden hat, ist es nicht verwunderlich,
dass er fast durchgéngig auf der Linie der Aqiba-Schule liegt. Interessant ist immer wieder die
noch ungebrochene messianische Interpretation. Gerade darum mutet die im Kommentar

180



ofter ausgesprochene Annahme «anti-christlicher» Motive der Paraphrase z.T. fragwiirdig
an (z.B. schon S. 17, A. 8). Liegt hier nicht ein sekundirer Beziehungszwang vor? Die
Ergéanzungen zu Gen 49,10 z.B. wiirden doch die christologische Interpretation eher fordern
als bekdmpfen.

Wie dem auch sei, das Buch ermoglicht die flissige Lektiire einer sehr alten und
wichtigen Textauslegung und ist daher sehr zu begriissen, auch wenn das «straight forward
idiomatic English» (S. 15) der Ubersetzung seinerseits den anfangs angesprochenen
kritischen Fragen ausgesetzt ist.

1. Willi-Plein.

Robert Oberforcher, DIE FLUTPROLOGE ALS KOMPOSITIONSSCHLUSSEL DER
BIBLISCHEN URGESCHICHTE. EIN BEITRAG ZUR REDAKTIONSKRITIK.
Innsbruck : Tyrolia 1981 (Innsbrucker Theologische Studien 8) 677 Seiten, OS 850.—/
DM 118.—.

Die zwei Teile des Buches behandeln mit absichtlicher Langatmigkeit (S. 86) die
«Flutprologe », d.h. Einleitungsabschnitte zur Sintfluterzihlung, der Pentateuchquellen J und
danach P als Schliisselstellen der «Redaktionskritik » im Sinne des schriftstellerisch-kompo-
sitorischen Vorgehens dieser Quellen (zur Sprachregelung S. 30). Dies geschieht im Rahmen
der «Grosskontextanalyse» in bewusster Abgrenzung gegen die in der Forschung heute
(noch) iiberwiegende Exegese von Einzelperikopen bzw. kleineren literarischen Einheiten.
Die Methode entspricht einem neueren literaturwissenschaftlichen Ansatz: Der Text ist
«gerichtete Kommunikation», die also von vorne nach hinten gelesen werden muss. Diese
Binsenweisheit muss nach Jahrhunderten unkritischen Umgangs mit der Schrift als fertigem
Kanon und nach nun auch schon weit mehr als 100 Jahren historisch-kritischer Forschung,
v.a. nach der durch H. Gunkel etablierten Gattungskritik, neu erarbeitet werden, obwohl sie
dort, wo die biblische Erzdhlung als solche gehort oder gelesen wird — z.B. auch im Genesis-
Kommentar von B. Jacob — immer Voraussetzung gebliegen ist.

Bei der Untersuchung zum J-Prolog ist die Grosskontextanalyse z. T. sehr ertragreich,
v.a. in bezug auf die Kain-Abschnitte (251) und deren Akzente (wichtig 262 A. 2),
bedenkenswert im Ausblick auf Gen 12, am wenigsten tiberzeugend natiirlicherweise bei den
«Engelehnen». Im zweiten Teil ist sie schwicher schon allein wegen der ungeklirten
Voraussetzungen (86): «Die parallele Fithrung dieser Untersuchung ... ist Resultat des
literarkritischen Sonderfalls der Dublettenbildung». Wird hier notgedrungen im Sinne der
klassischen Urkundenhypothese préjudiziert, oder ist doch — wofiir manches auch der hier
vorgelegten Ergebnisse spricht — an eine « Ergidnzungshypothese» zu denken, d.h. arbeitete
P rein fiir sich, kannte er J, setzte er ihn voraus oder schrieb er gar auf ihn hin? (Die Frage
selbst S. 483) — Beeindruckend an der Darstellung des P-Grosskontextes ist v.a. die Analyse
von Gen 5 und der Funktion von Listen oder Genealogien «im Dienst schriftstellerischer
Intention und Konzeption» (644).

Eine wichtige Rolle bei der hier vorgelegten literaturwissenschaftlichen Methode spielt
die Erarbeitung der « Konnotationen» der im Text verwendeten Worter. Die « Konnotation»
ist die unausgesprochen mitschwingende assoziative Nuancierung eines Wortes. Sie wird im
«gerichteten Text» durch die Autor-Leser-Kommunikation aufgebaut, aber natiirlich schon
mit der Sprache selbst, d.h. am Anfang des Grosskontextes, eingebracht. Hier liegt die
Schwachstelle der Methode. Die Ausfithrungen iiber Wz. r” als « Siindenbezeichnung» (128)
iiberzeugen nicht. Die Siinde liegt allenfalls darin, dass «der Mensch selbst dariiber
entscheiden will, was fiir ihn als rob zu gelten habe» (352). Noahs An hat nichts mit einer

181



«Erwihlung» (158) zu tun. Die Erforschung der Konnotationen wird auch durch theologisch
iiberfrachtete Perspektiven behindert. Man kann nicht von «Alttestamentlichen Hamar-
tiologien» (435) sprechen. Selbstverstindlich ist die «universal-kosmische» Ausweitung der
Konnotation von «vernichten» (sht) in Gen 6-9 im AT «einmalig» — da es nur eine Sintflut
gibt. Wo mit einem « Ubergang vom kultisch-technischen zum ethisch-religiosen Verstindnis
von tmm (381) operiert wird, ist die Konnotation des Wortes noch nicht von innen her
erfasst, sondern von aussen katalogisiert.

Sprachliche Bedenken sind auch zu den Ausfiihrungen iiber den P-Prolog anzumelden.
V.a. die Interpretation von Gen 6,11 als «Zustandsschilderung» befremdet. Nif’al als
«Passiv» moge dahingestellt sein, aber impf. con. schildert gewiss keinen «Endzustand»
(487). Wie P einen Zustand schildert, zeigt Gen 1,2. Damit konnte sich aber die Gesamt-
analyse zu P verschieben; denn das «narrative Missverstindnis» (652) ist vielleicht doch
keines.

Ebenfalls bedenklich muten «Beobachtungen zur Klanggestalt» eines Satzes an, der
«streng assonantisch gebaut nach dem Vokal A » sei (95), wozu doch wohl unsere Kenntnisse
des historischen Lautstandes des Hebridischen nicht ausreichen. Einige seltsame Schreib-
fehler sind bei den hebrisichen Zitaten stehengeblieben. Statt «Biblia Rabbinica» (429)
sollten prézise die Targumim zitiert werden. Zum Sabbat (592) konnte man nach wie vor
anders akzentuieren.

Der wissenschaftliche Optimismus des Buches ist gross (z.B. 70). Ob wirklich «die
intersubjektive, wissenschaftlich-objektive Vergewisserung von Textverstindnissen» (656)
erreichbar ist, so sehr sie immer anzustreben ist, muss offenbleiben. Die Mehrdeutigkeit des
Begriffs der «Struktur» wird auch von Verf. zwar kritisiert, aber nicht durchgingig
vermieden (z.B. 621), was ihm nicht vorzuwerfen ist.

Das Buch ist eine « Auseinandersetzung mit Westermanns Konzeption der Urgeschichte
als Darstellung von Grundmoglichkeiten menschlicher Verfehlungen ...». Sie ist als solche
berechtigt und férdert neue Zugénge zur biblischen Erzédhlung, sofern man sich nicht von der
starken Redundanz der Darstellung abschrecken lisst. Im Gegensatz zum Verf. hilt Rez.
jedoch nach These (Westermann) und Antithese (Oberforcher) eine Synthese fiir moglich
und wiinschenswert. I Willi-Plein.

Hendrik Jagersma, ISRAELS GESCHICHTE ZUR ALTTESTAMENTLICHEN ZEIT,
Bibel-Kirche-Gemeinde, Band 17, Christliche Verlagsanstalt — Friedrich Bahn Verlag,
Konstanz 1982, 319 Seiten, DM 19,80.

Dieses Taschenbuch stellt die Ubersetzung des hollindischen Originals durch F. Thiele
dar mit einem (zu kurzen) «Anhang des Ubersetzers» (S. 294ff.), in dem die Geschichte des
Judentums von der hellenistischen Zeit bis in die Neuzeit zusammengerafft wird. Zeittafel
und Bibelstellenregister (S. 300ff.) schliessen den Band ab, den der Briisseler Alttestamentler
nach Vorbemerkung und Einleitung in folgende Hauptabschnitte gegliedert hat: Die
Erzviter (S. 30ff.); Der Aufenthalt in Agypten und der Auszug von dort (S. 53ff.); Die
Ansiedlung in Kanaan (S. 85ff.) ; Die Richterzeit (S. 107ff.) ; Das Entstehen des Konigtums (S.
121ff.); David (S. 132ff.); Salomo (S. 156ff.); Die erste Jahrhunderthilfte nach Salomo (S.
173ff.) ; Die Zeit der Omriden (S. 185ff.); Die Dynastie Jehus (S. 199ff.); Der Konflikt mit
Assur (S. 212ff.); Juda in der Ubergangszeit von der assyrischen zur babylonischen Herr-
schaft (S. 227ff.); Aufmarsch der Babylonier (S. 237ff.); Die Zeit des Exils in Babel (S.
249ff.) ; Riickkehr und Wiederaufbau des Tempels (S. 264ff.) ; Die Zeit vom Zweiten Tempel

182



bis etwa 330 v. Chr. (S. 275ff.). Wer mit der Materie vertraut ist, erkennt und anerkennt die
Leistung Jagersmas auch in der Ubersetzung, in die die Anmerkungen des Originals unter
Auslassung der Literaturangaben eingearbeitet wurden. « Wenn anhand der Ubersetzung
Riickfragen entstehen, muss auf das holldndische Original mit den dort befindlichen Quellen-
angaben verwiesen werden» (S. 14). Was m.E. den Wert des Bandes mindert, sind neben
einigen Druckfehlern (z.B. Makkabéerherrschaft von 164-163 v. Chr. statt 63 v. Chr. S. 293)
erhebliche Méngel in Stil und vor allem Ausdruck. Dazu nur einige Beispiele : «Deuterono-
misches Geschichtswerk» (S. 17 u.8.), aber «deuteronomistisches Geschichtswerk» z.B. S.
185; statt « Verfluchungstexte» (S. 20) ist « Achtungstexte» iiblich; ein «Gentilizium» ist
nicht eine «Volkseigentiimlichkeit» (S. 34); die «Geschichte von Davids Aufkommen» (S.
126) wird iiblicherweise als « Aufstiegsgeschichte» bezeichnet; «das Volk des Landes» wird
mal mit «Volk vom Lande» (S. 237), mal mit «das Volk im Lande» wiedergegeben. Leider
fehlt diesem Band u.a. die Exaktheit, die das von Johann Maier und Peter Schifer verfasste
«Kleine(s) Lexikon des Judentums» (Bibel-Kirche-Gemeinde, Band 16) auszeichnet.

H. Schmid.

Werner H. Schmidt, ALTTESTAMENTLICHER GLAUBE IN SEINER GESCHICHTE,
4., iberarbeitete Auflage, Neukirchen 1982, 320 Seiten. DM 24.—.

Diese Neuauflage stellt nicht nur eine griindliche Uberarbeitung, sondern auch eine
Erweiterung (iiber Mose, Erlosung, Erwihlung, Weisheit, Wort Gottes u.a.) der dritten
Auflage dar. Der Verf. schreibt im «Vorwort»: «Seinem Thema nach steht das Buch
zwischen einer «Religionsgeschichte) und einer «Theologie des Alten Testaments», enthilt
Elemente von beidem» (S. 7). M. E. ist W. H. Schmidt eine gute Synthese gelungen, weil er
eben «alttestamentliche Theologie» in der israelitisch-jiidischen Religionsgeschichte dar-
stellt, in der sie ihren Sitz im Leben hat. Die Hauptabschnitte sind nach der «Fragestellung»
geordnet (S. 9ff.): I. Die nomadische Vorzeit (mit Exkursen iiber Erlosung und das
Sabbatgebot); II. Die Friihzeit nach der Landnahme (mit Exkursen iiber den Bund, Erwih-
lung und Opfer); II1. Die Konigszeit (mit einem Exkurs iiber Gottes Wort) und IV. Die
Spitzeit (mit einem Exkurs iiber den Tod und die Hoffnung gegen den Tod). S. 291ff.
enthalten ein auf die einzelnen Paragraphen bezogenes Literaturverzeichnis und ver-
schiedene Register, die das Werk zu einem praktischen Arbeitsbuch fiir Theologen — auch
ohne Hebriischkenntnisse — machen. Fiir eine etwaige Neuauflage méchte ich folgende
Anregungen zu bedenken geben : Blickt man auf die Religions- bzw. Theologiegeschichte des
Alten Testaments aus der nachfolgenden Wirkungsgeschichte, so springen als konstitutive
Grossen vor allem « Tora» und «Propheten» in die Augen, die in ihrer prikanonischen und
dann kanonischen Funktion und Bedeutung zu erforschen sind. So konnten unter §14 auch
die «fritheren Propheten» beriicksichtigt werden. Vor allem wére zu untersuchen, auch in
den Beziehungen zur « Weisheit» (§15), wieso die « Tora» zu der Konstitution auch des apo-
kalyptischen Judenturas wurde. Diese Wiinsche betreffen die alttestamentliche Wissenschaft
iiberhaupt, stellen also keine negative Kritik an dem vorliegenden sehr empfehlenswerten
Band dar, der sachgemisse Ansiitze zu dieser Weiterarbeit bietet. H. Schmid.

Alex Bein, DIE JUDENFRAGE. Deutsche Verlagsanstalt Stuttgart, 1980 Bd. I, 464 S.; Bd.
I1, 429 S. DM 60.00.

Dieses umfangreiche und weitgespannte, aber ebenso anschauliche und verstiandliche
zweibéndige Werk schlégt einen Bogen von den ersten Anféngen des jiidischen Volkes iiber

183



seine wechselvolle Geschichte bis hin zur Griindung des Staates Israel. Dabei dient Bd. II
ausschliesslich dazu, erlduternde und packende Exkurse zu den jeweiligen Themen des Bd. I
zu bringen, die von einem staunenswerten Wissen des V{.’s zeugen.

A. B. geht es darum, zum « Verstehen und Verstindnis anzuleiten» (S. XIV); dazu ist ein
moglichst umfassender, zundchst von Nichtjuden geschaffener Ausdruck, nidmlich «die
Judenfrage» aufgegriffen worden. Den Versuch ihrer Losung liess sich Nathan Birnbaum
(1893) angelegen sein (S. 3), was dann in jiingster Zeit unter dem Stichwort «Endldsung der
Judenfrage» (S. 3) die Ausrottung von sechs Millionen Juden durch und unter Hitler
bedeutete.

Diese durch die Existenz der Juden an ihre Umwelt gestellte Frage lasst sich nicht auf
einen einzigen Hauptnenner bringen (S. 7). Es soll darum auf einige wichtige Kennzeichen
judischer Existenz hingewiesen werden.

1. Die Juden als Minderheit

Gegen alle Spielregeln der Volkergeschichte sind die Juden nicht in ihrer Umwelt auf-
gegangen (S. 29), sondern haben immer wieder durch ihre Uneinreihbarkeit Staunen, aber
auch Entsetzen hervorgerufen. Das Wort Bileams iiber das jiidische Volk (4. Mos 23,9) zieht
sich wie ein roter Faden durch ihre Geschichte : « Ein Volk, das einsam wohnt und sich nicht
mit anderen Volkern vermischt» (S. 63). Das Uberleben dieses Volkes war von vielen
Wechselfillen gepriagt. Noch im Jahre 1090 wurden in Speyer ausdriicklich Schutzbestim-
mungen fiir die Juden erlassen (S. 133), bis dann sechs Jahre spater der erste Kreuzzug eine
entscheidende Wende zum Schlechten brachte (S. 79); die Juden sind von jetzt an nur
«anséssig und heimatlos» (S. 99), d.h. nur geduldet und konnen jederzeit ausgewiesen
werden.

Als Minderheit verfiigen sie iiber keinen Schutz vonseiten irgendeiner Macht, die von
aussen her einwirken konnte. Dazu kommt aber noch, dass sie als Gruppe dieser Art auch als
fremd empfunden wurden.

2. Die Juden als Fremdkorper

Die ihnen schon im Alterturn angelastete amitia, d.h. die Distanz von den Bewohnern
ihres Gastlandes, ldsst sie immer als Fremde erscheinen (S. 73; 213). Sie konnen keinerlei
Boden ihr eigen nennen, sondern, wie schon gesagt, jederzeit vertrieben werden. Angebote
von Fiirsten anderer Linder oder auch Ausweisungen bringen die Wanderbewegungen der
Juden seit dem 14. Jahrhundert in Gang (S. 103; 104) und verstidrken so fiir die Umwelt den
Eindruck ihrer Wurzellosigkeit. Dafiir ist die Vorstellung vom «ewigen Juden» (S. 30) ein
symboltrachtiges Bild geworden. Die Unsicherheit des Lebens der Juden hat auch dazu
beigetragen, dass sie in besondere Berufszweige, wie den Geldhandel, gedriangt wurden;
dabei muss festgehalten werden, dass dies vor allem auf die Macht der Umstinde und nicht
auf eine besondere Anlage der Juden zuriickzufithren ist (S. 75). Sie mussten um ihres Uber-
lebens willen immer Liicken im Wirtschaftsleben aufspiiren (S. 77). Durch die Not wurde
diese Gemeinschaft auch immer wieder zusammengehalten. Dies fithrt uns zu einem
weiteren wichtigen Punkt.

3. Die Juden ais Volk

«Sind die Juden wirklich nur Einzelmenschen, die sich zu einer anderen Religion
bekennen als die christliche Bevolkerung, oder sind sie ein Volk fiir sich, wie sie es immer
waren?» (S. 204). An den Toren der Neuzeit wurde den Juden der Volkscharakter
abgesprochen und sie wurden nur als Einzelmenschen angesehen. Bezeichnend dafiir ist der

184



Satz von Clermont-Tonnerre in der franzdsischen Nationalversammlung (1791): «Man soll
den Juden als Nation alles verweigern, und ihnen alles als Individuen gewéhren» (S. 197). Oft
stimmten die Juden selbst in diese Melodie ein, wie etwa die Notabeln, die Kaiser Napoleon
(1806) folgende Auskunft gaben: «Heutzutage bilden die Juden keine Nation...» (S. 197f.).

Obwohl die Juden trotz aller Katastrophen und nach allen Verfolgungen nie auf ihr
Dasein als Volk und religiose Gemeinschaft verzichtet hatten (S. 53), ging im 19. Jahrhundert
innerhalb des Judentums die begreifliche Versuchung um, auf eine Zusammengehorigkeit als
Volk zu verzichten, um durch die Eingliederung in ihre Umgebung — bei Wahrung ihrer
Religion — endlich zur Ruhe zu kommen. Wie sehr dabei die Ausrichtung auf Zion zu einem
Symbol verdiinnt wurde (S. 259), zeigte sich u.a. darin, dass Abraham Geiger auf einer
Rabbinerversammlung (1845) sich dussern konnte, man solle nicht mehr um die Riickkehr
nach Palédstina beten, da man dies doch als hier Beheimatete gar nicht ernstlich wiinsche (S.
260). «Die Forderungen der Volker und die Bestrebungen weiter Kreise der Judenheit trafen
sich so in dem Bemiihen, die Juden als Juden zu entnationalisieren und sie mit der nationalen
und kulturellen Denkweise der Volker zu verschmelzen» (S. 251).

Gegen diesen Verzicht auf den Charakter als Volk haben sich auch im 19. Jahrhundert
Stimmen erhoben, die aus verschiedenen Richtungen kamen. So hat Moses Hess im Jahre
1862 geschrieben: «Im Exil kann das Judentum nicht regeneriert, es kann ... hochstens zur
Abtriinnigkeit gebracht werden» (S. 276). Ein wenig spiter (1893) meinte Nathan Birnbaum,
der Schopfer des Ausdrucks «Zionismus»: «Mag auch der einzelne Jude ein Vaterland
haben, das jiidische Volk hat keines, und das ist sein Ungliick» (S. 281). Es war die geniale
Tat Theodor Herzls, durch die Einberufung des ersten Zionistenkongresses nach Basel, im
Jahre 1897 (S. 294), die Bestrebungen der Juden, als Volk eine Heimat zu erhalten, auf die
politische Ebene gehoben zu haben. Im Riickblick auf diesen Kongress vertraute er kurz
darauf seinem Tagebuch an: «... In Basel habe ich den Judenstaat gegriindet. Wenn ich das
heute laut sagte, wiirde mir ein universelles Geldachter antworten. Vielleicht in fiinf Jahren,
jedenfalls in fiinfzig Jahren wird es jeder einsehen» (S. 295). Am 29.11.1947 beschloss die
UNO den Teilungsplan Paléstinas, die Grundlage fiir die Schaffung des Staates Israel. Doch
war der Weg von Basel iiber Lake Success (UNO) nach Jerusalem noch weit. Wichtige
Etappen auf diesem Weg waren dabei die Balfour-Erkldrung im Jahre 1917 (S. 298) und das
Paldstinamandat (1922).

Dass mit der Griindung des Staates noch nicht alle Probleme geldst wurden, dass vor
allem die Versuche einer Verstindigung mit den Arabern (S. 427) noch einer besseren
Verwirklichung harren, weiss jedermann. Eines ist aber klar geworden, dass mit der
«Verkniipfung von Volk und Land» (S. 424) neuerlich entscheidende Merkmale der
judischen Existenz ins Licht geriickt wurden.

4. Die Juden als Religion

Innerhalb des jiidischen Volkes hat sich aufgrund von Gottes Fithrung durch die
Geschichte und der von der Gemeinschaft durchgestandenen Katastrophen die Gewissheit
durchgesetzt, «seinen Gott fiir méchtiger als alle anderen siegreichen Gotter zu halten» (S.
34). Der Glaube an den einen Gott (S. 24) und der Widerstand gegen die Gotter der Nationen
hat wesentlich zum Uberleben des jiidischen Volkes beigetragen. Den Juden gilt ihre
Erhaltung trotz aller Not als Wunder und Beweis dafiir, dass ihre Auserwéhltheit weiter-
besteht (S. 114). Diese Erwihlung ist oft — zum Teil bewusst — als Hochmut (S. 172)
missverstanden worden, wihrend sie doch in keiner Weise ein Vorrecht, sondern immer nur
der Anruf zu grosserer Pflicht im Dienste Gottes war und ist (S. 36).

Der Glaube Israels an Gott ist dabei nie vom Land Israel gelost worden, und diese
Beziehung konnte darum auch Briicken schlagen bis hin zur Bewegung der nationalen

185



Befreiung. Schon im Jahre 40 n. Chr. schrieb Konig Agrippa I. an Kaiser Gajus Caligula : «Sie
(Jerusalem) ist, wie gesagt, meine Heimatstadt und die Hauptstadt nicht nur des einen
Judenlandes, sondern auch der Juden in all den vielen Lindern...» (S. 19).

5. Der Antisemitismus als dauernder Schatten

Der Hass gegen die Juden ist fiir sie ein steter Weggefidhrte geblieben. Es wurde in der
Christenheit in einer bosen Weise vorherrschende Meinung, die Juden seien wegen der
Kreuzigung des Jesus von Nazareth — dabei war dies eine romische, von Pilatus angeordnete
Hinrichtungsart — als Gottesmorder verflucht (S. 50) und deshalb zu bestrafen.

Neben anderen Theologen hat der Kirchenvater Augustin diese Verfluchung heraus-
gestellt (S. 55; 97); diese These ist dann zur Grundlage fiir die soziale Entrechtung und
biirgerliche Deklassierung der Juden geworden. Das tritt zum erstenmal im Codex
Theodosianus (438) in Erscheinung; hier wird den Juden jede Stellung aberkannt, in der sie
Befehlsgewalt iiber Christen ausiiben kénnen (S. 60). Diese rechtliche Struktur wird zum Teil
bis ins 19. und 20. Jahrhundert durchgehalten.

Eine andere Komponente dieser « Verwerfung» zeigt sich darin, dass man den Juden
eine angeborene « Verworfenheit» anlastet; diese Anschuldigung hat ein deutliches Gefille
zum Mord hin. Diese den Juden angeblich innewohnende Bosheit muss ja die bedrohten
Nichtjuden zum Kampf herausfordern, der von vornherein als unumgidnglich nétige
Selbstverteidigung gerechtfertigt wir. Johann Gottlieb Fichte meinte, die Austreibung
gefahrlicher jiidischer Gedanken kénne nur durch das Mittel erreicht werden, «ihnen in
einer Nacht alle Kopfe abzuschneiden und andere aufzusetzen, in denen auch nicht eine
judische Idee sei» (S. 238). Herwig Hundt (1819) meinte, «das Toten eines Juden sei weder
eine Siinde noch ein Verbrechen, sondern ein Polizeivergehen» und fiigte hinzu, «man solle
das ganze Land von diesem Ungeziefer reinigen (S. 236). Paul de Lagarde geht weiter (1887),
indem er die Juden mit Trichinen gleichsetzt: «Mit Trichinen und Bazillen wird nicht
verhandelt, Trichinen und Bazillen werden auch nicht erzogen, sie werden so rasch und so
griindlich als moglich vernichtet» (8. 237).

Kann man sich von diesem Hintergrund her wundern, dass Adolf Hitler die Juden als
«das schlechthin Bose» ansah ? (S. 368). Dass er schon in « Mein Kampf» davon sprach, man
hitte «die hebridischen Volksverderber unter Giftgas setzen miissen»? (S. 317). Die
Judenvernichtung als Ungeziefervertilgung, die in ihrer Kaltbliitigkeit, Hemmungslosigkeit
und Systematik ihre Einzigartigkeit zeigt (S. 310), ist die grauenhafte Konsequenz dieses
Hasses gegen die Juden, der auch heute noch lebt und zum Teil unter anderen Deckworten,
etwa dem des Antizionismus, nach dem Tod des jiidischen Volkes trachtet.

Es ist verdienstvoll, dass der V{. den Leser so umfassend und so griindlich, aber auch so
gelassen und sachlich mit der durch die Existenz der Juden gestellten Frage bekanntmacht.
Wer bei der Problematik des Judentums, seiner verschiedenartigen Auspridgungen in der
Geschichte, in der Diaspora und im Staat Israel mitreden will, kommt an diesem
hervorragenden Werk nicht vorbei. Es ist auch eine wichtige Information iiber die Tiefe und
Breite des Antisemitismus. Dass hier blosse Belehrung — so notwendig sie ist — nicht alles
schaffen kann, dass vielmehr ein in die Tiefe des Herzens gehendes Umdenken Platz greifen
muss, unterstreicht auch der V{. Gerade dies sollten wir uns als Dank fiir sein Bemiihen in
Herz und Verstand schreiben: «Kein sachliches Argument konnte den Antisemitismus
ernsthaft erschiittern... Er ist in tieferen Schichten der Volkspsyche verankert» (S. 242).

R. Pfisterer.

186



Peter von der Osten-Sacken, ANSTOSSE AUS DER SCHRIFT. ARBEITEN FUR
PFARRER UND GEMEINDEN, Neukirchener Verlag 1981, 216 Seiten, DM 28. —.

Dieser Band enthilt nach der Einfithrung «Vortrage» (S. 11ff.), « Auslegungen» (S.
152ff.) und «Ansprachen» (S. 198ff.) — alle Beitrige werden S. 214ff. nachgewiesen —, die
der Verfasser mit Literaturangaben versah. Um einen Einblick zu gewihren, sei auf einige
Titel hingewiesen : Jesus Christus — Ende der Tora ? (S. 11ff.); Mann und Frau in Schopfung
und Neuschopfung (S. 33ff.): Paulus und das Gesetz (S. 60ff.) ; Vom Nutzen des Judentums
fiir die Kirche (S. 139ff.); Belsazars Tod (Dan 5; S. 152ff.) ; Unwandelbare Treue (Rom 11,
25-32; S. 192ff.): Uber das Vaterunser (Mt 6,9-13; S. 198ff.); Der andere Rabbi. Statt eines
Ausblicks (S. 209f.). Das Bibelstellenregister S. 211-213 ermoglicht ein Nachschlagen. Die
Sprache des Verfassers ist exakt und doch allgemein verstiindlich.

H. Schmid.

Werner M. Th. Keuck, MARIA UND DIE BIBEL ISRAELS, mit einem Vorwort von Karl
Hermann Schelkle, Kanisius Verlag Freiburg/Schweiz (Auslieferung nach Deutschland
iiber Kanisiuswerk, Blarerstr. 18, 7750 Konstanz), 1978, 114 S., DM 12.80.

Um es im Bild zu sagen: Die hohe und kréftige Mauer, die jahrhundertelang zwischen
Christen und Juden stand bzw. steht, weist einige Locher auf, durch die ein Austausch hin-
und heriiberging und die einen verstehenden Blick zur anderen Seite ermoglichten.
Katholischerseits darf man einen solchen verstehenden Blick auf Jiidisches und Judentum in
einer gereiften Marienverehrung sehen, welche verhalten, aber doch wahrnehmbar der
jiidischen Kontur der biblischen Frauengestalt Mariens nachging. Dieser fast esoterische
Strang christlicher Frommigkeitsgeschichte bringt sich in Form eines kleinen Biichleins in
Erinnerung, das der emeritierte Professor fiir Homiletik der katholisch-theologischen
Fakultit zu Bonn, Werner Keuck, vorlegt: «Maria und die Bibel Israels». Keuck zeigt in
seinem rundum sympathischen Bdndchen sachliche Gesichtspunkte eines bibelorientierten
Marienverstindnisses auf, indem er die Bibel Israels in einer «relecture» von Maria her
abhort und so Maria nach dem Bild der «Stillen» im Lande, der Armen zeichnet. Damit fiillt
er die Offenheit, die durch die zahlenmissig eher geringen Aussagen des Neuen Testaments
iiber Maria/Mirjam der nachvollziehenden Deutung gewéhrt ist.

Das Ergebnis ist ein dreifach gereiftes Marienverstdndnis: 1. Keucks Sicht der Gestalt
und des Lebens von Jesu Mutter ist historisch und exegetisch verantwortet, weil es nach den
Voraussetzungen im religiosen Leben Israels fragt, die das Maria widerfahrene und von ihr
getragene Wort und Geschehen erst verstehbar machen. Seine Anschaulichkeit bedarf nicht
mehr bibel- oder geschichtsfremder Legenden. 2. Keucks Lob Mariens ist Lob Israels. Der
dunkle antijiidische Schatten der Christentumsgeschichte hat — wie eingangs angedeutet —
das «dkumenische» Licht einer guten Marienverehrung nie ganz verdunkeln konnen. Hier
strahlt dieses Licht kraftig auf. 3. Die breit zum Tragen kommende biblische Verkiindigung
macht das Bindchen zu einem verkiindigenden Buch, das zum Nach-Sinnen einlddt. Die
historische Sachlichkeit geht ebensowenig wie der okumenische Geist zu Lasten der
Frommigkeit. Vielmehr sind sie ihr wesentliche Hilfen fiir alle Christen, denen eine biblisch
und 6kumenisch verantwortete Marienverehrung am Herzen liegt. Dariiber hinaus ist es eine
Briicke des Verstehens besonders fiir solche Christen, die sich mit der unmittelbaren
Begegnung mit Juden und Judentum schwer tun und der werbenden Zuginge von eigener
Frommigkeitstradition her bediirfen. & H Eanwie

187



	Rezensionen

