Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Wie verarbeitete das Judentum fremde Einflisse in hellenistischer Zeit?
Autor: Amir, Yehoshua

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961261

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WIE VERARBEITETE
DAS JUDENTUM FREMDE EINFLUSSE
IN HELLENISTISCHER ZEIT ?

von Yehoshua Amir

Bei der Knappheit des zugemessenen Raumes schrinke ich mein
Thema nach zwei Richtungen hin ein:

1. Die Besonderheit des hellenistischen Zeitalters liegt darin, dass hier
das Judentum zum erstenmal mit einer westlichen Kultur in eine prigende
Beriihrung kommt. Wollen wir das Spezifische dieser Situation in den
Blick bekommen, so tun wir gut daran, gleichzeitig stattfindende orienta-
lische Fremdeinwirkungen, wie sie etwa in der Eschatologie oder in Engel-
und Geistervorstellungen der Zeit zutage treten, hier auszuklammern.

2. Der hellenistische FEinfluss wirkt auf die griechisch sprechende
hellenistische Diaspora ungleich stirker als auf das araméisch sprechende
und hebriisch schreibende Mutterland, zumal seit dieses in der makka-
biischen Erhebung der akuten Uberfremdung einen Riegel vorgeschoben
hat. Wir werden uns auf das Diasporajudentum konzentrieren und auf die
Auseinandersetzung im Mutterland nur gelegentliche Seitenblicke
werfen. Fragen, wie die nach der Einwirkung griechischen und spiter
romischen Rechtsdenkens auf die damals im Mutterland erarbeitete
Halacha bediirfen einer besonderen Untersuchung.

1.

Eine Vorfrage ist zunidchst wenigstens anzudeuten : Konnte und durfte
man, iiber das Unwillkiirliche hinaus, dieser fremden Kultur iiberhaupt in
den jiidischen Innenbezirk Einlass geben? Hier ist ein Unterschied
zwischen den beiden Sektoren der Judenheit der Zeit fithlbar: Wahrend
die Rabbinen sich mit der Frage auseinandersetzen, ob es erlaubt ist,
«griechische Weisheit» zu lernen, ! kommt im hellenistischen Judentum
eine solche Frage unseres Wissens nicht auf. 2 Bei dem unbeirrbaren Fest-
halten an der religiosen Besonderheit bedarf es aber einer Erkldrung,
warum diesmal die Aneignung von Kulturgiitern aus der Umwelt viel

Yehoshua Amir ist Professor fiir jiidisch-hellenistische Literatur an der Universitit Tel-Aviv.

150



unbefangener vor sich geht als bei fritheren Umwelten. Der Hauptgrund
diirfte darin liegen, dass, zum Unterschied von den kultzentrierten
altorientalischen Kulturen, mit denen man es bisher zu tun gehabt hatte,
im Hellenismus das Kultische sich in den Hintergrund des Lebens-
zusammenhanges zuriickgezogen und damit weite halbsdkularisierte
Raume freigegeben hatte. 3 Damit verlor die biblische Assoziation:
«Schliesse keinen Bund mit den Bewohnern des Landes ... denn sie opfern
ihren Gottern, und man ruft dich herzu, und du isst von seinem Opfer» (Ex
34,15) viel von ihrer Geltung. Der Jude konnte sich von den humani-
stischen Moglichkeiten der griechischen Kultur viel zueigen machen, ehe
er auf deren heidnischen Wachstumsboden stiess, von dem er sich —
wollte er sich nicht selbst aufgeben — fernzuhalten hatte. Anderseits
werden wir noch sehen, wie ihn eben dieser, den eigenen Ursprung trans-
zendierende, griechische Weg «vom Mythos zum Logos» 4 mit einem
Denkstil konfrontierte, der von allem bisher Geldufigen verschieden war,
und den der Jude in seinen Grundlagen und uniibersehbaren Konse-
quenzen kaum zu durchschauen vermochte. So konnte es leicht ge-
schehen, dass glaubenstreue Juden die kiihnsten griechischen Freigeister
aufgrund vermeintlicher Kongruenzen als Eideshelfer ihrer Tradition
anriefen. Aber verfolgen wir den Gang der jiidischen Akkulturation
Schritt fiir Schritt.

2

Der Eintritt in die hellenistische Kulturwelt brachte die Juden in
unmittelbare Beriihrung mit der griechischen Kunst in all ihren Zweigen.
Wieviel von dieser rezipiert werden konnte, hing von der — nach Ort und
Zeit stark variierenden. — Auslegung des biblischen Bilderverbots ab.
Was wir an hellenistisch-romischen Synagogenbauten kennen, ist zum
grossten Teil als Ubertragung der Tradition des griechischen Tempelbaus
unter Weglassung der jeweils verschieden definierten, unassimilierbaren
Elemente derselben zu verstehen. Ein eigener jiidischer Kunstwille konnte
unter diesen Umstdnden kaum aufkommen. Selbst der vielbewunderte
herodianische Tempel ist von international anerkannten Fachleuten und
nicht von Juden errichtet worden. ® Der Versuch, aus der Gestaltung
hellenistisch-jiidischer Kunstdenkmadler eine Symbolik im Dienste einer
unorthodoxen jiidischen Mystik herauszukristallisieren 6 scheint dieser
Kunst zuviel jiidische Eigensténdigkeit zuzumuten. In spétromischer Zeit
hat es Synagogenmosaiken gegeben, die — anstelle mythologischer
Szenen auf griechischen Tempelfriesen — biblische Motive wie die
Fesselung Isaaks 7 oder die Auferstehung der verdorrten Gebeine 8

151



dargestellt haben; und es ist durchaus moglich, dass die frithchristliche
Kunst von solchen Darstellungen angeregt worden ist. Dass die Judenheit,
wenn auch kaum selbst schopferisch, fiir solche kiinstlerische Ausge-
staltung empféinglich gewesen ist, ist durch das rabbinische Wort doku-
mentiert : «Die Schonheit Jefets (= der Griechen) wohne in den Zelten
Schems (= Israels)» °.

Wir haben es jedoch wesentlich mit den Einfliissen zu tun, die durch
das griechische Wort vermittelt sind.

Es scheint noch das Unverbindlichste zu sein, dass die Juden der
hellenistischen Diaspora die griechische Sprache angenommen haben.
Dieses Zugestindnis hatten schliesslich auch die nach den Wassern Babels
deportierten Exulanten ihrer neuen Umwelt gemacht. Als aber nach
wenigen Generationen bei den &gyptischen Juden die Kenntnis des
Hebrédischen geschwunden war, musste, zunidchst zu ihrem eigenen
Gebrauch im Gottesdienst und in héuslicher Unterweisung, die He-
brdische Bibel ins Griechische tibersetzt werden. Dabei wurde gewiss
manches bisher farblose griechische Wort mit urhebridischem Gehalt
geladen 19 Es geschah aber hiufig, dass das gewihlte griechische Wort
Gehalte des Originals verblassen liess oder in den Text einen neuen Klang
hineinbrachte. Wenn die Bibel etwa beginnt: «Im Anfang schuf Gott», so
kennt das Griechische kein Verb wie das hebrédische bara, das der
Schopfertat Gottes allein vorbehalten ist. Wenn die Septuaginta dafiir
einsetzt epoiesen, so war dies das Wort, das der griechische Bildhauer,
neben seinen Namen zur Wahrung seines geistigen Eigentums auf die von
ihm gefertigte Statue schrieb. Damit war aus Gottes Urtat eine Kunst-
leistung geworden, und die Genesis, vielleicht ohne dass die Ubersetzer es
bemerkten, in die Ndhe des platonischen Timaios mit seinem gottlichen
«Werkmeister> geraten. Dies bot dann Philon von Alexandria das Stich-
wort fiir seine Schrift (Uber die Weltschopfung>. Es mag zuweit gegangen
sein, wenn man aufgrund solcher Beobachtungen von einer eigenen
«Septuagintafrommigkeit» ! spricht, die in den Gemeinden Platz gegriffen
haben miisse, in denen die Septuaginta die Hebriische Bibel vertreten
hat; aber wenn man beobachtet, wie der lapidare Rhythmus des hebréi-
schen Parallelismus in der Septuaginta stumpf wird, wie der numinose
Wortschatz des Originals in der Ubersetzung verblasst, wihrend auf die
Verwendung numinoser Sprache Homers und der Tragddie — offenbar
wegen ihres heidnischen Klanges — verzichtet wird, wie der reiche hebréi-

152



sche Wortschatz fiir die Gott zugewandte und die Gott abgewandte Tat
des Menschen in der Septuaginta auf wenige Standardworter zusammen-
schrumpft, wie die Rede von der berit (Bund) zwischen Gott und Israel
durch das griechische diatheke unverstindlich wird, 12 so muss man
erkennen, dass durch das verdnderte Sprachmedium gewisse Perspektiven
bedeutsam verschoben sind.

4. .

Die Septuaginta leitet uns bereits von der griechischen Sprache zur
griechischen Literatur hiniiber. Es wird nun in Hexametern Gottes Einheit
verkiindet, 13 und Gott spricht am Dornbusch zu Moses in jambischen
Trimetern. 14 Der Todesweg jiidischer Mirtyrer wird in einer kunstge-
rechten Rede verherrlicht, ' und die Ehe zwischen Josef und der
dgyptischen Priestertochter wird zu einem <Roman» vom Proselyten-
tum. 16 Bei alledem darf nicht tibersehen werden, welche Miihe es
judischen Autoren gemacht hat, griechische Literaturformen zu erlernen,
und wer aus Kompositionsméngeln in der «Weisheit Salomos> schliessen
will, dieses Buch koénne unmdoglich von einem einzigen Autor in dieser
Form verfasst worden sein, mag sich ansehen, wieviel Ungeschicklich-
keiten dem Verfasser unterlaufen, wenn er versucht, einen logischen
Schluss aufzubauen. 17 Selbst Philon verliert bei seinen gedanklichen
Entwicklungen nicht selten den Faden, und Josephus hat literarische
Mitarbeiter gehabt, die seiner Arbeit den literarischen Schliff gegeben
haben. 18 Aber so bescheiden die jiidische Leistung sich im Gesamt-
rahmen der griechischen Literatur auch ausnimmt, so ist die Tatsache von
héchster Bedeutung, dass Juden, indem sie sich in das Medium der
Weltsprache hineinwagen, hier zum erstenmal als Gesprichspartner der
Kulturmenschheit in Erscheinung treten.

Und damit kommen wir zu einem zentralen Moment. Juden treten in
die Sphire der griechischsprechenden Volkerfamilie ein, die sich Oiku-
mene («die bewohnte Welt) = die Kulturmenschheit) nennt. In dieser
weiss man sich zwar durch seinen Judaismos 1° gesondert ; aber schon die
Tatsache, dass man diese Sonderung treffend nur in einem griechischen
Wort ausdriicken kann, deutet auf die Ambivalenz dieses Verhiltnisses
hin. Indem er sein Verhiltnis zu dieser neuen ausserjiidischen Wirklichkeit

153



zu bestimmen sucht, erwacht im hellenistischen Juden das lange latent
gebliebene historische Interesse. In den chronographischen Berech-
nungen des Demetrius diirfen wir einen Versuch sehen, die biblische
Vergangenheit in einen chronologischen Rahmen einzuspannen, der diese
in den Horizont der allmenschheitlichen Vergangenheitsforschung ein-
bringen soll. 20 Stofflich wird ein solcher Anschluss vollzogen, wenn etwa
Kleodemos-Malchos 2! von einer Enkelin des Abraham und der Qetura
fabelt, die den Herakles geheiratet habe, und deren Briider mit Herakles
zusammen Eroberungen in Afrika gemacht hitten. Sobald die jiidische
Gegenwart durch die makkabédische Erhebung wieder aktiv in den
Zusammenhang der hellenistischen Staatenwelt geraten ist, entsteht eine
zeitgenossische jiidische Geschichtsschreibung, die sich zwar vor allem als
Fortsetzung der biblischen versteht, aber offenbar, z.B. in der Einstreuung
diplomatischer Dokumente, die Schulung an der Geschichtsschreibung
der Zeit verrit. Ein kurioser Zwitter ist in diesem Zusammenhang das
bedeutend spétere sog. «Dritte Makkabderbuch», in dem einer jiidisch-
hellenistischen Wundergeschichte ein wahrscheinlich einem Profan-
historiker entlehnter Bericht iiber eine Schlacht zwischen zwei helleni-
stischen Heeren vorangesetzt ist. Viel tiefer der pragmatischen Denkweise
griechischer Geschichtsschreibung verhaftet sind Philons historische
Gelegenheitsschriften. Seine Schrift «Gegen Flaccus) diirfte das einzige
Dokument des vormodernen Judentums sein, in dem ein Judenfeind nicht
aus dem ddmonischen Leitbild des rascha , des Frevlers, sondern aus einer
Analyse seiner prekédren Stellung am Kaiserhof, also aus seiner eigenen
immanenten Bedingtheit heraus, interpretiert wird.

Der eigentliche Vertreter hellenistischer Geschichtsschreibung unter
den Juden aber ist Josephus. Josephus gibt zwar an, er habe seinen
«Jiidischen Krieg» urspriinglich araméisch geschrieben; 22 aber in génz-
licher Ermangelung irgendeiner vergleichbaren Leistung in einer orienta-
lischen Sprache in jener Zeit kénnen wir uns von einem solchen Werk
kein Bild machen. Die sachkundige Darstellung der Organisation der
rOmischen Armee, die mit allen propagandistischen Mitteln durchgefiihrte
Stimmungsmache, die den romischen Feldherrn als Wohltéiter im helle-
nistischen Sinn hinzustellen bestimmt ist, die genaue Schilderung aller
hiiben und driiben ausgefiihrten politischen Schachziige, schaffen eine
Atmosphire, in der seine an den Propheten Israels stilisierte Strafpredigt,
in der er die Aufstédndischen anklagt, die zu den Walfen gegriffen haben,
anstatt auf den wundertéitigen Gott zu vertrauen, 2% innerlich unglaub-
wiirdig wirken muss.

War der dJiidische Krieg> bestellte Arbeit im Dienst der imperialen
Propaganda, so hatten die Jiidischen Altertimer» die Aufgabe, aufzu-

154



zeigen, wie sich mit den Augen griechischer Geschichtsschreibung ansah,
was nie ein jiidisches Auge in solcher Beleuchtung gesehen hatte. Fiir
diese Perspektive des Werkes sind die Teile lehrreich, in denen Josephus
biblische Erzéhlungen in seinem Stile wiedererzdhlt. Hier haben ver-
gleichende Untersuchungen 2 aufgezeigt, wie Joesphus biblische Ge-
schichten erotisiert, rhetorisiert und dramatisiert, um sie hellenistischen
Lesern mundgerecht zu machen.

Der eigene Platz, der der Judenheit innerhalb oder gegeniiber der
hellenistischen Volkerwelt zukam, war, fiir das jiidische Selbstverstdandnis
ebenso wie fiir das Urteil der Umwelt, auf dem diese Gemeinschaft erst
konstituierenden Gesetz gegriindet. Ein Gesetz aber — das steht fiir das
hellenistische Bewusstsein fest — ist das Werk eines Gesetzgebers. Von
dem Rang des Gesetzgebers also héngt die Bedeutung des Volkes ab.
Dadurch wird die Mosesgestalt zu einem zentralen Gegenstand der
jidisch-hellenistischen Literatur. Er muss der dltesten Zeit angehoren,
denn dann steht er der gottlichen Urweisheit der Menschheit am nédchsten.
Von hier aus versteht sich die Tendenz des Josephus und anderer, Moses
als den altesten Gesetzgeber der Welt zu erweisen. Die Verherrlichung
der Personlichkeit des Moses kann die verschiedensten Formen an-
nehmen. Die naivste ist die des Artapanos, der ihn — nach gemeinhelle-
nistischen Massstdben — zum Erfinder landwirtschaftlicher Geréte, zum
einfallsreichen Strategen, ja zum Anordner dgyptischer Kulteinrichtungen
macht. 25 Weniger leichtsinnig ist das Drama des Ezechielos 26, in dem
Moses seinem priesterlichen Schwiegervater einen Traum berichtet, den
dieser als Verheissung seiner kiinftigen Grosse deutet. 27 Wenn hier in der
Dornbuschszene Gott dem Moses sagt: «Du siehst mich nicht, du horst
nur meine Stimme», 28 so darf man diese Worte wohl als eine szenische
Anweisung verstehen, durch die der Dichter sein Stiick auffiihrbar macht
ohne Verletzung des jiidischen Gesetzes. Eine «Furcht und Mitleid»
erregende tragische Gestalt hat freilich der Dichter aus seinem Moses
nicht zu machen gewusst. Aber er hat gezeigt, dass auch das griechische
Theater ein mogliches Mittel ist, um die Grosse des Gesetzgebers Israels
vor Augen zu riicken.

In der Mosesgestalt des Josephus bleibt der Zwiespalt zwischen der
<historischen Personlichkeit» griechischer Historiographie und dem
«(Mann Gottes» der jiidischen Tradition ohne wirkliche Vermittlung
bestehen. Wo das Wunderhafte den pragmatischen Rahmen zu sprengen

155



droht, muss die alte herodoteische Formel herhalten : « Dariiber mag jeder
Leser denken, wie er will», zu der Josephus hinzufiigt: «Ich bin ver-
pflichtet, dies so zu berichten, wie es in den Heiligen Schriften aufge-
zeichnet ist.» 2% Die bedeutendste Bearbeitung des Themas ist Philons
Mosesbiographie. Die zusammenfassende Formel fiir Philons Mosesbild
darf in dem Hinweis auf Platon gesehen werden, der gesagt hat, das Heil
fiir die Staaten sei nur dann zu erwarten, wenn entweder die Philosophen
Ko6nige wiirden oder die Konige Philosophen ; dieser fromme Wunsch sei
in Moses Wirklichkeit geworden. 3° Dabei bezeichnet (Konig» fiir Platon
die ideale Form der Gesetzesherrschaft, und so ist denn auch eine
Abteilung der philonischen Schrift dem Moses als dem idealen Gesetz-
geber gewidmet, wobei die Vorziiglichkeit der Gesetze fiir die Grosse des
Moses zeugen muss.

Es geht also um die Bedeutung der Gesetze. Nach sokratisch-plato-
nischer Theorie ist es die Aufgabe von Gesetzen, die Biirger «<besser» zu
machen, wobei der Begriff des Guten sich in die klassischen vier
Kardinaltugenden auseinanderlegen ldsst. Damit haben wir den Leit-
gedanken der Gesetzesinterpretation im hellenistischen Judentum. Im
Gegensatz zu spiateren Epochen der jiidischen Religionsphilosophie, in
denen die Gesetzesinterpretation zu einer Lehre von der Weisheit des
gottlichen Gesetzgebers oder zu einer Lehre von den magischen Wir-
kungsmoglichkeiten des Menschen auf die gottliche Oberwelt wurde, soll
im Hellenismus zunédchst den Heiden und dann den Juden bewiesen
werden, dass gerade unsere Gesetze uns zu konsequenten Erfiillern der
Ideale der griechischen Ethik machen. «Klugheit ist die Vernunft, die mit
rechter Uberlegung dem Lebensweg der Weisheit den Vorzug gibt.
Weisheit nun ist Kenntnis der goéttlichen und menschlichen Dinge und
deren Ursachen. Dieses aber ist die Erziehung durch die Tora, von der wir
das Goéttliche erhaben und das Menschliche zutrdglich lernen.» 3! Was in
den ersten Versen in verbreiteten philosophischen Formeln gesagt ist, um-
fasst also die Grundsitze, die erst durch die Gesetze ihre praktische Be-
deutung bekommen. Nach diesem Grundgedanken geben die ersten
Kapitel des vierten Makkabierbuches einen Uberblick iiber Vorschriften
und Erziahlungen der Tora, eingeteilt nach den verschiedenen Tugenden,
die durch dieselben anerzogen werden sollen. Und was hier in program-
matischer Kiirze gesagt ist, wird in Philons grosser Schrift «Uber die
Einzelgesetze> und deren Anhang «Uber die Tugenden» in breiter Aus-
fiithrlichkeit ausgesponnen. So haben wir also gerade im Gesetzesver-
stindnis des hellenistischen Judentums eine Erfassung des Eigensten
durch Verarbeitung fremden Gutes zu erkennen.

Nun nimmt fiir die jiidischen Denker das jiidische Gesetz unter allen

156



Gesetzen der Menschen einen Sonderplatz ein. Dieser wird von Josephus
und von Philon in verschiedener Weise bestimmt. Josephus, der in der
politischen Sphidre besser zuhause ist als Philon, legt an die jidische
Politeia den geldufigen Massstab an, indem er die Frage nach der
Staatsform stellt. Diese, findet er aber, ist mit den griechischen Kategorien
von Monarchie, Aristokratie und Demokratie nicht zureichend zu be-
antworten. An Anregungen der platonischen «Gesetze» ankniipfend, 32
préagt er vielmehr fiir den Staat des Moses den Begriff der «Theokratie». 33
Mit Hilfe dieser Kategorie 16st er das Kernproblem der platonischen
«Politeia>: das Problem der inneren Einheit des Staates. Dieses ist fiir ihn
durch die konstitutionelle Unterstellung des Staates unter den Einen
Herrscher, namlich Gott, beantwortet. Soziologisch wirkt sich diese
Einheit fiir ihn darin aus, dass dem einen Gott ein einziger Tempel und
dementsprechend eine geschlossene Priesterschaft entspricht. 3¢ Des
weiteren entnimmt er der geldufigen Staatstheorie die Unterscheidung
zwischen einem athenischen System, das den Staatsgesetzen durch
Belehrung der Biirger Geltung verschafft, und einem spartanischen, in
dem der Biirger durch Gewdhnung zur Erfilllung der Staatsgesetze
gelangt. Hier findet er nun bei Moses eine einzigartige Synthese : Wahrend
die lenkende Gewohnung des Biirgers bei ihm nicht weniger Platz greift
als bei Lykurgos (und bei Platon), ergédnzt er diese durch die Institution
des Sabbath, der eigens eingesetzt ist als ein Tag, an dem die Biirger nichts
anderes zu tun haben als das Gesetz des Moses zu lernen und es sich
innerlich anzueignen. 35

Bei Philon wird das Gesetz nicht nur durch seine spezifischen Bestim-
mungen, sondern durch seinen Status von allen anderen Verfassungen
abgegrenzt. Nach stoischer Lehre haben die bestehenden Staaten im
Grunde keine eigene Existenzberechtigung. Die Einheit aller Menschen
als Triager des Logos schliesst fiir den Weisen die ganze Menschheit
idealiter zu einer einzigen Politeia zusammen, die freilich empirisch nicht
besteht. Die wirklich vorhandenen Territorialstaaten sind also in ihrer
relativen Berechtigung danach zu bemessen, wieweit sie verfassungs-
massig sich dem postulierten «natiirlichen» Staatsideal annahern. Moses
nun habe, meint Philon, nicht einen Territorialstaat neben allen anderen
gegriindet, sondern das philosophisch allein valente Gesetz der (Kosmo-
polis» erlassen. Das sei der philosophische Sinn der Tatsache, dass sein
Gesetzbuch mit der philosophisch zu deutenden Weltschopfungs-
erzdhlung beginne. 36

157



/A

Kann es griechischen Einfluss auch in den eigentlichen Glaubens-
vorstellungen geben? Nachdem in der Zeit des Zweiten Tempels dem
Heidentum ldngst die Faszination verloren gegangen war, mit der es einst
auf Israel gewirkt hatte, mdchten wir das nicht erwarten. In der Tat ist
jeder hellenistische Jude, von dem wir wissen, von der Uberlegenheit des

Monotheismus iiber die Vielgdtterei mit einer Selbstverstidndlichkeit
iiberzeugt, deren Quellen uns noch beschiftigen werden. Dennoch haben
wir festzustellen, dass Juden, wo sie auf Griechisch von Gottes Straf-
gerechtigkeit sprechen, diese gern 37 als die neben Gottes Thron sitzende,
das Bose hassende Dike personifizieren, wobei mindestens an einer
philonischen Stelle 38 der springende Punkt gerade deren Nichtidentitit
mit Gott ist. Bei den Griechen sitzt diese Dike am Throne des Zeus. 39

Wahrscheinlich war es die biblische Gestalt der Weisheit 49, die
jidischen Autoren eine solche Figur unbedenklich erscheinen liess, aber
als «an Gottes Thron Beisitzende» wird auch diese nur in der helleni-
stischen (Weisheit Salomos> 4! bezeichnet, bei der librigens die spielerische
mythologische Basis durch die stoische Lehre vom weltdurchwirkenden
Logos vertieft wird.

Einen tieferen Einbruch des Fremden bedeutet die allegorische Bibel-
erkldrung, und zwar gerade in methodologischer Beziehung. Hinter ihrer
Anwendung in hellenistischer Zeit steht ndmlich die stoische Uber-
zeugung, dass die wahre Gotteslehre, also die der stoischen Physik,
instinktiv von der ganzen Menschheit gewusst wird, aber bei den Volkern
in naiv-mythologischer Verkleidung erscheint. Die allegorische Deutung
ist nun die Kunst, das in den Mythen eigentlich Gemeinte oder Geahnte
zu entziffern. Wer diese Methode also von den homerischen Geséngen, an
denen sie geiibt wird, auf die Tora iibertragt, behandelt die Tora nicht als
den Inbegriff der Israel von Gott gewéhrten Offenbarung, sondern als den
Mytheniiberlieferungen aller anderen Voélker methodisch gleichrangig.
Philon hat die Kunstiibung der Allegorie bereits vorgefunden. Erst er
scheint mit der Forderung ernstgemacht zu haben, dass die allegorische
Deutung auf ein gottliches Geheimnis hinfithren muss. Jedenfalls lehnt er
wiederholt von anderen vorgeschlagene Deutungen als zu oberfldchlich,
z.B. als rein «<medizinischen Inhalts> 4}, ab. Aber alle religiose Tiefe der
philonischen Spekulation darf nicht dariiber hinwegtiduschen, dass hier
eine griechische Art von Textverstdndnis geiibt wird, die von der des
damals im Werden begriffenen Midrasch fundamental verschieden ist. 43

Entscheidend aber ist, dass die hellenistischen Juden sich in ihrem

158



Gegensatz zur polytheistischen Mythologie der Griechen gern auf die der
Philosophie immanente monotheistische Tendenz berufen. Deren
Wurzeln kénnen hier nicht erortert werden; 44 dass dieselben von dem
volksgewachsenen Monotheismus Israels weit abliegen, ist heute nie-
mandem mehr zweifelhaft. Bei den hellenistischen Juden aber kommt es
zu einer folgenschweren Identifizierung. So versichert Josephus 4%, dass
die Uberzeugungen betreffs der Gottheit, die Moses sein Volk gelehrt
habe, mit den Lehren aller grossen griechischen Philosophen iiberein-
stimmen, als deren Vertreter er Pythagoras, Anaxagoras, Platon und die
Stoa auffiihrt. Moses lehre namlich : «Gott sei einzig, ungeworden und auf
alle Ewigkeit unverdnderlich, jeder sterblichen Gestalt an Schoénheit
iberlegen, nur in seiner Kraftentfaltung uns kenntlich, wéihrend es uns
unerkennbar bleibe, wie er in seinem Wesen sei». Eine solche, aus lauter
Ist-Sdtzen zusammengesetzte Lehre iiber Gottes «Wesen» entspringt
griechischer Denkarbeit de natura deorum, ist aber der hebriischen Bibel
fremd, die ein «Denken iiber> Gott {iberhaupt nicht kennt. Ahnlich
verweist der jiidische Philosoph Aristobulos auf den stoisierenden Dichter
Aratos, der in den berithmten Eingangsversen seines Poems «von
demselben» 46 gesprochen habe. In diesen heisst es aber 47: «Des Zeus
voll sind alle Gassen und alle Miérkte der Menschen, voll das Meer und die
Hifen». Diese Verse glaubt Aristobulos ausreichend zurechtgeriickt zu
haben, wenn er den in ihnen gebrauchten Namen des Zeus durch das
richtigere, zweifellos gemeinte Wort «Gott» ersetzt; vorbehaltlich dieser
Korrektur nimmt er Aratos fiir die Lehre des Moses in Anspruch; denn es
komme bei ihm ja zum klaren Ausdruck, dass «die Kraft Gottes alles
durchwirkt». 48 Wie sich vielmehr in der eigentiimlich stoischen Ver-
schrankung zwischen Stofflichem und Geistigem ein substanzialer Pan-
theismus ausspricht, bleibt dem jiidischen Denker bei allem zutreffenden
Wortverstdndnis unvollziehbar.

Die einzige von den bei Josephus aufgefiihrten Gottespradikationen,
fiir die die Ribel eine scheinbar abstrakt formulierte Parallele bietet, ist die
Lehre von der Einzigkeit Gottes. 4 Was aber bedeutet diese dem jiidisch-
hellenistischen Denker? Philon 5 beginnt zwar damit, dass vor der
Schopfung nichts neben ihm bestanden habe und nach der Schépfung
nichts (niemand ?) ihm beigeordnet werden konne ; «besser aber», fihrt er
fort, «ist folgende Auslegung: Gott ist allein und unzusammengesetzt,
eine einfache Natur, ein jeder von uns dagegen und ein jedes von allem
Gewordenen ist eine Vielheit.» Warum gilt ihm diese Interpretation der
Einheit als «besser»? Das bekommt seinen Sinn erst aus der Suche der
griechischen Naturphilosophie nach einer nicht weiter zuriickfiihrbaren
Ursubstanz, die in der Gottesidee ihr Ziel erreichen soll. Damit kommt

159



aber in das Judentum etwas fiir seine weitere Entwicklung Folgenreiches,
ihm aber von Haus aus Fremdes hinein. Die Bibel beabsichtigt ndmlich mit
ihrem «Der Herr ist einzig» (Dtn 6,4) keine Aussage iiber das gottliche
Sein, sondern die Grundlegung des menschlichen Gottesverhdltnisses:
Weil er Einer ist, wird gefordert, ihn mit ganzem Herzen zu lieben (ib. 5).
Dieses Verhiltnis jedoch, das in der biblischen Wortfiigung «dein Gott»
ausgedriickt ist, unterliegt schweren philosophischen Bedenken. Zu dem
Vers «Ich bin dein Gott» hat Philon %! zu bemerken, dieses «dein> sei «im
uneigentlichen, nicht im strengen Sinne gemeint. Das Seiende gehort
namlich als Seiendes nicht in die Kategorie der Relation; denn von sich
selbst ist es voll und sich selbst genug». Hier wird also durch die
Einarbeitung eines Fremden ein Eigenes in Frage gestellt; es hat der
Begriffswelt eines neuzeitlichen Denkens bedurft, um auch die (Korre-
lation> zwischen Gott und Mensch philosophisch aussagbar zu machen. 52

Eng verwandt mit dem vorigen ist das Problem des Anthropomorphis-
mus, das nicht zufillig in einer Schrift behandelt wird, die an den Konig
von Agypten gerichtet ist. Der Konig wird aufgefordert, die biblische
Rede von Gottes Hand, seiner Stimme, seinem Stehen und seinem Hinab-
steigen nicht wortlich, also nicht kérperlich zu verstehen, da die Gottheit
nicht korperlich gedacht werden diirfe. In der Einzelargumentation des
Aristobulos ist eine gewisse Ungeschicklichkeit nicht zu verkennen.
Anscheinend befiirchtet er z.B., durch eine Auflockerung in der Auf-
fassung des gottlichen Hinabstieges die Offenbarung am Sinai in ihrer
Faktizitdt zu beeintrachtigen. Man merkt der z6gernden Durchfiihrung
des Gedankenganges an, dass er neu und unerprobt ist. Erst bei Philon
wird die Ablehnung des Anthropomorphismus bereits als Selbstver-
stindlichkeit vorgetragen und kehrt in der jiidischen Philosophie des
Mittelalters als eines der anerkannten Themen systematischer Philosophie
wieder.

Im Rahmen der jiidischen Religionsgeschichte ist das Problem ein
volliges Novum. Wenn der Psalmensénger der Gétzen spottet, die « Augen
haben und nicht sehen» 53 so beanstandet er keineswegs, dass diese ange-
blichen Gotter mit Augen vorgestellt werden, sondern im Gegenteil, dass
sie diese ihre Augen nicht zu gebrauchen wissen. Erst das macht fiir ihn,
dass sie keine Gottheiten sein kdnnen. Das biblische Verbot des Bilder-
dienstes ist erst von Hellenisten als eine Bestreitung der Gestalthaftigkeit
Gottes > aufgefasst worden. In der Bibel kann der Mensch Gott nicht
sehen, nicht, weil Gott einem anderen als dem sichtbaren Wirklichkeits-
bereich angehort, sondern weil der Mensch vor Gottes Wirklichkeitsfiille
nicht bestehen kann. 5%

Die Absage an den Anthropomorphismus ist bei Xenophanes zugleich

160



mit dem philosophischen Monotheismus geboren. ¢ Und nachdem diese
die besondere vorsokratische Form ihrer Entstehungszeit abgestreift hat,
hat sie sich in der platonischen Zweiteilung zwischen Leib und Geist
verankert. In dieser Form ist sie Gemeingut alles griechischen Philo-
sophierens iiber die Gottheit und durch das hellenistische Judentum
Grundlage aller monotheistischen Religionsphilosophie geworden. Selbst
das rabbinische Judentum, das den philosophischen Protest gegen den
Anthropomorphismus nicht verstanden hat, konnte sich seiner Aus-
wirkung nicht ganz entziehen. Die Unmittelbarkeit der Gottesbeziehung
driangte hier zu einem anthropomorphen Ausdruck. Aber es kam zu einem
«Anthropomorphismus des schlechten Gewissens», dessen sprachlicher
Index das besonders krassen Anthropomorphismen gern vorangesetzte
Wortchen kivyahdl (= wenn man das sagen darf) ist.

Demgegeniiber sei zum Schluss auf eine Umarbeitung hingewiesen, die
das rabbinische Judentum, wohl unbewusst, an einer stoischen Tradition
vorgenommen hat. Die Stoa lehrt, die Gottheit sei zwar im Grunde Eine,
trage aber, ihren verschiedenen Wirkungsweisen gemdiss, verschiedene
Namen, als welche die Namen der olympischen Gotter aufgefiihrt
werden. 57 Genau dieselbe These tritt, auf die verschiedenen biblischen
Gottesnamen bezogen, im rabbinischen Midrasch auf. 58 Wihrend aber
der stoische Gedankengang der Rechtfertigung des polytheistischen
Kultes dient, in dem letztlich ja stets die eine Gottheit verehrt wird, erklért
ein Midrasch den Bibelvers, «Ich bin der Herr dein Gott» (Ex 20,1): «Da
er sich am Meer offenbarte als Kriegsheld ... und am Berg Sinai als ein
erbarmungsvoller Greis ... wollte er den Volkern der Welt damit keinen
Anhaltspunkt zu dem Glauben geben, es gebe zwei Gewalten (= Gotter) ;
vielmehr : Ich bin der Herr dein Gott, ich bin’s in Agypten, ich am Sinai,
ich in der Vergangenheit, ich in der Zukunft, ich in dieser Welt, ich in
jener Welt» 59,

Hier tritt es zutage: Der Denkanstoss kommt aus der Fremde; das
Gedachte ist, in monumentaler Neuformulierung, das Eigene.

ANMERKUNGEN

1. S. S. Lieberman, Hellenism in Jewish Palestine, New York 1950, S. 100-114.

2. Vielmehr sind Weish 7,17-20 als Inhalt der von Gottes Sophia erteilten Belehrung in
leicht durchschaubarer Umschreibung die griechischen Wissenschaften der zeitgends-
sischen Bildung aufgefiihrt.

161



11.

12
13
14.
15.
16.
17.
18.
19.

20.

21.
22.
23.
24,

25.
26.
27,
28.
29.
30.
J1.
32
33.
4.
35.
36.
37
38.
39.

162

Als Illustration fiir diese Konstellation mag der hellenistische Theaterbau dienen, bei
dem, im Gegensatz zur Anordnung der klassischen Zeit, die Bithne (bema) hoher liegt
als die Orchestra, auf der der Chor um den Altar tanzt.

So lautet der Titel der griechischen Kulturgeschichte von W. Nestle, Stuttgart 1942.
Vgl. Abr. Schalit, Kénig Herodes, Berlin 1969, S. 372-397.

Dies ist die Grundthese von E. R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greek-Roman
Period, 13 Binde, New York 1953-1968.

In Beth Alpha, s. E. L. Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth Alpha, Jerusalem 1932,
21975 Hildesheim.

In Dura Europos, s. H. F. Pearson, A Guide to the Synagogue of Doura Europos,
Beyrouth 1939.

. bMeg 9b.
. Das Thema ist treffend bezeichnet in dem Buchtitel : D. Hill, Greek Words and Hebrew

Meanings, Cambridge 1967, obwohl dieses Werk den Wortschatz des Neuen Testaments
behandelt.

So G. Bertram in verschiedenen Arbeiten, z.B. «<Vom Wesen der Septuagintafrom-
migkeit), Die Welt des Orients 11 3 (Gottingen 1956), 274-284.

Zum gesamten Thema C. H. Dodd, The Bible and the Greek, London 1935.

z.B. Or. Sib. 3, 9-45.

Ezechielos, Exagoge (Anm. 26), v. 90ff.

IV Makk.

Joseph et Aséneth, ed. M. Philonenko, Leiden 1968.

Weish 6,17-20.

Jos. Ap 1,50.

Gebrauch und Tragweite dieses Begriffes habe ich untersucht in Proceedings of the
Fifth World Congress of Jewish Studies, Bd. 3, Jerusalem 1972, S. 263-268 (hebr.) mit
englischer Zusammenfassung, S. 102-103 des engl. Teiles.

Fragmente gesammelt bei F. Jacoby, Fragmente griechischer Historiker, 3C, Leiden
1958, 666-671.

Einziges Fragment erhalten bei Jos. Ant 1, 238-241.

Jos. Bell 1,3.

Jos. Bell 5, 362-419.

M. Braun, Griechischer Roman und hellenistische Geschichtsschreibung, Frankfurter
Studien 6, Frankfurt a.M. 1934.

Fragmente bei Jacoby (Anm. 20), S. 680-686.

J. Wieneke, Ezechielis... fabulae quae inscribitur exagoge fragmenta, Miinster 1931.

ib. vv. 68-89.

ib. vv. 100ff.

Jos. Ant 3,81.

Philo V.Mos. 2,2.

IV Makk 1,15-17.

Pl..Leg. 7134.

Jos. Ap 2, 175.

Jos. Ap 2, 179; 193.

Jos. Ap 2, 175.

Philo Op 1-3.

IV Makk 4,21; Est 8,12d ; Philo Conf 118; SpecLeg 4,201 : o. pr. 89; Flacc 146.

Philo Decal 177.

Hes. op. 259; Pind. 01. 13,6; Soph. OC 1382; Dem. 25,11; Pl. leg.716a ; Plut. Alex. 52,6;
Arr. IV 9,7

. Prov 8, Hiob 28:12-28,



41.
42.
43.

45.
46.
47.
48.
49.
50.
51,
52.

53.
54.
55.
56.
579.
58.
59.

Weish 9: 4.

Philo, All 1,59.

Uber den Zusammenhang zwischen der philonischen Allegorie mit der Mythenallegorie
s. meinen (hebr.) Aufsatz in Gedenkbuch fiir Benzion Katz (hebr.), Tel Aviv University,
1971, S. 112-117.

Diesem Verhiltnis bin ich nachgegangen in «Die Begegnung des biblischen und des
philosophischen Monotheismus als Grundthema des jiidischen Hellenismus,, Evange-
lische Theologie 38 (1978) 2-19.

Jos. Ap 2, 168.

Aristob. ap. Euseb. praep. ev. XIII, 12,6.

Arat. phaen. 3.

Airstob. ap. Euseb. praep. ev. XIII 12, 7-8.

Jos. Ap 2,168 — Dtn 6,4.

Philo, All 2,2.

Philo, Mut 27.

Hermann Cohen. Vgl. A. Altmann, Hermann Cohens Begriff der Korrelation, in: H.
Tramer (Hg.), In zwei Welten, Tel Aviv 1962, 377-399.

Ps 115,5.

Strab. XVII i, 28 (nach Poseidonios ?).

Ex.33,20.

Diels-Kranz, Fragmente der Vorsokratiker XXI, B 23.

Servius zu Vergil Aen. 6, 638 = StVFr 2, 1070.

ShemR II1, 6.

MekhY Bal;node§ 5 (ed. Horovitz-Rabin S. 219f.).

163



	Wie verarbeitete das Judentum fremde Einflüsse in hellenistischer Zeit?

