
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Wie verarbeitete das Judentum fremde Einflüsse in hellenistischer Zeit?

Autor: Amir, Yehoshua

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961261

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961261
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIE VERARBEITETE
DAS JUDENTUM FREMDE EINFLÜSSE

IN HELLENISTISCHER ZEIT

von Yehoshua Amir

Bei der Knappheit des zugemessenen Raumes schränke ich mein
Thema nach zwei Richtungen hin ein :

1. Die Besonderheit des hellenistischen Zeitalters liegt darin, dass hier
das Judentum zum erstenmal mit einer westlichen Kultur in eine prägende
Berührung kommt. Wollen wir das Spezifische dieser Situation in den
Blick bekommen, so tun wir gut daran, gleichzeitig stattfindende orientalische

Fremdeinwirkungen, wie sie etwa in der Eschatologie oder in Engel-
und Geistervorstellungen der Zeit zutage treten, hier auszuklammern.

2. Der hellenistische Einfluss wirkt auf die griechisch sprechende
hellenistische Diaspora ungleich stärker als auf das aramäisch sprechende
und hebräisch schreibende Mutterland, zumal seit dieses in der makka-
bäischen Erhebung der akuten Überfremdung einen Riegel vorgeschoben
hat. Wir werden uns auf das Diasporajudentum konzentrieren und auf die
Auseinandersetzung im Mutterland nur gelegentliche Seitenblicke
werfen. Fragen, wie die nach der Einwirkung griechischen und später
römischen Rechtsdenkens auf die damals im Mutterland erarbeitete
Halacha bedürfen einer besonderen Untersuchung.

1.

Eine Vorfrage ist zunächst wenigstens anzudeuten : Konnte und durfte
man, über das Unwillkürliche hinaus, dieser fremden Kultur überhaupt in
den jüdischen Innenbezirk Einlass geben? Hier ist ein Unterschied
zwischen den beiden Sektoren der Judenheit der Zeit fühlbar: Während
die Rabbinen sich mit der Frage auseinandersetzen, ob es erlaubt ist,
«griechische Weisheit» zu lernen, 1 kommt im hellenistischen Judentum
eine solche Frage unseres Wissens nicht auf. 2 Bei dem unbeirrbaren
Festhalten an der religiösen Besonderheit bedarf es aber einer Erklärung,
warum diesmal die Aneignung von Kulturgütern aus der Umwelt viel

Yehoshua Amir ist Professor für jüdisch-hellenistische Literatur an der Universität Tel-Aviv.

150



unbefangener vor sich geht als bei früheren Umwelten. Der Hauptgrund
dürfte darin liegen, dass, zum Unterschied von den kultzentrierten
altorientalischen Kulturen, mit denen man es bisher zu tun gehabt hatte,
im Hellenismus das Kultische sich in den Hintergrund des
Lebenszusammenhanges zurückgezogen und damit weite halbsäkularisierte
Räume freigegeben hatte. 3 Damit verlor die biblische Assoziation:
«Schliesse keinen Bund mit den Bewohnern des Landes denn sie opfern
ihren Göttern, und man ruft dich herzu, und du isst von seinem Opfer» (Ex
34,15) viel von ihrer Geltung. Der Jude konnte sich von den humanistischen

Möglichkeiten der griechischen Kultur viel zueigen machen, ehe

er auf deren heidnischen Wachstumsboden stiess, von dem er sich —

wollte er sich nicht selbst aufgeben — fernzuhalten hatte. Anderseits
werden wir noch sehen, wie ihn eben dieser, den eigenen Ursprung trans-
zendierende, griechische Weg «vom Mythos zum Logos» 4 mit einem
Denkstil konfrontierte, der von allem bisher Geläufigen verschieden war,
und den der Jude in seinen Grundlagen und unübersehbaren
Konsequenzen kaum zu durchschauen vermochte. So konnte es leicht
geschehen, dass glaubenstreue Juden die kühnsten griechischen Freigeister
aufgrund vermeintlicher Kongruenzen als Eideshelfer ihrer Tradition
anriefen. Aber verfolgen wir den Gang der jüdischen Akkulturation
Schritt für Schritt.

2.

Der Eintritt in die hellenistische Kulturwelt brachte die Juden in
unmittelbare Berührung mit der griechischen Kunst in all ihren Zweigen.
Wieviel von dieser rezipiert werden konnte, hing von der — nach Ort und
Zeit stark variierenden. — Auslegung des biblischen Bilderverbots ab.
Was wir an hellenistisch-römischen Synagogenbauten kennen, ist zum
grössten Teil als Übertragung der Tradition des griechischen Tempelbaus
unter Weglassung der jeweils verschieden definierten, unassimilierbaren
Elemente derselben zu verstehen. Ein eigener jüdischer Kunstwille konnte
unter diesen Umständen kaum aufkommen. Selbst der vielbewunderte
herodianische Tempel ist von international anerkannten Fachleuten und
nicht von Juden errichtet worden. 5 Der Versuch, aus der Gestaltung
hellenistisch-jüdischer Kunstdenkmäler eine Symbolik im Dienste einer
unorthodoxen jüdischen Mystik herauszukristallisieren 6, scheint dieser
Kunst zuviel jüdische Eigenständigkeit zuzumuten. In spätrömischer Zeit
hat es Synagogenmosaiken gegeben, die — anstelle mythologischer
Szenen auf griechischen Tempelfriesen — biblische Motive wie die
Fesselung Isaaks 7 oder die Auferstehung der verdorrten Gebeine 8

151



dargestellt haben; und es ist durchaus möglich, dass die frühchristliche
Kunst von solchen Darstellungen angeregt worden ist. Dass die Judenheit,
wenn auch kaum selbst schöpferisch, für solche künstlerische
Ausgestaltung empfänglich gewesen ist, ist durch das rabbinische Wort
dokumentiert: «Die Schönheit Jefets der Griechen) wohne in den Zelten
Scherns Israels)» 9.

Wir haben es jedoch wesentlich mit den Einflüssen zu tun, die durch
das griechische Wort vermittelt sind.

3.

Es scheint noch das Unverbindlichste zu sein, dass die Juden der
hellenistischen Diaspora die griechische Sprache angenommen haben.
Dieses Zugeständnis hatten schliesslich auch die nach den Wassern Babels
deportierten Exulanten ihrer neuen Umwelt gemacht. Als aber nach
wenigen Generationen bei den ägyptischen Juden die Kenntnis des
Hebräischen geschwunden war, musste, zunächst zu ihrem eigenen
Gebrauch im Gottesdienst und in häuslicher Unterweisung, die
Hebräische Bibel ins Griechische übersetzt werden. Dabei wurde gewiss
manches bisher farblose griechische Wort mit urhebräischem Gehalt
geladen 10. Es geschah aber häufig, dass das gewählte griechische Wort
Gehalte des Originals verblassen liess oder in den Text einen neuen Klang
hineinbrachte. Wenn die Bibel etwa beginnt: «Im Anfang schuf Gott», so
kennt das Griechische kein Verb wie das hebräische bara, das der
Schöpfertat Gottes allein vorbehalten ist. Wenn die Septuaginta dafür
einsetzt epoiesen, so war dies das Wort, das der griechische Bildhauer,
neben seinen Namen zur Wahrung seines geistigen Eigentums auf die von
ihm gefertigte Statue schrieb. Damit war aus Gottes Urtat eine
Kunstleistung geworden, und die Genesis, vielleicht ohne dass die Übersetzer es

bemerkten, in die Nähe des platonischen Timaios mit seinem göttlichen
<Werkmeister> geraten. Dies bot dann Philon von Alexandria das Stichwort

für seine Schrift <Über die Weltschöpfung>. Es mag zuweit gegangen
sein, wenn man aufgrund solcher Beobachtungen von einer eigenen
<Septuagintafrömmigkeit> 11 spricht, die in den Gemeinden Platz gegriffen
haben müsse, in denen die Septuaginta die Hebräische Bibel vertreten
hat ; aber wenn man beobachtet, wie der lapidare Rhythmus des hebräischen

Parallelismus in der Septuaginta stumpf wird, wie der numinose
Wortschatz des Originals in der Übersetzung verblasst, während auf die
Verwendung numinoser Sprache Homers und der Tragödie — offenbar
wegen ihres heidnischen Klanges — verzichtet wird, wie der reiche hebräi-

152



sehe Wortschatz für die Gott zugewandte und die Gott abgewandte Tat
des Menschen in der Septuaginta auf wenige Standardwörter zusammenschrumpft,

wie die Rede von der berit (Bund) zwischen Gott und Israel
durch das griechische diatheke unverständlich wird, 12 so muss man
erkennen, dass durch das veränderte Sprachmedium gewisse Perspektiven
bedeutsam verschoben sind.

4.

Die Septuaginta leitet uns bereits von der griechischen Sprache zur
griechischen Literatur hinüber. Es wird nun in Hexametern Gottes Einheit
verkündet, 13 und Gott spricht am Dornbusch zu Moses in jambischen
Trimetern. 14 Der Todesweg jüdischer Märtyrer wird in einer kunstgerechten

Rede verherrlicht, 15 und die Ehe zwischen Josef und der
ägyptischen Priestertochter wird zu einem <Roman» vom Proselyten-
tum. 16 Bei alledem darf nicht übersehen werden, welche Mühe es

jüdischen Autoren gemacht hat, griechische Literaturformen zu erlernen,
und wer aus Kompositionsmängeln in der <Weisheit Salomos> schliessen
will, dieses Buch könne unmöglich von einem einzigen Autor in dieser
Form verfasst worden sein, mag sich ansehen, wieviel Ungeschicklichkeiten

dem Verfasser unterlaufen, wenn er versucht, einen logischen
Schluss aufzubauen. 17 Selbst Philon verliert bei seinen gedanklichen
Entwicklungen nicht selten den Faden, und Josephus hat literarische
Mitarbeiter gehabt, die seiner Arbeit den literarischen Schliff gegeben
haben. 18 Aber so bescheiden die jüdische Leistung sich im Gesamtrahmen

der griechischen Literatur auch ausnimmt, so ist die Tatsache von
höchster Bedeutung, dass Juden, indem sie sich in das Medium der
Weltsprache hineinwagen, hier zum erstenmal als Gesprächspartner der
Kulturmenschheit in Erscheinung treten.

5.

Und damit kommen wir zu einem zentralen Moment. Juden treten in
die Sphäre der griechischsprechenden Völkerfamilie ein, die sich Oiku-
mene (<die bewohnte Welt> die Kulturmenschheit) nennt. In dieser
weiss man sich zwar durch seinen Judaismos 19 gesondert ; aber schon die
Tatsache, dass man diese Sonderung treffend nur in einem griechischen
Wort ausdrücken kann, deutet auf die Ambivalenz dieses Verhältnisses
hin. Indem er sein Verhältnis zu dieser neuen ausserjüdischen Wirklichkeit

153



zu bestimmen sucht, erwacht im hellenistischen Juden das lange latent
gebliebene historische Interesse. In den chronographischen Berechnungen

des Demetrius dürfen wir einen Versuch sehen, die biblische
Vergangenheit in einen chronologischen Rahmen einzuspannen, der diese
in den Horizont der allmenschheitlichen Vergangenheitsforschung
einbringen soll. 20 Stofflich wird ein solcher Anschluss vollzogen, wenn etwa
Kleodemos-Malchos 21 von einer Enkelin des Abraham und der Qetura
fabelt, die den Herakles geheiratet habe, und deren Brüder mit Herakles
zusammen Eroberungen in Afrika gemacht hätten. Sobald die jüdische
Gegenwart durch die makkabäische Erhebung wieder aktiv in den
Zusammenhang der hellenistischen Staatenwelt geraten ist, entsteht eine
zeitgenössische jüdische Geschichtsschreibung, die sich zwar vor allem als

Fortsetzung der biblischen versteht, aber offenbar, z.B. in der Einstreuung
diplomatischer Dokumente, die Schulung an der Geschichtsschreibung
der Zeit verrät. Ein kurioser Zwitter ist in diesem Zusammenhang das
bedeutend spätere sog. (Dritte Makkabäerbuch>, in dem einer
jüdischhellenistischen Wundergeschichte ein wahrscheinlich einem
Profanhistoriker entlehnter Bericht über eine Schlacht zwischen zwei
hellenistischen Heeren vorangesetzt ist. Viel tiefer der pragmatischen Denkweise
griechischer Geschichtsschreibung verhaftet sind Philons historische
Gelegenheitsschriften. Seine Schrift «Gegen Flaccus> dürfte das einzige
Dokument des vormodernen Judentums sein, in dem ein Judenfeind nicht
aus dem dämonischen Leitbild des rascha des Frevlers, sondern aus einer
Analyse seiner prekären Stellung am Kaiserhof, also aus seiner eigenen
immanenten Bedingtheit heraus, interpretiert wird.

Der eigentliche Vertreter hellenistischer Geschichtsschreibung unter
den Juden aber ist Josephus. Josephus gibt zwar an, er habe seinen
(Jüdischen Krieg> ursprünglich aramäisch geschrieben; 22 aber in
gänzlicher Ermangelung irgendeiner vergleichbaren Leistung in einer orientalischen

Sprache in jener Zeit können wir uns von einem solchen Werk
kein Bild machen. Die sachkundige Darstellung der Organisation der
römischen Armee, die mit allen propagandistischen Mitteln durchgeführte
Stimmungsmache, die den römischen Feldherrn als Wohltäter im
hellenistischen Sinn hinzustellen bestimmt ist, die genaue Schilderung aller
hüben und drüben ausgeführten politischen Schachzüge, schaffen eine
Atmosphäre, in der seine an den Propheten Israels stilisierte Strafpredigt,
in der er die Aufständischen anklagt, die zu den Waffen gegriffen haben,
anstatt auf den wundertätigen Gott zu vertrauen, 23 innerlich unglaubwürdig

wirken muss.

War der (Jüdische Krieg> bestellte Arbeit im Dienst der imperialen
Propaganda, so hatten die (Jüdischen Altertümer) die Aufgabe, aufzu-

154



zeigen, wie sich mit den Augen griechischer Geschichtsschreibung ansah,
was nie ein jüdisches Auge in solcher Beleuchtung gesehen hatte. Für
diese Perspektive des Werkes sind die Teile lehrreich, in denen Josephus
biblische Erzählungen in seinem Stile wiedererzählt. Hier haben
vergleichende Untersuchungen 24 aufgezeigt, wie Joesphus biblische
Geschichten erotisiert, rhetorisiert und dramatisiert, um sie hellenistischen
Lesern mundgerecht zu machen.

6.

Der eigene Platz, der der Judenheit innerhalb oder gegenüber der
hellenistischen Völkerwelt zukam, war, für das jüdische Selbstverständnis
ebenso wie für das Urteil der Umwelt, auf dem diese Gemeinschaft erst
konstituierenden Gesetz gegründet. Ein Gesetz aber — das steht für das
hellenistische Bewusstsein fest — ist das Werk eines Gesetzgebers. Von
dem Rang des Gesetzgebers also hängt die Bedeutung des Volkes ab.
Dadurch wird die Mosesgestalt zu einem zentralen Gegenstand der
jüdisch-hellenistischen Literatur. Er muss der ältesten Zeit angehören,
denn dann steht er der göttlichen Urweisheit der Menschheit am nächsten.
Von hier aus versteht sich die Tendenz des Josephus und anderer, Moses
als den ältesten Gesetzgeber der Welt zu erweisen. Die Verherrlichung
der Persönlichkeit des Moses kann die verschiedensten Formen
annehmen. Die naivste ist die des Artapanos, der ihn — nach gemeinhellenistischen

Massstäben — zum Erfinder landwirtschaftlicher Geräte, zum
einfallsreichen Strategen, ja zum Anordner ägyptischer Kulteinrichtungen
macht. 25 Weniger leichtsinnig ist das Drama des Ezechielos 26, in dem
Moses seinem priesterlichen Schwiegervater einen Traum berichtet, den
dieser als Verheissung seiner künftigen Grösse deutet. 27 Wenn hier in der
Dornbuschszene Gott dem Moses sagt: «Du siehst mich nicht, du hörst
nur meine Stimme», 28 so darf man diese Worte wohl als eine szenische
Anweisung verstehen, durch die der Dichter sein Stück aufführbar macht
ohne Verletzung des jüdischen Gesetzes. Eine «Furcht und Mitleid»
erregende tragische Gestalt hat freilich der Dichter aus seinem Moses
nicht zu machen gewusst. Aber er hat gezeigt, dass auch das griechische
Theater ein mögliches Mittel ist, um die Grösse des Gesetzgebers Israels
vor Augen zu rücken.

In der Mosesgestalt des Josephus bleibt der Zwiespalt zwischen der
< historischen Persönlichkeit > griechischer Historiographie und dem
<Mann Gottes > der jüdischen Tradition ohne wirkliche Vermittlung
bestehen. Wo das Wunderhafte den pragmatischen Rahmen zu sprengen

155



droht, muss die alte herodoteische Formel herhalten : «Darüber mag jeder
Leser denken, wie er will», zu der Josephus hinzufügt: «Ich bin
verpflichtet, dies so zu berichten, wie es in den Heiligen Schriften
aufgezeichnet ist.» 29 Die bedeutendste Bearbeitung des Themas ist Philons
Mosesbiographie. Die zusammenfassende Formel für Philons Mosesbild
darf in dem Hinweis auf Piaton gesehen werden, der gesagt hat, das Heil
für die Staaten sei nur dann zu erwarten, wenn entweder die Philosophen
Könige würden oder die Könige Philosophen ; dieser fromme Wunsch sei
in Moses Wirklichkeit geworden. 30 Dabei bezeichnet <König> für Piaton
die ideale Form der Gesetzesherrschaft, und so ist denn auch eine
Abteilung der philonischen Schrift dem Moses als dem idealen Gesetzgeber

gewidmet, wobei die Vorzüglichkeit der Gesetze für die Grösse des
Moses zeugen muss.

Es geht also um die Bedeutung der Gesetze. Nach sokratisch-plato-
nischer Theorie ist es die Aufgabe von Gesetzen, die Bürger <besser> zu
machen, wobei der Begriff des Guten sich in die klassischen vier
Kardinaltugenden auseinanderlegen lässt. Damit haben wir den
Leitgedanken der Gesetzesinterpretation im hellenistischen Judentum. Im
Gegensatz zu späteren Epochen der jüdischen Religionsphilosophie, in
denen die Gesetzesinterpretation zu einer Lehre von der Weisheit des

göttlichen Gesetzgebers oder zu einer Lehre von den magischen
Wirkungsmöglichkeiten des Menschen auf die göttliche Oberwelt wurde, soll
im Hellenismus zunächst den Heiden und dann den Juden bewiesen
werden, dass gerade unsere Gesetze uns zu konsequenten Erfüllern der
Ideale der griechischen Ethik machen. «Klugheit ist die Vernunft, die mit
rechter Überlegung dem Lebensweg der Weisheit den Vorzug gibt.
Weisheit nun ist Kenntnis der göttlichen und menschlichen Dinge und
deren Ursachen. Dieses aber ist die Erziehung durch die Tora, von der wir
das Göttliche erhaben und das Menschliche zuträglich lernen.» 31 Was in
den ersten Versen in verbreiteten philosophischen Formeln gesagt ist, um-
fasst also die Grundsätze, die erst durch die Gesetze ihre praktische
Bedeutung bekommen. Nach diesem Grundgedanken geben die ersten
Kapitel des vierten Makkabäerbuches einen Überblick über Vorschriften
und Erzählungen der Tora, eingeteilt nach den verschiedenen Tugenden,
die durch dieselben anerzogen werden sollen. Und was hier in
programmatischer Kürze gesagt ist, wird in Philons grosser Schrift <Über die
Einzelgesetze> und deren Anhang <Über die Tugenden) in breiter
Ausführlichkeit ausgesponnen. So haben wir also gerade im Gesetzesverständnis

des hellenistischen Judentums eine Erfassung des Eigensten
durch Verarbeitung fremden Gutes zu erkennen.

Nun nimmt für die jüdischen Denker das jüdische Gesetz unter allen

156



Gesetzen der Menschen einen Sonderplatz ein. Dieser wird von Josephus
und von Philon in verschiedener Weise bestimmt. Josephus, der in der
politischen Sphäre besser zuhause ist als Philon, legt an die jüdische
Politeia den geläufigen Massstab an, indem er die Frage nach der
Staatsform stellt. Diese, findet er aber, ist mit den griechischen Kategorien
von Monarchie, Aristokratie und Demokratie nicht zureichend zu
beantworten. An Anregungen der platonischen <Gesetze) anknüpfend, 32

prägt er vielmehr für den Staat des Moses den Begriff der <Theokratie>. 33

Mit Hilfe dieser Kategorie löst er das Kernproblem der platonischen
< Politeia> : das Problem der inneren Einheit des Staates. Dieses ist für ihn
durch die konstitutionelle Unterstellung des Staates unter den Einen
Herrscher, nämlich Gott, beantwortet. Soziologisch wirkt sich diese
Einheit für ihn darin aus, dass dem einen Gott ein einziger Tempel und
dementsprechend eine geschlossene Priesterschaft entspricht. 34 Des
weiteren entnimmt er der geläufigen Staatstheorie die Unterscheidung
zwischen einem athenischen System, das den Staatsgesetzen durch
Belehrung der Bürger Geltung verschafft, und einem spartanischen, in
dem der Bürger durch Gewöhnung zur Erfüllung der Staatsgesetze
gelangt. Hier findet er nun bei Moses eine einzigartige Synthese : Während
die lenkende Gewöhnung des Bürgers bei ihm nicht weniger Platz greift
als bei Lykurgos (und bei Piaton), ergänzt er diese durch die Institution
des Sabbath, der eigens eingesetzt ist als ein Tag, an dem die Bürger nichts
anderes zu tun haben als das Gesetz des Moses zu lernen und es sich
innerlich anzueignen. 35

Bei Philon wird das Gesetz nicht nur durch seine spezifischen
Bestimmungen, sondern durch seinen Status von allen anderen Verfassungen
abgegrenzt. Nach stoischer Lehre haben die bestehenden Staaten im
Grunde keine eigene Existenzberechtigung. Die Einheit aller Menschen
als Träger des Logos schliesst für den Weisen die ganze Menschheit
idealiter zu einer einzigen Politeia zusammen, die freilich empirisch nicht
besteht. Die wirklich vorhandenen Territorialstaaten sind also in ihrer
relativen Berechtigung danach zu bemessen, wieweit sie verfassungsmässig

sich dem postulierten (natürlichen) Staatsideal annähern. Moses
nun habe, meint Philon, nicht einen Territorialstaat neben allen anderen
gegründet, sondern das philosophisch allein valente Gesetz der <Kosmo-
polis> erlassen. Das sei der philosophische Sinn der Tatsache, dass sein
Gesetzbuch mit der philosophisch zu deutenden Weltschöpfungserzählung

beginne. 36

157



7.

Kann es griechischen Einfluss auch in den eigentlichen
Glaubensvorstellungen geben? Nachdem in der Zeit des Zweiten Tempels dem
Heidentum längst die Faszination verloren gegangen war, mit der es einst
auf Israel gewirkt hatte, möchten wir das nicht erwarten. In der Tat ist
jeder hellenistische Jude, von dem wir wissen, von der Überlegenheit des

Monotheismus über die Vielgötterei mit einer Selbstverständlichkeit
überzeugt, deren Quellen uns noch beschäftigen werden. Dennoch haben
wir festzustellen, dass Juden, wo sie auf Griechisch von Gottes
Strafgerechtigkeit sprechen, diese gern 37 als die neben Gottes Thron sitzende,
das Böse hassende Dike personifizieren, wobei mindestens an einer
philonischen Stelle 38 der springende Punkt gerade deren Nichtidentität
mit Gott ist. Bei den Griechen sitzt diese Dike am Throne des Zeus. 39

Wahrscheinlich war es die biblische Gestalt der Weisheit 40, die
jüdischen Autoren eine solche Figur unbedenklich erscheinen Hess, aber
als «an Gottes Thron Beisitzende» wird auch diese nur in der
hellenistischen (Weisheit Salomos>41 bezeichnet, bei der übrigens die spielerische
mythologische Basis durch die stoische Lehre vom weltdurchwirkenden
Logos vertieft wird.

Einen tieferen Einbruch des Fremden bedeutet die allegorische
Bibelerklärung, und zwar gerade in methodologischer Beziehung. Hinter ihrer
Anwendung in hellenistischer Zeit steht nämlich die stoische
Überzeugung, dass die wahre Gotteslehre, also die der stoischen Physik,
instinktiv von der ganzen Menschheit gewusst wird, aber bei den Völkern
in naiv-mythologischer Verkleidung erscheint. Die allegorische Deutung
ist nun die Kunst, das in den Mythen eigentlich Gemeinte oder Geahnte
zu entziffern. Wer diese Methode also von den homerischen Gesängen, an
denen sie geübt wird, auf die Tora überträgt, behandelt die Tora nicht als
den Inbegriff der Israel von Gott gewährten Offenbarung, sondern als den
Mythenüberlieferungen aller anderen Völker methodisch gleichrangig.
Philon hat die Kunstübung der Allegorie bereits vorgefunden. Erst er
scheint mit der Forderung ernstgemacht zu haben, dass die allegorische
Deutung auf ein göttliches Geheimnis hinführen muss. Jedenfalls lehnt er
wiederholt von anderen vorgeschlagene Deutungen als zu oberflächlich,
z.B. als rein (medizinischen Inhalts) 41, ab. Aber alle religiöse Tiefe der
philonischen Spekulation darf nicht darüber hinwegtäuschen, dass hier
eine griechische Art von Textverständnis geübt wird, die von der des
damals im Werden begriffenen Midrasch fundamental verschieden ist. 43

Entscheidend aber ist, dass die hellenistischen Juden sich in ihrem

158



Gegensatz zur polytheistischen Mythologie der Griechen gern auf die der
Philosophie immanente monotheistische Tendenz berufen. Deren
Wurzeln können hier nicht erörtert werden ;

44 dass dieselben von dem
volksgewachsenen Monotheismus Israels weit abliegen, ist heute
niemandem mehr zweifelhaft. Bei den hellenistischen Juden aber kommt es

zu einer folgenschweren Identifizierung. So versichert Josephus 45, dass

die Überzeugungen betreffs der Gottheit, die Moses sein Volk gelehrt
habe, mit den Lehren aller grossen griechischen Philosophen
übereinstimmen, als deren Vertreter er Pythagoras, Anaxagoras, Piaton und die
Stoa aufführt. Moses lehre nämlich : «Gott sei einzig, ungeworden und auf
alle Ewigkeit unveränderlich, jeder sterblichen Gestalt an Schönheit
überlegen, nur in seiner Kraftentfaltung uns kenntlich, während es uns
unerkennbar bleibe, wie er in seinem Wesen sei». Eine solche, aus lauter
Ist-Sätzen zusammengesetzte Lehre über Gottes < Wesen > entspringt
griechischer Denkarbeit de natura deorum, ist aber der hebräischen Bibel
fremd, die ein < Denken üben Gott überhaupt nicht kennt. Ähnlich
verweist der jüdische Philosoph Aristobulos auf den stoisierenden Dichter
Aratos, der in den berühmten Eingangsversen seines Poems «von
demselben» 46 gesprochen habe. In diesen heisst es aber 47: «Des Zeus
voll sind alle Gassen und alle Märkte der Menschen, voll das Meer und die
Häfen». Diese Verse glaubt Aristobulos ausreichend zurechtgerückt zu
haben, wenn er den in ihnen gebrauchten Namen des Zeus durch das

richtigere, zweifellos gemeinte Wort <Gott> ersetzt; vorbehaltlich dieser
Korrektur nimmt er Aratos für die Lehre des Moses in Anspruch ; denn es
komme bei ihm ja zum klaren Ausdruck, dass «die Kraft Gottes alles
durchwirkt». 48 Wie sich vielmehr in der eigentümlich stoischen
Verschränkung zwischen Stofflichem und Geistigem ein substanzialer
Pantheismus ausspricht, bleibt dem jüdischen Denker bei allem zutreffenden
Wortverständnis unvollziehbar.

Die einzige von den bei Josephus aufgeführten Gottesprädikationen,
für die die Bibel eine scheinbar abstrakt formulierte Parallele bietet, ist die
Lehre von der Einzigkeit Gottes. 49 Was aber bedeutet diese dem
jüdischhellenistischen Denker? Philon 50 beginnt zwar damit, dass vor der
Schöpfung nichts neben ihm bestanden habe und nach der Schöpfung
nichts (niemand ihm beigeordnet werden könne ; «besser aber», fährt er
fort, «ist folgende Auslegung: Gott ist allein und unzusammengesetzt,
eine einfache Natur, ein jeder von uns dagegen und ein jedes von allem
Gewordenen ist eine Vielheit.» Warum gilt ihm diese Interpretation der
Einheit als «besser»? Das bekommt seinen Sinn erst aus der Suche der
griechischen Naturphilosophie nach einer nicht weiter zurückführbaren
Ursubstanz, die in der Gottesidee ihr Ziel erreichen soll. Damit kommt

159



aber in das Judentum etwas für seine weitere Entwicklung Folgenreiches,
ihm aber von Haus aus Fremdes hinein. Die Bibel beabsichtigt nämlich mit
ihrem «Der Herr ist einzig» (Dtn 6,4) keine Aussage über das göttliche
Sein, sondern die Grundlegung des menschlichen Gottesverhältnisses :

Weil er Einer ist, wird gefordert, ihn mit ganzem Herzen zu lieben (ib. 5).
Dieses Verhältnis jedoch, das in der biblischen Wortfügung <dein Gott>
ausgedrückt ist, unterliegt schweren philosophischen Bedenken. Zu dem
Vers «Ich bin dein Gott» hat Philon 51 zu bemerken, dieses <dein> sei «im
uneigentlichen, nicht im strengen Sinne gemeint. Das Seiende gehört
nämlich als Seiendes nicht in die Kategorie der Relation ; denn von sich
selbst ist es voll und sich selbst genug». Hier wird also durch die
Einarbeitung eines Fremden ein Eigenes in Frage gestellt; es hat der
Begriffswelt eines neuzeitlichen Denkens bedurft, um auch die Korrelation

> zwischen Gott und Mensch philosophisch aussagbar zu machen. 52

Eng verwandt mit dem vorigen ist das Problem des Anthropomorphis-
mus, das nicht zufällig in einer Schrift behandelt wird, die an den König
von Ägypten gerichtet ist. Der König wird aufgefordert, die biblische
Rede von Gottes Hand, seiner Stimme, seinem Stehen und seinem
Hinabsteigen nicht wörtlich, also nicht körperlich zu verstehen, da die Gottheit
nicht körperlich gedacht werden dürfe. In der Einzelargumentation des
Aristobulos ist eine gewisse Ungeschicklichkeit nicht zu verkennen.
Anscheinend befürchtet er z.B., durch eine Auflockerung in der
Auffassung des göttlichen Hinabstieges die Offenbarung am Sinai in ihrer
Faktizität zu beeinträchtigen. Man merkt der zögernden Durchführung
des Gedankenganges an, dass er neu und unerprobt ist. Erst bei Philon
wird die Ablehnung des Anthropomorphismus bereits als
Selbstverständlichkeit vorgetragen und kehrt in der jüdischen Philosophie des
Mittelalters als eines der anerkannten Themen systematischer Philosophie
wieder.

Im Rahmen der jüdischen Religionsgeschichte ist das Problem ein
völliges Novum. Wenn der Psalmensänger der Götzen spottet, die «Augen
haben und nicht sehen » 53, so beanstandet er keineswegs, dass diese
angeblichen Götter mit Augen vorgestellt werden, sondern im Gegenteil, dass
sie diese ihre Augen nicht zu gebrauchen wissen. Erst das macht für ihn,
dass sie keine Gottheiten sein können. Das biblische Verbot des
Bilderdienstes ist erst von Hellenisten als eine Bestreitung der Gestalthaftigkeit
Gottes 54 aufgefasst worden. In der Bibel kann der Mensch Gott nicht
sehen, nicht, weil Gott einem anderen als dem sichtbaren Wirklichkeitsbereich

angehört, sondern weil der Mensch vor Gottes Wirklichkeitsfülle
nicht bestehen kann. 55

Die Absage an den Anthropomorphismus ist bei Xenophanes zugleich

160



mit dem philosophischen Monotheismus geboren. 56 Und nachdem diese
die besondere vorsokratische Form ihrer Entstehungszeit abgestreift hat,
hat sie sich in der platonischen Zweiteilung zwischen Leib und Geist
verankert. In dieser Form ist sie Gemeingut alles griechischen
Philosophierens über die Gottheit und durch das hellenistische Judentum
Grundlage aller monotheistischen Religionsphilosophie geworden. Selbst
das rabbinische Judentum, das den philosophischen Protest gegen den
Anthropomorphismus nicht verstanden hat, konnte sich seiner
Auswirkung nicht ganz entziehen. Die Unmittelbarkeit der Gottesbeziehung
drängte hier zu einem anthropomorphen Ausdruck. Aber es kam zu einem
«Anthropomorphismus des schlechten Gewissens», dessen sprachlicher
Index das besonders krassen Anthropomorphismen gern vorangesetzte
Wörtchen kivyafrôl wenn man das sagen darf) ist.

Demgegenüber sei zum Schluss auf eine Umarbeitung hingewiesen, die
das rabbinische Judentum, wohl unbewusst, an einer stoischen Tradition
vorgenommen hat. Die Stoa lehrt, die Gottheit sei zwar im Grunde Eine,
trage aber, ihren verschiedenen Wirkungsweisen gemäss, verschiedene
Namen, als welche die Namen der olympischen Götter aufgeführt
werden. 57 Genau dieselbe These tritt, auf die verschiedenen biblischen
Gottesnamen bezogen, im rabbinischen Midrasch auf. 58 Während aber
der stoische Gedankengang der Rechtfertigung des polytheistischen
Kultes dient, in dem letztlich ja stets die eine Gottheit verehrt wird, erklärt
ein Midrasch den Bibelvers, «Ich bin der Herr dein Gott» (Ex 20,1) : «Da
er sich am Meer offenbarte als Kriegsheld und am Berg Sinai als ein
erbarmungsvoller Greis wollte er den Völkern der Welt damit keinen
Anhaltspunkt zu dem Glauben geben, es gebe zwei Gewalten Götter) ;

vielmehr : Ich bin der Herr dein Gott, ich bin's in Ägypten, ich am Sinai,
ich in der Vergangenheit, ich in der Zukunft, ich in dieser Welt, ich in
jener Welt» 59

Hier tritt es zutage: Der Denkanstoss kommt aus der Fremde; das
Gedachte ist, in monumentaler Neuformulierung, das Eigene.

ANMERKUNGEN

1. S. S. Lieberman, Hellenism in Jewish Palestine, New York 1950, S. 100-114.

2. Vielmehr sind Weish 7,17-20 als Inhalt der von Gottes Sophia erteilten Belehrung in
leicht durchschaubarer Umschreibung die griechischen Wissenschaften der zeitgenössischen

Bildung aufgeführt.

161



3. Als Illustration für diese Konstellation mag der hellenistische Theaterbau dienen, bei
dem, im Gegensatz zur Anordnung der klassischen Zeit, die Bühne (bema) höher liegt
als die Orchestra, auf der der Chor um den Altar tanzt.

4. So lautet der Titel der griechischen Kulturgeschichte von W. Nestle, Stuttgart 1942.
5. Vgl. Abr. Schalit, König Herodes, Berlin 1969, S. 372-397.
6. Dies ist die Grundthese von E. R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greek-Roman

Period, 13 Bände, New York 1953-1968.
7. In Beth Alpha, s. E. L. Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth Alpha, Jerusalem 1932,

21975 Hildesheim.
8. In Dura Europos, s. H. F. Pearson, A Guide to the Synagogue of Doura Europos,

Beyrouth 1939.

9. bMeg 9b.
10. Das Thema ist treffend bezeichnet in dem Buchtitel : D. Hill, Greek Words and Hebrew

Meanings, Cambridge 1967, obwohl dieses Werk den Wortschatz des Neuen Testaments
behandelt.

11. So G. Bertram in verschiedenen Arbeiten, z.B. <Vom Wesen der Septuagintafröm-
migkeit>, Die Welt des Orients II 3 (Göttingen 1956), 274-284.

12. Zum gesamten Thema C. H. Dodd, The Bible and the Greek, London 1935.

13. z.B. Or. Sib. 3, 9-45.
14. Ezechielos, Exagoge (Anm. 26), v. 90ff.
15. IV Makk.
16. Joseph et Aséneth, ed. M. Philonenko, Leiden 1968.
17. Weish 6,17-20.
18. Jos. Ap 1,50.
19. Gebrauch und Tragweite dieses Begriffes habe ich untersucht in Proceedings of the

Fifth World Congress of Jewish Studies, Bd. 3, Jerusalem 1972, S. 263-268 (hebr.) mit
englischer Zusammenfassung, S. 102-103 des engl. Teiles.

20. Fragmente gesammelt bei F. Jacoby, Fragmente griechischer Historiker, 3C, Leiden
1958, 666-671.

21. Einziges Fragment erhalten bei Jos. Ant 1, 238-241.
22. Jos. Bell 1,3.

23. Jos. Bell 5, 362-419.
24. M. Braun, Griechischer Roman und hellenistische Geschichtsschreibung, Frankfurter

Studien 6, Frankfurt a.M. 1934.
25. Fragmente bei Jacoby (Anm. 20), S. 680-686.
26. J. Wieneke, Ezechielis... fabulae quae inscribitur exagoge fragmenta, Münster 1931.
27. ib. vv. 68-89.
28. ib. vv. lOOff.
29. Jos. Ant 3,81.
30. Philo V.Mos. 2,2.
31. IV Makk 1,15-17.
32. PI. Leg. 713a.
33. Jos. Ap 2, 175.

34. Jos. Ap 2, 179; 193.

35. Jos. Ap 2, 175.

36. Philo Op 1-3.

37. IV Makk 4,21 ; Est 8,12d ; Philo Conf 118 ; SpecLeg 4,201 : o. pr. 89 ; Flacc 146.
38. Philo Decal 177.

39. Hes. op. 259; Pind.01. 13,6; Soph. OC 1382; Dem. 25,11 ; Pl. leg.716a ; Plut. Alex. 52,6;
Arr. IV 9,7.

40. Prov 8, Hiob 28:12-28.

162



41. Weish 9: 4.

42. Philo, All 1,59.
43. Über den Zusammenhang zwischen der philonischen Allegorie mit der Mythenallegorie

s. meinen (hebr.) Aufsatz in Gedenkbuch für Benzion Katz (hebr.), Tel Aviv University,
1971, S. 112-117.

44. Diesem Verhältnis bin ich nachgegangen in <Die Begegnung des biblischen und des

philosophischen Monotheismus als Grundthema des jüdischen Hellenismus>, Evangelische

Theologie 38 (1978) 2-19.
45. Jos. Ap 2, 168.

46. Aristob. ap. Euseb. praep. ev. XIII, 12,6.
47. Arat. phaen. 3.

48. Airstob. ap. Euseb. praep. ev. XIII 12, 7-8.

49. Jos. Ap 2,168 — Dtn 6,4.
50. Philo, All 2,2.
51. Philo, Mut 27.

52. Hermann Cohen. Vgl. A. Altmann, Hermann Cohens Begriff der Korrelation, in : H.
Tramer (Hg.), In zwei Welten, Tel Aviv 1962, 377-399.

53. Ps 115,5.
54. Strab. XVII i, 28 (nach Poseidonios?).
55. Ex 33,20.
56. Diels-Kranz, Fragmente der Vorsokratiker XXI, B 23.

57. Servius zu Vergil Aen. 6, 638 StVFr 2, 1070.

58. ShemR III, 6.

59. MekhY Baliodes 5 (ed. Horovitz-Rabin S. 219f.).

163


	Wie verarbeitete das Judentum fremde Einflüsse in hellenistischer Zeit?

