
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Die "Bräuche der Völker"

Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE «BRÄUCHE DER VÖLKER»

von Jakob J. Petuchowski

Hebrew Union College, Cincinnati, U.S.A.

I

Es liegt in der Natur eines konsequenten Monotheismus, dass er die
Vielgötterei verbietet. Das tat der biblische Monotheismus. Auch bei
Anerkennung nur eines Gottes war die bildliche Darstellung dieses Gottes
im biblischen Israel und im rabbinischen Judentum als «Götzendienst»
untersagt. Selbst der Gewinn, den man etwa beim Verkauf von
Gegenständen, Speisen oder Getränken, die zu götzendienerischen Zwecken
gebraucht werden, machen kann, war strengstens verboten. Man durfte
auch nicht den Anschein erwecken, dass man in irgendeiner Art und
Weise den Götzendienst unterstützt; und viele Seiten des Traktats
Ävöda Zara («Götzendienst») in der Mischna, in der Tosefta, im
palästinensischen und im babylonischen Talmud sind der Behandlung dieses
äusserst verzweigten Themas gewidmet.

Daneben kennt das rabbinische Judentum aber auch noch ein weiteres
Verbot, das sich gegen die blosse Nachahmung nichtjüdischer Gebräuche
wendet, selbst dann, wenn durch diese Nachahmung kein ketzerischer
Gedanke und keinerlei Unterstützung einer nichtjüdischen Religion
beabsichtigt sein sollte. Die biblische Basis für dieses Verbot fand man in
den folgenden Versen im Buch Leviticus :

Ihr sollt nicht tun, was man in Ägypten tut, wo ihr gewohnt habt ;

ihr sollt nicht tun, was man in Kanaan tut, wohin ich euch führe.
Ihre Bräuche sollt ihr nicht befolgen. (Lev 18,3).

Ihr sollt euch nicht nach den Bräuchen des Volkes richten, das ich vor euren Augen
vertreibe ; denn all diese Dinge haben sie getan, so dass es mich vor ihnen ekelte.
(Lev 20,23).

Jakob J. Petuchowski ist der Sol und Arlene Bronstein Forschungsprofessor für
Jüdischchristliche Studien am Hebrew Union College — Jewish Institute of Religion in Cincinnati,

Ohio, U.S.A. — Adresse : 7836 Greenland Place, Cincinnati, Ohio 45237 U.S.A.

141



Von diesen Versen wurde der terminus technicus huqqôt hag-gôyîm
(«Bräuche der Völker») abgeleitet, der durch die Jahrtausende, immer
wenn sich Juden an eine neue Kultur anpassten, von den Verteidigern des

Alten auf die Neuerungen angewandt wurde.

So bekämpften etwa im neunzehnten Jahrhundert die Orthodoxen die
Einführung der Orgel in den liberalen Synagogengottesdienst als eine
Übertretung des Verbots gegen die «Bräuche der Völker». 1 Jedoch
wurde dieselbe Bezeichnung innerhalb der Orthodoxie selbst gebraucht,
als z.B. der Gründer der Neuorthodoxie, Samson Raphael Hirsch (1808-
1888), als Rabbiner in Nikolsburg/Mähren den alten Brauch, Trauungen
unter dem freien Himmel vorzunehmen, abschaffte und diese Zeremonie
in die Synagoge verlegte. Da Christen ihre Trauungen in den Kirchen
feiern, erschien es den Altfrommen in Nikolsburg, als ob ihr Rabbiner nun
die «Bräuche der Völker» nachahmen wollte. 2

Das klassische Zeitalter für die Formulierung des Begriffs «Bräuche
der Völker» und für die Diskussionen über seine Anwendung war die Zeit
der Tannaiten, etwa vom ersten vorchristlichen Jahrhundert bis zum
dritten Jahrhundert der gewöhnlichen Zeitrechnung. Das war die Zeit, in
der das rabbinische Judentum geprägt wurde. Auch war es die Zeit, in der
die palästinensische Judenheit einen Teil der hellenistisch-römischen Welt
bildete.

II

Unter den «Bräuchen der Völker», die einen besonders negativen
Eindruck auf die Rabbinen machten, waren die sexuellen Verhältnisse der
heidnischen Gesellschaft. Eine frührabbinische Definition der «Bräuche
der Völker» beschränkt sich sogar auf die Aufzählung von Ehebruch,
Sodomie, Homosexualität und Polyandrie.3 Dass es sich dabei nicht etwa
um einen «jüdischen Fremdenhass» handelt, geht schon daraus hervor,
dass sich der Apostel Paulus in Rom 1,26-27 einer ganz ähnlichen
Beschreibung seiner Zeitgenossen bedient.

Diese Auffassung der «Bräuche der Völker» fand ihren Niederschlag
in der Gesetzgebung. So heisst es z.B., dass man kein Vieh in den
Gasthöfen der Heiden unterbringen und keine (jüdische) Frau mit ihnen
allein sein darf, weil man ihnen inbezug auf Sittlichkeit nicht trauen
kann. 4 Dass selbst ein so «hellenisierter» König wie Herodes diesen
Verdacht teilte, ist aus Josephus Flavius, Ant XV,2,6 ersichtlich.

142



III

Waren nun die sexuellen Mores der Heidnischen Welt ein
Hauptbestandteil der «Bräuche der Völker» nach rabbinischer Ansicht, so
galten den Rabbinen auch, scheinbar im gleichen Masse, die
Hauptvergnügen der damaligen Welt, wie Theater, Zirkus und Spiele, als
«Bräuche der Völker» par excellence. 5 Die Spiele standen ja unter dem
Zeichen des Götzendienstes, und die Kämpfe in der Arena führten zur
Grausamkeit und zum Blutvergiessen — beides vom Judentum verpönt.
Und nicht nur vom Judentum! Denn gerade auf diesem Gebiet weisen
rabbinische und christliche Quellen höchstinteressante Parallelen auf, wie
hier an einigen Beispielen gezeigt werden soll.

Tosefta %vôda Zara 2,5-6 :

Wer in die Theater der Nichtjuden geht,
verstösst gegen das Verbot des
Götzendienstes. Das ist die Meinung Rabbi Meirs.
Die Weisen aber sagen: «Wenn dort Opfer
gebracht werden, dann ist der Besuch der
Theater wegen Götzendienst verboten. Werden

aber keine Opfer dort gebracht, dann ist
der Besuch der Theater wegen < Kreis der
Spötter> (Ps 1,1) verboten.»

Tertullian, De Spectaculis, Kap. 3 :

Freilich, mit derselben Bestimmtheit (mit
der die Schrift Mord, Götzendienst,
Ehebruch und Betrug verbietet) finden wir
nirgends ausgesprochen: «Du sollst nicht in
den Zirkus gehen; nicht ins Theater; nicht
dem Wettkampf und den Spielen
zuschauen!» Jedoch finden wir, dass sich auf
unseren Fall jener erste Ausspruch Davids
bezieht: «Wohl dem Mann, der nicht dem
Rat der Frevler folgt, nicht auf dem Weg der
Sünder geht, nicht im Kreis der Spötter
sitzt.» (Ps 1,1.)

Was diese Parallele so verblüffend macht, ist nicht so sehr die
Tatsache, dass die Rabbinen und der Kirchenvater negativ auf die
beliebten Zeitvertreibe ihrer Umgebung reagiert haben. Sie könnten ja
von einander unabhängig auf denselben Gedanken gekommen sein. Auch
sollte es uns nicht überraschen, dass der Kirchenvater und die Rabbinen
es notwendig fanden, einen «Schriftbeweis» zu erbringen, da ja der eine
wie auch die anderen auf der Grundlage der hebräischen Bibel ihre
religiösen Lehren verkündeten. Aber der spezifische «Schriftbeweis», der
hier von beiden gewählt wurde, macht es fast unmöglich anzunehmen,
dass Tertullian und die Rabbinen hier nicht eine ihnen gemeinsame Quelle
benutzt haben. Gewöhnlich gilt nämlich für die rabbinische Gesetzgebung
nur ein Vers aus dem Pentateuch, aber nicht aus den Propheten und
Hagiographen, als zwingender «Schriftbeweis». Verse aus den Propheten
und Hagiographen können allenfalls als «Andeutung» oder «Anlehnung»
(remez, 'asmakta) dienen, aber nicht als «Beweis». 6

143



Nun haben wir aber bereits darauf hingewiesen, dass Theater, Zirkus
und Spiele ohnehin den Rabbinen als «Bräuche der Völker» galten, für
deren Bezeichnung als Verbot ihnen Lev 18,3 und 20,23 im Pentateuch
leicht zur Verfügung standen. Sie benutzten hier also nur eine «Anlehnung»,

wenn sie Psalm 1,1 zitierten. Und auch Tertullian ist sich bewusst,
dass dieser «Beweis» nicht gerade die volle Überzeugungskraft der
biblischen Verbote von Mord, Ehebruch, usw. in sich birgt. Dennoch
haben sowohl die Tosefta wie auch Tertullian Psalm 1,1 als «Anlehnung»
angeführt! Da aus chronologischen Gründen Tertullian nicht die Tosefta
(in der Form, in der sie uns vorliegt) zitiert haben kann, und da die Tosefta
wohl kaum den Verfasser einer «Adversus Iudaeos »-Schrift als
massgebliche Autorität angeführt haben wird, lässt sich vermuten, dass Teile
der rabbinischen «mündlichen Lehre» auch Kirchenvätern wie Tertullian
nicht ganz unbekannt (und auch nicht ganz unannehmbar) waren.

Manchmal kann sogar die ausführlichere Darstellung des Kirchenvaters

ein erhellendes Licht auf einen knappen und lakonischen
rabbinischen Text werfen. Wenn es z.B. im Sifrê heisst : «Du sollst nicht sagen :

<Weil sie in einer Toga ausgehen, will auch ich in einer Toga ausgehen.
Weil sie in Purpur gekleidet ausgehen, will auch ich in Purpur gekleidet
ausgehen*», und Sifrê dieses Verbot aus Dtn 12,30 ableitet («Erkundige
dich nicht nach ihren Göttern»), 7 dann ist zunächst der Zusammenhang
zwischen Verbot und Schriftbeweis nicht ganz klar, denn der Beweis, dass
die Toga mit den Göttern zusammenhängt, fehlt. Tertullian aber stellt die
Verbindung her, wenn er erklärt: «Der Purpur und die sonstigen
Abzeichen von Würden und Ämtern sind der den letzteren von Anfang an
anhaftenden Idololatrie gewidmet und tragen den Schandfleck ihrer
Unheiligkeit an sich.» 8Und wenn, in einer Auslegung von Lev 18,3 («Ihre
Bräuche sollt ihr nicht befolgen»), der Sifra erklärt: «Das bedeutet, dass
ihr nicht ihren religiösen Bräuchen (nîmûsôt) folgen sollt, den Dingen, die
besonders für sie verordnet worden sind, wie Theater, Zirkus und
Arena», 9 dann macht Tertullian den religiösen Charakter von Theater
und Spielen klar, indem er sagt : «Denn schon von Anfang an hat man die
Spiele zweifach charakterisiert: als heilige und als Leichenspiele, d.h.
solche für die Götter der Heiden und solche für die Toten.» 10

Bemerkenswert ist auch, dass die Tosefta und die «Apostolischen
Konstitutionen», die beide das Verbot, die Spiele zu besuchen, enthalten,
trotzdem mit denselben Ausnahmefällen rechnen. Rabbi Nathan erlaubt
dem Juden, die Theater und Spiele zu besuchen, wenn er dort durch sein
flehendes Geschrei das Leben eines verwundeten Kämpfers retten kann,
oder als Zeuge des Todes von jemandem es dessen Witwe ermöglichen
kann, sich wieder zu verheiraten. 11 So erlauben auch die «Apostolischen

144



Konstitutionen» einem Christen, die öffentlichen Veranstaltungen und die
Spiele zu besuchen, wenn er dort einen Sklaven kaufen und daher eine
Seele retten kann. 12

IV

Aber nicht immer kommen Synagoge und Kirche, trotz gleichen
Voraussetzungen und demselben «Schriftbeweis», zu identischen
Folgerungen. Dafür das folgende Beispiel :

Mekhilta, Kaspa, Kap. 20 (ed. Horovitz-
Rabin. S. 332) :

«Den Namen eines anderen Gottes sollt ihr
nicht aussprechen, er soll dir nicht über die
Lippen kommen» (Exodus 23,13). Einer
soll nicht zum anderen sagen: «Wo wohnst
du Am Ort eines gewissen Götzen » Oder :

«Warte auf mich bei einem gewissen
Götzen »

Tertullian, De Idololatria, Kap. 18:

Das Gesetz (Ex 23,13) verbietet uns, die
heidnischen Götter zu nennen. Aber sicherlich

verbietet es uns nicht, ihre Namen
auszusprechen, da uns ja das tägliche Leben
dazu zwingt. Denn sehr häufig sieht man
sich gezwungen, z.B. den Ausdruck zu
gebrauchen : «Im Tempel des Äskulap findest
du ihn.» Oder: «Ich wohne in der
Isisgasse.» Die Vorschrift in Ex 12,13
bedeutet nur, dass wir sie nicht «Götter»
nennen dürfen.

Fast sieht es so aus, als ob sich Tertullian hier bewusst der rabbi-
nischen Exegese entgegensetzt. In der Tat hat dann auch, geschichtlich
gesehen, das Judentum sich viel strenger an das Verbot der «Bräuche der
Völker» gehalten als das Christentum — was mit ein Grund dafür sein
dürfte, dass in der Spätantike die Konkurrenz zwischen Judentum und
Christentum auf dem Gebiet der Heidenmission zugunsten des Christentums

ausfiel. Womit hier nicht gesagt sein will, dass die Problematik der
«Bräuche der Völker» die Kirche nicht noch weiterhin beschäftigte,
wofür die Diskussion unter den Jesuiten im siebzehnten Jahrhundert über
die Missionsstrategie in China ein treffliches Beispiel liefert. 13

Bei den Juden dagegen war man auf immer weiter verzweigte
Anwendung des Verbots von den «Bräuchen der Völker» aus. Es ging
jetzt um mehr als die Selbst-Abgrenzung der jüdischen Gemeinden von
den sexuellen Sitten und den Zeitvertreiben der Umwelt. Man versuchte
krampfhaft, wenn auch nicht immer mit Erfolg, das ungetrübt zu erhalten,
was sich von der väterlichen Religion und Sitte bei der Zerstörung von
Staat und Tempel noch hatte retten lassen. Und das bezog sich auch auf

145



Sprache, Namen, Kleidung und Haartracht (was sich ja bei den heutigen
Chassidim — allerdings mit erheblicher Verschiebung des terminus a quo,
der bei ihnen etwa das achtzehnte Jahrhundert in Polen ist — immer noch
bemerkbar macht). Die Anziehungskraft der heidnischen Welt war stark,
und das Judentum musste sich der Herausforderung einer Kultur stellen,
deren Devise «das Gute, das Wahre und das Schöne» lautete. Die
Rabbinen verstanden sehr wohl, dass der «böse Trieb» im Juden von den
«Bräuchen der Völker» behauptete, dass sie schöner seien als die
jüdischen Bräuche. 14

Das Resultat war, dass sich eine Art der Selbst-Absonderung
entwickelte, die jegliche Nachahmung der Aussenwelt verwarf, und die in der
Ablehnung aller «Bräuche der Völker» einen Bestandteil der «Heiligkeit»
sah. 15 Diese Einstellung so zu betrachten, als ob hier eine Not zur Tugend
gemacht würde, wäre aber verfehlt. Es war eine Notwendigkeit nur für
diejenigen, die in der Erhaltung des Judentums eine Tugend sahen, und
die daher bereit waren, für diese Erhaltung die erforderlichen Opfer zu
bringen. Die Umwelt hätte ja das Verschwinden des Judentums recht
gerne gesehen; und es gab auch Juden, die sich das Leben durch die
völlige Assimilation an die Umwelt leicht machten. Für die Juden aber, die
Juden bleiben wollten, war das immer weiter um sich greifende Verbot der
«Bräuche der Völker» ein ganz selbstverständlicher Abwehrmechanismus.

So müssen auch wir diese Selbst-Absonderung beurteilen. Es geht hier
nicht darum, ob wir die Beibehaltung dieser strengen Gesetzgebung für
die heutige Zeit befürworten oder nicht. (Darin unterscheiden sich
jüdische Orthodoxie und jüdisch-religiöser Liberalismus, wie auch
verschiedene Strömungen innerhalb der Orthodoxie selbst.) Es geht darum,
ein geschichtliches Phänomen in seinem geschichtlichen Rahmen zu
verstehen. Und dabei müssen wir zum Schluss kommen, dass die jüdische
Selbst-Absonderung im hellenistisch-römischen Zeitalter unumgänglich
war wenn wir die Erhaltung der Juden und des Judentums als etwas
Positives betrachten.

V

Diese Folgerung ist um so berechtigter als die Selbst-Absonderung in
der Praxis gar nicht immer so streng war, wie in der Theorie. Das geben
die alten Rabbinen selbst zu : In Ez 5,7 wirft der Prophet seinen Hörern
vor, dass sie nicht «nach den Bräuchen der Völker ringsum gehandelt
haben.» Aber in Ez 11,12 schimpft er mit seinen Hörern, weil sie ja «nach

146



den Bräuchen der Völker ringsum gehandelt haben.» Einige moderne
Bibelkritiker lösen das Problem durch Streichung des kleinen hebräischen
Wortes lo («nicht») in Ez 5,7, so dass der Prophet an beiden Stellen das
Handeln «nach den Bräuchen der Völker ringsum» rügt. Aber diese
Lösung des Problems stand den alten Rabbinen nicht offen. Sie

behaupten, dass Ezechiel seinen Hörern vorwarf, nicht nach den guten
Bräuchen der Völker, sondern nur nach ihren schlechten Bräuchen
gehandelt zu haben. 16 Es gibt also nach rabbinischer Auffassung doch
gute «Bräuche der Völker», die von den Juden hätten befolgt werden
sollen

Ein zweites Mal lässt sich die rabbinische Literatur über eine
Einschränkung des negativen Begriffs «Bräuche der Völker» vernehmen, und
zwar in dem locus classicus der rabbinischen Auslegung von Lev 18,3 :

«Ihr sollt nicht tun, was man in Ägypten tut; ihr sollt nicht tun, was man in
Kanaan tut .» Bedeutet das, dass die Israeliten keine Gebäude bauen dürfen, wie es
die anderen Völker tun ; dass sie keine Pflanzungen anlegen dürfen, wie es die anderen
Völker tun? Nein, das bedeutet es nicht! Daher sagt auch die Schrift: «Ihre Bräuche
sollt ihr nicht befolgen.» Das bezieht sich nur auf die Bräuche, die sie aus der Zeit ihrer
Ahnen übernommen haben, wie z.B. dass ein Mann geschlechtlichen Verkehr mit
einem Mann hat, eine Frau mit einer Frau; und dass ein Mann eine Frau und ihre
Tochter heiratet und eine Frau zwei Männer heiratet. 1?

Die Frage nach Gebäuden und Pflanzungen scheint keine rein theoretische

gewesen zu sein. Durch die ganze hebräische Bibel zieht sich der
Kampf zwischen zwei verschiedenen Lebensweisen, der nomadischen und
der sesshaften. So mancher Prophet betrachtete und idealisierte die Zeit
der WüstenWanderung als die «Flitterwochen» in der «Ehe» von Gott und
Israel. 18 Erst die Ansiedlung im Land Kanaan und die Urbanisierung mit
ihrer unvermeidlichen Erschlaffung des sittlichen Lebens führten zu der
Übernahme von heidnischen Kultformen, die von den Propheten als
Israels «Untreue» Gott gegenüber bezeichnet wurde. Allerdings wollten
die Propheten im allgemeinen die Zeit nicht rückgängig machen. Sie
bestanden nur darauf, dass man zu der alten Sittlichkeit und der reinen
Gottesverehrung zurückkehre.

Einige Randgruppen aber scheinen sich nie mit den neuen
Lebensverhältnissen abgefunden zu haben. In den Tagen des Propheten Jeremia
gab es noch die Sekte der Rechabiter, die sich streng an die Anordnungen
ihres Gründers Jonadab ben Rechab hielten: «Ihr sollt niemals Wein
trinken, weder ihr selbst noch eure Söhne. Auch sollt ihr kein Haus bauen,
keine Saat bestellen, keinen Weinberg pflanzen oder besitzen. Vielmehr

147



sollt ihr euer Leben lang in Zelten wohnen, damit ihr lange lebt in dem
Land, in dem ihr euch als Fremde aufhaltet. » 19

Die Rechabiter hat es wahrscheinlich in der frührabbinischen Zeit
nicht mehr gegeben. Dafür, wozu die Qumransekte ein Beispiel liefert, gab
es andere Gruppen, die mit der städtischen Kultur nicht einverstanden
waren. Derartige Randgruppen gibt es ja in allen Religionen. Auch das
Judentum hätte als Ganzes eine dementsprechende Form annehmen
können. Um so wichtiger ist die Tatsache, dass das rabbinische Judentum
diese Art von Zivilisationsverneigung abgelehnt hat. Die Juden sollten
kein Volk von Rechabitern werden. Die Zeit sollte nicht rückgängig
gemacht werden ; und nur diejenigen Bestandteile der allgemeinen Kultur,
die sich mit den sittlichen Normen der Tora nicht in Einklang bringen
Hessen, sollten vermieden werden.

Gewiss widerspricht die soeben gezeichnete Einstellung anderen
Stellen in der rabbinischen Literatur, in denen jegliche Nachahmung der
«Bräuche der Völker» in Bausch und Bogen untersagt ist. Das entspricht
ganz der Art der rabbinischen Literatur, die zu jedem Thema die
verschiedensten Meinungen aufnimmt und es dann den Dezisoren einer
jeden Generation überlässt, die Entscheidung zu fällen. Auch sind
Temperament und Charakter der verschiedenen rabbinischen Meister zu
berücksichtigen, wie auch die sich ständig wandelnden politischen
Verhältnisse.

Interessant ist der Fall von Rabban Gamaliel II., der im Bade der
Aphrodite zu Akko baden ging. Von einem heidnischen Philosophen
deshalb zur Rede gestellt, erklärte Gamaliel : «Ich habe mich nicht in das
Gebiet der Statue der Aphrodite begeben. Vielmehr ist sie in mein Gebiet
gekommen. Man sagt ja auch nicht : <Das Bad ist der Aphrodite zur Zierde
gemacht worden>, sondern: <Eine Aphrodite ist dem Bade zur Zierde
gemacht worden.)» Ferner wies er darauf hin, dass sich das Verbot, vom
Götzendienst einen Nutzen zu haben, nur auf Götzen bezieht, die
tatsächlich als Gottheiten verehrt werden, was aber auf den Fall der
Aphrodite des Bades nicht zutrifft. 20

Nun fällt es einem nicht schwer, an andere Rabbinen in anderen Zeiten
und an anderen Orten zu denken, die sich unter ähnlichen Umständen
eher das Vergnügen eines Bades versagt hätten. Im Falle Gamaliels II.
aber, wie auch in der Absage des rabbinischen Judentums an die
rechabitische Weltanschauung, siegte der gesunde Menschenverstand.

Der Begriff «Bräuche der Völker» wird wohl stets ein Diskussionsgegenstand

unter Juden bleiben, und jedes Zeitalter wird die Frage neu
beantworten müssen, ob dieser oder jener Bestandteil der allgemeinen

148



Kultur sich mit den Lehren des Judentums vereinbaren lässt, oder ob er als
ein dem jüdischen Wesen widersprechender «Brauch der Völker» zu
verwerfen ist. Dass sich aber in einem gegebenen Fall alle Juden darüber
einig sein werden, ist dabei kaum anzunehmen.

ANMERKUNGEN

1. Vgl. etwa die vom Hamburger Rabbinatskollegium veranlasste Gutachtensammlung
'Eleh Divrê Hab-Berith. Altona, 1819.

2. Vgl. Noah H. Rosenbloom, Tradition in an Age of Reform — The Religious Philosophy
of Samson Raphael Hirsch. Philadelphia, 1976, S. 92.

3. Sifra, Aharê Mot. parascha 9,8, ed. Weiss, p. 85c,d.
4. Mischna 'Avôda Zara 2,1 ; Tosefta 'Avôda Zara3,2, ed. Zuckermandel, S. 463.
5. Sifra. Aharê Mot. pereq 13,9, ed. Weiss, p. 86a; Tosefta Avôda Zara 2,5 — 6, ed.

Zuckermandel, S. 462; babyl. Talmud LAvôda Zara 18 b.

6. Vgl. Wilhelm Bacher, Die exegetische Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur.
Zweiter Teil. Leipzig, 1905, S. 13.

7. Sifre Deuteronomium § 18, ed. Finkelstein, S. 147.

8. Tertullian, De Idololatria. Kap. 18.

9. Sifra. Aharê Mot. pereq 13,9, ed. Weiss, p. 86a.
10. Tertullian, De Spectaculis, Kap. 6.

11. Tosefta Avôda Zara 2,7, ed. Zuckermandel, S. 462.
12. Apostolische Konstitutionen II, 7, lxii.
13. Vgl. Michael Pollak, Mandarins, Jews, and Missionaries. Philadelphia, 1980, S. 77-112.
14. Sifra, Aharê Mot, pereq 13,10, ed. Weiss, p. 86a.
15. Mekhilta, Bahodes, Kap. 2, ed. Horovitz-Rabin, S. 209; Sifra, Qedôsîm 9,2, ed. Weiss,

p. 91d ; Sifra, Qedôsîm. 11,21-22, ed. Weiss, p. 93d.
16. Babyl. Talmud Sanhédrin 39b.
17. Sifra. Aharê Mot, parascha 9,8, ed. Weiss, p. 85c,d.
18. Vgl. Jeremia 2,2.
19. Jeremia 35,6-7.
20. Mischna 'Avôda Zara 3,4.

149


	Die "Bräuche der Völker"

