Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Die "Brauche der Volker"

Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE «BRAUCHE DER VOLKER»

von Jakob J. Petuchowski
Hebrew Union College, Cincinnati, U.S.A.

Es liegt in der Natur eines konsequenten Monotheismus, dass er die
Vielgotterei verbietet. Das tat der biblische Monotheismus. Auch bei
Anerkennung nur eines Gottes war die bildliche Darstellung dieses Gottes
im biblischen Israel und im rabbinischen Judentum als «Go6tzendienst»
untersagt. Selbst der Gewinn, den man etwa beim Verkauf von Gegen-
stinden, Speisen oder Getrénken, die zu gotzendienerischen Zwecken
gebraucht werden, machen kann, war strengstens verboten. Man durfte
auch nicht den Anschein erwecken, dass man in irgendeiner Art und
Weise den Gotzendienst unterstiitzt; und viele Seiten des Traktats
Avéda Zara («Gotzendienst») in der Mischna, in der Tosefta, im palésti-
nensischen und im babylonischen Talmud sind der Behandlung dieses
ausserst verzweigten Themas gewidmet.

Daneben kennt das rabbinische Judentum aber auch noch ein weiteres
Verbot, das sich gegen die blosse Nachahmung nichtjiidischer Gebrduche
wendet, selbst dann, wenn durch diese Nachahmung kein ketzerischer
Gedanke und keinerlei Unterstiitzung einer nichtjiidischen Religion
beabsichtigt sein sollte. Die biblische Basis fiir dieses Verbot fand man in
den folgenden Versen im Buch Leviticus:

Thr sollt nicht tun, was man in Agypten tut, wo ihr gewohnt habt ;
ihr sollt nicht tun, was man in Kanaan tut, wohin ich euch fiihre.
Ihre Brauche sollt ihr nicht befolgen. (Lev 18,3).

Ihr sollt euch nicht nach den Briauchen des Volkes richten, das ich vor euren Augen

vertreibe ; denn all diese Dinge haben sie getan, so dass es mich vor ihnen ekelte.
(Lev 20,23).

Jakob J. Petuchowski ist der Sol und Arlene Bronstein Forschungsprofessor fiir Jidisch-
christliche Studien am Hebrew Union College — Jewish Institute of Religion in Cincinnati,
Ohio, U.S.A. — Adresse : 7836 Greenland Place, Cincinnati, Ohio 45237 U.S.A.

141



Von diesen Versen wurde der terminus technicus hugqét hag-géyim
(«Brauche der Volker») abgeleitet, der durch die Jahrtausende, immer
wenn sich Juden an eine neue Kultur anpassten, von den Verteidigern des
Alten auf die Neuerungen angewandt wurde.

So bekdmpften etwa im neunzehnten Jahrhundert die Orthodoxen die
Einfiihrung der Orgel in den liberalen Synagogengottesdienst als eine
Ubertretung des Verbots gegen die «Brduche der Volker». ! Jedoch
wurde dieselbe Bezeichnung innerhalb der Orthodoxie selbst gebraucht,
als z.B. der Griinder der Neuorthodoxie, Samson Raphael Hirsch (1808-
1888), als Rabbiner in Nikolsburg/Méhren den alten Brauch, Trauungen
unter dem freien Himmel vorzunehmen, abschaffte und diese Zeremonie
in die Synagoge verlegte. Da Christen ihre Trauungen in den Kirchen
feiern, erschien es den Altfrommen in Nikolsburg, als ob ihr Rabbiner nun
die «Briduche der Volker» nachahmen wollte. 2

Das klassische Zeitalter fiir die Formulierung des Begriffs «Briduche
der Volker» und fiir die Diskussionen iiber seine Anwendung war die Zeit
der Tannaiten, etwa vom ersten vorchristlichen Jahrhundert bis zum
dritten Jahrhundert der gewohnlichen Zeitrechnung. Das war die Zeit, in
der das rabbinische Judentum geprigt wurde. Auch war es die Zeit, in der
die palastinensische Judenheit einen Teil der hellenistisch-romischen Welt
bildete.

II

Unter den «Briduchen der Volker», die einen besonders negativen
Eindruck auf die Rabbinen machten, waren die sexuellen Verhiltnisse der
heidnischen Gesellschaft. Eine frithrabbinische Definition der «Brauche
der Volker» beschriankt sich sogar auf die Aufzdhlung von Ehebruch,
Sodomie, Homosexualitit und Polyandrie.3 Dass es sich dabei nicht etwa
um einen «jidischen Fremdenhass» handelt, geht schon daraus hervor,
dass sich der Apostel Paulus in Rom 1,26-27 einer ganz dhnlichen
Beschreibung seiner Zeitgenossen bedient.

Diese Auffassung der «Brauche der Volker» fand ihren Niederschlag
in der Gesetzgebung. So heisst es z.B., dass man kein Vieh in den
Gasthofen der Heiden unterbringen und keine (jiidische) Frau mit ihnen
allein sein darf, weil man ihnen inbezug auf Sittlichkeit nicht trauen
kann. ¢ Dass selbst ein so «hellenisierter» Konig wie Herodes diesen
Verdacht teilte, ist aus Josephus Flavius, Ant XV,2,6 ersichtlich.

142



IT1

Waren nun die sexuellen Mores der Heidnischen Welt ein Haupt-
bestandteil der «Briuche der Volker» nach rabbinischer Ansicht, so
galten den Rabbinen auch, scheinbar im gleichen Masse, die Haupt-
vergniigen der damaligen Welt, wie Theater, Zirkus und Spiele, als
«Brauche der Volker» par excellence. 5 Die Spiele standen ja unter dem
Zeichen des Gotzendienstes, und die Kdmpfe in der Arena fiihrten zur
Grausamkeit und zum Blutvergiessen — beides vom Judentum verpdnt.
Und nicht nur vom Judentum! Denn gerade auf diesem Gebiet weisen
rabbinische und christliche Quellen hochstinteressante Parallelen auf, wie
hier an einigen Beispielen gezeigt werden soll.

Tosefta Avéda Zara 2,5-6: Tertullian, De Spectaculis, Kap. 3:

Wer in die Theater der Nichtjuden geht,
verstosst gegen das Verbot des Gotzen-

Freilich, mit derselben Bestimmtheit (mit
der die Schrift Mord, Gotzendienst, Ehe-

dienstes. Das ist die Meinung Rabbi Meirs.
Die Weisen aber sagen: « Wenn dort Opfer
gebracht werden, dann ist der Besuch der
Theater wegen Gotzendienst verboten. Wer-
den aber keine Opfer dort gebracht, dann ist

bruch und Betrug verbietet) finden wir nir-
gends ausgesprochen: «Du sollst nicht in
den Zirkus gehen; nicht ins Theater; nicht
dem Wettkampf und den Spielen zu-
schauen!» Jedoch finden wir, dass sich auf

unseren Fall jener erste Ausspruch Davids
bezieht: « Wohl dem Mann, der nicht dem
Rat der Frevler folgt, nicht auf dem Weg der
Siinder geht, nicht im Kreis der Spotter
sitzt.» (Ps 1,1.)

der Besuch der Theater wegen «Kreis der
Spotters (Ps 1,1) verboten. » :

Was diese Parallele so verbliiffend macht, ist nicht so sehr die
Tatsache, dass die Rabbinen und der Kirchenvater negativ auf die
beliebten Zeitvertreibe ihrer Umgebung reagiert haben. Sie kdnnten ja
von einander unabhéngig auf denselben Gedanken gekommen sein. Auch
sollte es uns nicht iiberraschen, dass der Kirchenvater und die Rabbinen
es notwendig fanden, einen «Schriftbeweis» zu erbringen, da ja der eine
wie auch die anderen auf der Grundlage der hebridischen Bibel ihre
religiésen Lehren verkiindeten. Aber der spezifische «Schriftbeweis», der
hier von beiden gewidhlt wurde, macht es fast unmdoglich anzunehmen,
dass Tertullian und die Rabbinen hier nicht eine ihnen gemeinsame Quelle
benutzt haben. Gewohnlich gilt ndmlich fiir die rabbinische Gesetzgebung
nur ein Vers aus dem Pentateuch, aber nicht aus den Propheten und
Hagiographen, als zwingender «Schriftbeweis». Verse aus den Propheten
und Hagiographen konnen allenfalls als « Andeutung» oder « Anlehnung»
(remez, ‘asmakta) dienen, aber nicht als «Beweis». 6

143



Nun haben wir aber bereits darauf hingewiesen, dass Theater, Zirkus
und Spiele ohnehin den Rabbinen als «Briduche der Volker» galten, fiir
deren Bezeichnung als Verbot ihnen Lev 18,3 und 20,23 im Pentateuch
leicht zur Verfiigung standen. Sie benutzten hier also nur eine «Anleh-
nung», wenn sie Psalm 1,1 zitierten. Und auch Tertullian ist sich bewusst,
dass dieser «Beweis» nicht gerade die volle Uberzeugungskraft der
biblischen Verbote von Mord, Ehebruch, usw. in sich birgt. Dennoch
haben sowohl die Tosefta wie auch Tertullian Psalm 1,1 als « Anlehnung»
angefiihrt! Da aus chronologischen Griinden Tertullian nicht die Tosefta
(in der Form, in der sie uns vorliegt) zitiert haben kann, und da die Tosefta
wohl kaum den Verfasser einer «Adversus Iudaeos»-Schrift als mass-
gebliche Autoritit angefiihrt haben wird, ldsst sich vermuten, dass Teile
der rabbinischen «miindlichen Lehre» auch Kirchenvitern wie Tertullian
nicht ganz unbekannt (und auch nicht ganz unannehmbar) waren.

Manchmal kann sogar die ausfiihrlichere Darstellung des Kirchen-
vaters ein erhellendes Licht auf einen knappen und lakonischen rabbi-
nischen Text werfen. Wenn es z.B. im Sifré heisst : «Du sollst nicht sagen :
«Weil sie in einer Toga ausgehen, will auch ich in einer Toga ausgehen.
Weil sie in Purpur gekleidet ausgehen, will auch ich in Purpur gekleidet
ausgehenm»», und Sifré dieses Verbot aus Dtn 12,30 ableitet («Erkundige
dich nicht nach ihren Géttern»), 7 dann ist zunichst der Zusammenhang
zwischen Verbot und Schriftbeweis nicht ganz klar, denn der Beweis, dass
die Toga mit den Gottern zusammenhéngt, fehlt. Tertullian aber stellt die
Verbindung her, wenn er erklidrt: «Der Purpur und die sonstigen
Abzeichen von Wiirden und Amtern sind der den letzteren von Anfang an
anhaftenden Idololatrie gewidmet und tragen den Schandfleck ihrer
Unbheiligkeit an sich.» 8Und wenn, in einer Auslegung von Lev 18,3 («Ihre
Brauche sollt ihr nicht befolgen»), der Sifra erklédrt: «Das bedeutet, dass
ihr nicht ihren religidsen Briauchen (nimiisét) folgen sollt, den Dingen, die
besonders fiir sie verordnet worden sind, wie Theater, Zirkus und
Arena», ? dann macht Tertullian den religiésen Charakter von Theater
und Spielen klar, indem er sagt: «Denn schon von Anfang an hat man die
Spiele zweifach charakterisiert: als heilige und als Leichenspiele, d.h.
solche fiir die Gotter der Heiden und solche fiir die Toten.» 10

Bemerkenswert ist auch, dass die Tosefta und die «Apostolischen
Konstitutionen», die beide das Verbot, die Spiele zu besuchen, enthalten,
trotzdem mit denselben Ausnahmefillen rechnen. Rabbi Nathan erlaubt
dem Juden, die Theater und Spiele zu besuchen, wenn er dort durch sein
flehendes Geschrei das Leben eines verwundeten Kédmpfers retten kann,
oder als Zeuge des Todes von jemandem es dessen Witwe ermoglichen
kann, sich wieder zu verheiraten. ! So erlauben auch die « Apostolischen

144



Konstitutionen» einem Christen, die 6ffentlichen Veranstaltungen und die
Spiele zu besuchen, wenn er dort einen Sklaven kaufen und daher eine
Seele retten kann. 12

v

Aber nicht immer kommen Synagoge und Kirche, trotz gleichen
Voraussetzungen und demselben «Schriftbeweis», zu identischen Folge-
rungen. Dafiir das folgende Beispiel:

Mekhilta, Kaspa, Kap. 20 (ed. Horovitz-
Rabin, S. 332):

«Den Namen eines anderen Gottes sollt ihr
nicht aussprechen, er soll dir nicht iiber die
Lippen kommen» (Exodus 23,13). ... Einer
soll nicht zum anderen sagen: « Wo wohnst
du? Am Ort eines gewissen Gotzen ?» Oder :
«Warte auf mich bei einem gewissen
Gotzen!»

Tertullian, De Idoiolatria, Kap. 18:

Das Gesetz (Ex 23,13) verbietet uns, die
heidnischen Gotter zu nennen. Aber sicher-
lich verbietet es uns nicht, ihre Namen aus-
zusprechen, da uns ja das tdgliche Leben
dazu zwingt. Denn sehr haufig sieht man
sich gezwungen, z.B. den Ausdruck zu ge-
brauchen : «Im Tempel des Askulap findest

du ihn.» Oder: «Ich wohne in der Isis-
gasse.» ... Die Vorschrift in Ex 12,13 be-
deutet nur, dass wir sie nicht «Gotter»
nennen diirfen.

Fast sieht es so aus, als ob sich Tertullian hier bewusst der rabbi-
nischen Exegese entgegensetzt. In der Tat hat dann auch, geschichtlich
gesehen, das Judentum sich viel strenger an das Vzrbot der « Briauche der
Volker» gehalten als das Christentum — was mit ein Grund dafiir sein
diirfte, dass in der Spitantike die Konkurrenz zwischen Judentum und
Christentum auf dem Gebiet der Heidenmission zugunsten des Christen-
tums ausfiel. Womit hier nicht gesagt sein will, dass die Problematik der
«Brauche der Volker» die Kirche nicht noch weiterhin beschiftigte,
wofiir die Diskussion unter den Jesuiten im siebzehnten Jahrhundert iiber
die Missionsstrategie in China ein treffliches Beispiel liefert. 13

Bei den Juden dagegen war man auf immer weiter verzweigte
Anwendung des Verbots von den «Brauchen der Volker» aus. Es ging
jetzt um mehr als die Selbst-Abgrenzung der jiidischen Gemeinden von
den sexuellen Sitten und den Zeitvertreiben der Umwelt. Man versuchte
krampfhaft, wenn auch nicht immer mit Erfolg, das ungetriibt zu erhalten,
was sich von der viterlichen Religion und Sitte bei der Zerstorung von
Staat und Tempel noch hatte retten lassen. Und das bezog sich auch auf

145



Sprache, Namen, Kleidung und Haartracht (was sich ja bei den heutigen
Chassidim — allerdings mit erheblicher Verschiebung des terminus a quo,
der bei ihnen etwa das achtzehnte Jahrhundert in Polen ist — immer noch
bemerkbar macht). Die Anziehungskraft der heidnischen Welt war stark,
und das Judentum musste sich der Herausforderung einer Kultur stellen,
deren Devise «das Gute, das Wahre und das Schone» lautete. Die
Rabbinen verstanden sehr wohl, dass der «bose Trieb» im Juden von den
«Brauchen der Volker» behauptete, dass sie schéner seien als die
jiidischen Bréduche. 14

Das Resultat war, dass sich eine Art der Selbst-Absonderung ent-
wickelte, die jegliche Nachahmung der Aussenwelt verwarf, und die in der
Ablehnung aller «Briauche der Volker» einen Bestandteil der « Heiligkeit»
sah. 15 Diese Einstellung so zu betrachten, als ob hier eine Not zur Tugend
gemacht wiirde, ware aber verfehlt. Es war eine Notwendigkeit nur fiir
diejenigen, die in der Erhaltung des Judentums eine Tugend sahen, und
die daher bereit waren, fiir diese Erhaltung die erforderlichen Opfer zu
bringen. Die Umwelt hitte ja das Verschwinden des Judentums recht
gerne gesehen; und es gab auch Juden, die sich das Leben durch die
vollige Assimilation an die Umwelt leicht machten. Fiir die Juden aber, die
Juden bleiben wollten, war das immer weiter um sich greifende Verbot der
«Brauche der Volker» ein ganz selbstverstindlicher Abwehrmecha-
nismus.

So miissen auch wir diese Selbst-Absonderung beurteilen. Es geht hier
nicht darum, ob wir die Beibehaltung dieser strengen Gesetzgebung fiir
die heutige Zeit befiirworten oder nicht. (Darin unterscheiden sich
judische Orthodoxie und jiidisch-religioser Liberalismus, wie auch ver-
schiedene Stréomungen innerhalb der Orthodoxie selbst.) Es geht darum,
ein geschichtliches Phdnomen in seinem geschichtlichen Rahmen zu
verstehen. Und dabei miissen wir zum Schluss kommen, dass die jiidische
Selbst-Absonderung im hellenistisch-romischen Zeitalter unumgénglich
war wenn wir die Erhaltung der Juden und des Judentums als etwas
Positives betrachten.

v

Diese Folgerung ist um so berechtigter als die Selbst-Absonderung in
der Praxis gar nicht immer so streng war, wie in der Theorie. Das geben
die alten Rabbinen selbst zu: In Ez 5,7 wirft der Prophet seinen Horern
vor, dass sie nicht «nach den Brauchen der Volker ringsum gehandelt
haben.» Aber in Ez 11,12 schimpft er mit seinen Horern, weil sie ja «nach

146



den Brduchen der Vélker ringsum gehandelt haben.» Einige moderne
Bibelkritiker 16sen das Problem durch Streichung des kleinen hebriischen
Wortes lo («nicht») in Ez 5,7, so dass der Prophet an beiden Stellen das

Handeln «nach den Brdauchen der Volker ringsum» riigt. Aber diese
Losung des Problems stand den alten Rabbinen nicht offen. Sie be-
haupten, dass Ezechiel seinen Horern vorwarf, nicht nach den guten
Briauchen der Volker, sondern nur nach ihren schlechten Briduchen
gehandelt zu haben. 16 Es gibt also nach rabbinischer Auffassung doch
gute «Brauche der Volker», die von den Juden hitten befolgt werden
sollen!

Ein zweites Mal lédsst sich die rabbinische Literatur iiber eine Ein-
schriankung des negativen Begriffs « Brauche der Volker» vernehmen, und
zwar in dem locus classicus der rabbinischen Auslegung von Lev 18,3:

«Ihr sollt nicht tun, was man in Agypten tut; ... ihr sollt nicht tun, was man in
Kanaan tut ... .» Bedeutet das, dass die Israeliten keine Gebiude bauen diirfen, wie es
die anderen Volker tun; dass sie keine Pflanzungen anlegen diirfen, wie es die anderen
Volker tun? Nein, das bedeutet es nicht! Daher sagt auch die Schrift: «Ihre Briuche
sollt ihr nicht befolgen.» Das bezieht sich nur auf die Briauche, die sie aus der Zeit ihrer
Ahnen iibernommen haben, wie z.B. dass ein Mann geschlechtlichen Verkehr mit
einern Mann hat, eine Frau mit einer Frau; und dass ein Mann eine Frau und ihre
Tochter heiratet und eine Frau zwei Ménner heiratet. 17

Die Frage nach Gebéduden und Pflanzungen scheint keine rein theore-
tische gewesen zu sein. Durch die ganze hebréische Bibel zieht sich der
Kampf zwischen zwei verschiedenen Lebensweisen, der nomadischen und
der sesshaften. So mancher Prophet betrachtete und idealisierte die Zeit
der Wiistenwanderung als die «Flitterwochen» in der «Ehe» von Gott und
Israel. 18 Erst die Ansiedlung im Land Kanaan und die Urbanisierung mit
ihrer unvermeidlichen Erschlaffung des sittlichen Lebens fiihrten zu der
Ubernahme von heidnischen Kultformen, die von den Propheten als
Israels «Untreue» Gott gegeniiber bezeichnet wurde. Allerdings wollten
die Propheten im allgemeinen die Zeit nicht riickgidngig machen. Sie
bestanden nur darauf, dass man zu der alten Sittlichkeit und der reinen
Gottesverehrung zuriickkehre.

Einige Randgruppen aber scheinen sich nie mit den neuen Lebens-
verhéltnissen abgefunden zu haben. In den Tagen des Propheten Jeremia
gab es noch die Sekte der Rechabiter, die sich streng an die Anordnungen
ihres Griinders Jonadab ben Rechab hielten: «lhr sollt niemals Wein
trinken, weder ihr selbst noch eure S6hne. Auch sollt ihr kein Haus bauen,
keine Saat bestellen, keinen Weinberg pflanzen oder besitzen. Vielmehr

147



sollt ihr euer Leben lang in Zelten wohnen, damit ihr lange lebt in dem
Land, in dem ihr euch als Fremde aufhaltet.» 1°

Die Rechabiter hat es wahrscheinlich in der friithrabbinischen Zeit
nicht mehr gegeben. Dafiir, wozu die Qumransekte ein Beispiel liefert, gab
es andere Gruppen, die mit der stddtischen Kultur nicht einverstanden
waren. Derartige Randgruppen gibt es ja in allen Religionen. Auch das
Judentum hitte als Ganzes eine dementsprechende Form annehmen
konnen. Um so wichtiger ist die Tatsache, dass das rabbinische Judentum
diese Art von Zivilisationsverneigung abgelehnt hat. Die Juden sollten
kein Volk von Rechabitern werden. Die Zeit sollte nicht riickgéngig
gemacht werden ; und nur diejenigen Bestandteile der allgemeinen Kultur,
die sich mit den sittlichen Normen der Tora nicht in Einklang bringen
liessen, sollten vermieden werden.

Gewiss widerspricht die soeben gezeichnete Einstellung anderen
Stellen in der rabbinischen Literatur, in denen jegliche Nachahmung der
«Brauche der Volker» in Bausch und Bogen untersagt ist. Das entspricht
ganz der Art der rabbinischen Literatur, die zu jedem Thema die
verschiedensten Meinungen aufnimmt und es dann den Dezisoren einer
jeden Generation iiberldsst, die Entscheidung zu féllen. Auch sind
Temperament und Charakter der verschiedenen rabbinischen Meister zu
beriicksichtigen, wie auch die sich stindig wandelnden politischen
Verhiltnisse.

Interessant ist der Fall von Rabban Gamaliel II., der im Bade der
Aphrodite zu Akko baden ging. Von einem heidnischen Philosophen
deshalb zur Rede gestellt, erklarte Gamaliel: «Ich habe mich nicht in das
Gebiet der Statue der Aphrodite begeben. Vielmehr ist sie in mein Gebiet
gekommen. Man sagt ja auch nicht: «Das Bad ist der Aphrodite zur Zierde
gemacht worden», sondern: <Eine Aphrodite ist dem Bade zur Zierde
gemacht worden.»» Ferner wies er darauf hin, dass sich das Verbot, vom
Gotzendienst einen Nutzen zu haben, nur auf Gotzen bezieht, die
tatsdchlich als Gottheiten verehrt werden, was aber auf den Fall der
Aphrodite des Bades nicht zutrifft. 20

Nun féllt es einem nicht schwer, an andere Rabbinen in anderen Zeiten
und an anderen Orten zu denken, die sich unter dhnlichen Umstdnden
eher das Vergniigen eines Bades versagt hitten. Im Falle Gamaliels II.
aber, wie auch in der Absage des rabbinischen Judentums an die
rechabitische Weltanschauung, siegte der gesunde Menschenverstand.

Der Begriff «Brauche der Volker» wird wohl stets ein Diskussions-
gegenstand unter Juden bleiben, und jedes Zeitalter wird die Frage neu
beantworten miissen, ob dieser oder jener Bestandteil der allgemeinen

148



Kultur sich mit den Lehren des Judentums vereinbaren ldsst, oder ob er als
ein dem jiidischen Wesen widersprechender «Brauch der Vélker» zu
verwerfen ist. Dass sich aber in einem gegebenen Fall alle Juden dariiber
einig sein werden, ist dabei kaum anzunehmen.

ANMERKUNGEN

. Vgl. etwa die vom Hamburger Rabbinatskollegium veranlasste Gutachtensammlung

Eleh Divré Hab-Berith. Altona, 1819.

Vgl. Noah H. Rosenbloom, Tradition in an Age of Reform — The Religious Philosophy
of Samson Raphael Hirsch. Philadelphia, 1976, S. 92.

Sifra, '‘Aharé Mét, parascha 9,8, ed. Weiss, p. 85c,d.

Mischna ‘Avéda Zara 2,1; Tosefta ‘Avéda Zara 3,2, ed. Zuckermandel, S. 463.

Sifra. Aharé Mét. pereq 13,9, ed. Weiss, p. 86a; Tosefta Avéda Zara 2,5 — 6, ed.
Zuckermandel, S. 462; babyl. Talmud *Avoda Zara 18 b.

Vgl. Wilhelm Bacher, Die exegetische Terminologie der jiidischen Traditionsliteratur.
Zweiter Teil. Leipzig, 1905, S. 13.

Sifre Deuteronomium § 18, ed. Finkelstein, S. 147.

Tertullian, De Idololatria, Kap. 18.

. Sifra, Aharé Mot, pereq 13,9, ed. Weiss, p. 86a.

Tertullian, De Spectaculis, Kap. 6.

. Tosefta Avéda Zara 2.7, ed. Zuckermandel, S. 462.

. Apostolische Konstitutionen 11, 7, Ixii.

. Vgl. Michael Pollak, Mandarins, Jews, and Missionaries. Philadelphia, 1980, S. 77-112.

. Sifra, Aharé M6t, pereq 13,10, ed. Weiss, .p. 86a.

. Mekhilta, Bahode¥, Kap. 2, ed. Horovitz-Rabin, S. 209; Sifra, QeddSim 9,2, ed. Weiss,

p. 91d; Sifra, Qedésim, 11,2122, ed. Weiss, p. 93d.

. Babyl. Talmud Sanhedrin 39b.

. Sifra, Aharé M6t, parascha 9.8, ed. Weiss, p. 85c,d.
. Vgl. Jeremia 2,2.

. Jeremia 35,6-7.

. Mischna ‘Avéda Zara 3 4.

149



	Die "Bräuche der Völker"

