Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Wie einzigartig war das altisraelitische Recht?
Autor: Locher, Clemens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WIE EINZIGARTIG
WAR DAS ALTISRAELITISCHE RECHT ?

von Clemens Locher

«Hiermit lehre ich euch, wie es mir der Herr, mein Gott, aufgetragen
hat, Gesetze und Rechtsvorschriften ... Ihr sollt auf sie achten und sollt
sie halten. Denn darin besteht eure Weisheit und eure Bildung in den
Augen der Volker. Wenn sie dieses Gesetzeswerk kennenlernen, miissen
sie sagen: In der Tat, diese Nation ist ein weises und gebildetes Volk.
Denn welche grosse Nation ... besisse Gesetze und Rechtsvorschriften,
die so gerecht sind wie alles in dieser Weisung, die ich euch heute vor-
lege?»

Aus: Deuteronomium 4, 5-8.

Das Thema der vorliegenden Nummer der «Judaica» wird hier fiir die
biblisch-alttestamentliche Zeit behandelt. Methodisch wird dabei die
hebriische Bibel (das Alte Testament) unter den Voraussetzungen der
modernen historisch-kritischen Forschung gelesen. Im Rahmen dieser
Wissenschaft und des Versuchs einer theologischen Systematisierung
ihrer Ergebnisse ist immer wieder gefragt worden, worin denn nun die
«FEinzigartigkeit» oder wenigstens die «Originalitédt» des alten Israel und
seiner Heiligen Schrift bestanden habe. Die stidndig fortschreitenden
Entdeckungen der Archédologen (Bauten, kiinstlerisch-handwerkliche Er-
zeugnisse, vor allem Texte) werfen diese Frage immer wieder neu auf. Das
hat z.B. in den letzten fiinf Jahren die noch keineswegs abgeschlossene
Auseinandersetzung um die Textfunde von Ebla (Syrien, Mitte 3. Jahr-
tausend v. Chr.) und um deren Bedeutung fiir die Bibel gezeigt ..

Eine traditionelle Antwort ldsst sich sicher nicht mehr halten: das
«Besondere» der Bibel und des Volkes Israel komme in seinem Eingott-
glauben zum Durchbruch, der im Gegensatz zum Polytheismus der
heidnischen Umwelt stehe 2 Aber auch ein anderer Antwortversuch hat
sich in den letzten Jahren als fragwiirdig erwiesen: das «Geschichts-

P. Clemens Locher SJ ist Mitredaktor der Zeitschrift « Orientierung», Zirich. Er arbeitet an
einer Dissertation iiber den altorientalischen Hintergrund des deuteronomischen Eherechts.
Adresse : Scheideggstr. 45, CH — 8002 Ziirich.

130



denken», die Vorstellung eines primdr in der Geschichte wirkenden
Gottes, die man in der christlichen, besonders protestantischen Exegese
jahrzehntelang als das Ureigenste Israels betrachtet hat. Diese Auffassung
hat sich klassisch und bis heute einflussreich in Gerhard von Rads
«Theologie des Alten Testaments» (Bd. I, 41962; Bd. II, 41965) nieder-
geschlagen, in der man z.B. folgende Sitze lesen kann: « Typisch fiir den
Jahweglauben ist seine Bindung an gottliche Geschichtssetzungen, typisch
ist die stdndige Neuaktualisierung dieser gottlichen Setzungen oder
Ereignisse bis hin zu den Neuaktualisierungen in der eschatologischen
Botschaft der Propheten ...» (Bd. II, S. 447). Es ist aber nicht zu iiber-
sehen, dass die Anschauung von einem geschichtsméchtigen Gott auch im
Alten Orient verbreitet und also kein Spezifikum Israels war 3,

In den letzten 20 Jahren ist die Frage nach diesem Spezifikum auch im
Bereich des Rechts gestellt worden. Wie zentral dieser Teil des Alten
Testaments ist, braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden. Im
deutschen Sprachraum wurde in den 60er Jahren vor allem iiber
sprachliche Formen und Gattungen des altisraelitischen Rechts diskutiert
— eine spidte Nachwirkung des berithmten Aufsatzes von Albrecht Alt
«Die Urspriinge des israelitischen Rechts» (1934), der die wichtige, aber
im Lichte der weiteren Forschung zu differenzierende Unterscheidung
von zwei biblischen Rechtstypen eingefiihrt hat: «kasuistisches», d.h.
«profanes», allgemein orientalisches Recht und «apodiktisches», d.h.
«volksgebunden israelitisches und gottgebunden jahwistisches» Recht 4
Die Diskussion, um die es uns im folgenden geht, wurde aber vor allem in
englischer Sprache gefiihrt. An ihr waren und sind sowohl jiidische wie
christliche Fachleute der Theologie und der Rechtsgeschichte beteiligt.
Hier standen die Inhalte der Gesetzespartien des Pentateuchs im Zentrum
des Interesses. Vor allem ging es um die Frage, ob sich aus den
naturgemdss immer partikuldr und fiir den jeweiligen Spezialfall formu-
lierten Rechtssidtzen der Bibel spezifisch israelitische Rechtsgrundsdtze
herausdestillieren liessen. Solche Prinzipien wiren dann anderen Prin-
zipien gegeniiberzustellen, die sich aus den Gesetzessammlungen der
Umwelt ergdben — also aus den sumerischen (Codex Ur-Nammu, Codex
Lipit-Ischtar), akkadischen (Gesetze von Eschnunna, Codex Hammurapi,
Mittelassyrische Gesetze) und hethitischen «Codices». °

Im folgenden wird ein Grundaxiom der historisch-kritischen For-
schung im Bereich des biblischen Rechts vorausgesetzt, nidmlich die
Unterscheidung von vier grossen, urspriinglich unabhéngigen und erst
spiter in das Gesamt des Pentateuchs integrierten Gesetzeskorpora oder
Rechtssammlungen, die man je einer bestimmten Epoche der Geschichte
Israels zugeordnet hat:

131



1. Bundesbuch (Bb) = Ex 20,22 — 23,33 (12./11. Jh. v. Chr.)
2. Deuteronomium = Dtn 12 — 26 (7. Jh. v. Chr.)

3. Heiligkeitsgesetz(H) = Lev 17 — 26 (6. Jh. v. Chr.)

4. Priestergesetze = Ex 25 — Num 10

(mehrere Sammlungen verschiedener Kultvorschriften aus unter-
schiedlicher Zeit)

Die literarkritische Aussonderung dieser Gesetzesblocke, iliber die sich
praktisch ein Konsens der Forschung gebildet hat € und ihre chronolo-
gische Ansetzung kann hier nicht ndher begriindet werden. Man darf
iibrigens nicht vergessen, dass die Datierung einer Gesetzessammlung
noch nichts {iber das Alter der in ihr zusammengestellten Einzelgesetze
besagt : diese konnen z.T. erheblich ilter sein.

Strafrecht als Ausdruck der Wertordnung einer Gesellschaft?

Ausgangspunkt der Diskussion war ein im Jahre 1960 veroffentlichter
Artikel des amerikanisch-israelischen Bibelwissenschaftlers Moshe
Greenberg : «Some Postulates of Biblical Criminal Law» 7. Methodisch ist
dieser Aufsatz, wie B. S. Jackson (s.u.) zu Recht festgestellt hat, Ausdruck
eines «new conservatism» im Studium des biblischen Rechts. Greenberg
wendet sich namlich gegen den iiblichen Versuch, anscheinende Wider-
spriiche zwischen einzelnen biblischen Gesetzen mit dem literarkritischen
«Seziermesser» zu beseitigen. Die Gesetze seien in der Haltung des
Kommentators bzw. des Richters auszulegen, der sie auf die ihm
vorliegenden Fille anzuwenden hat. Ferner diirfe man die einzelnen
Vorschriften nicht aus ihrem Systemzusammenhang reissen : nicht auf den
Vergleich isolierter Fille komme es an, sondern auf den Vergleich von
«Rechtssystemen oder —ideologien». Deshalb sei nach den «Schliissel-
begriffen» bzw. « Werturteilen» zu fragen, die dem biblischen bzw. den
altorientalischen Rechten zugrundeliegen. Deren Unterschiede gehen
dann nicht mehr auf das Konto einer mehr oder weniger fortgeschrittenen
Entwicklung — z.B. das Bundesbuch als Zeugnis einer gegeniiber dem
Codex Hammurapi «archaischeren» Rechtsstufe —, sondern sind Aus-
druck unterschiedlicher Wertsysteme.

Die drei hauptsachlichen «Postulate», die Greenberg herausgestellt
hat, seien genannt:

1. Die biblischen Gesetze sind géttlichen Ursprungs, was zur Folge
hat, dass Verstosse gegen das Strafrecht gleichzeitig Stinden gegen Gott
sind und dass daher eine Begnadigung bzw. Strafmilderung durch
menschliche Instanzen ausgeschlossen ist. Dies gilt z.B. fiir den Fall des

132



Ehebruchs. Vollig anders im Codex Hammurapi, als dessen Autor der
Konig gilt: Der den Ehebruch regelnde Paragraph 129 behilt dem
betrogenen Ehemann ausdriicklich das Recht vor, seine Frau zu be-
gnadigen — was jedoch mit der Begnadigung ihres Liebhabers einher-
gehen muss 8:

«Wenn die Ehefrau eines Mannes mit einem anderen jungen Mann beim Schlafen
ertappt wird, so soll man sie (beide) binden und ins Wasser werfen. Wenn der Gatte
seine Frau am Leben ldsst, so wird auch der Konig seinen Sklaven (d.h. den Ehebrecher)
am Leben lassen.»

2. Menschliches Leben ist von unschditzbarem Wert, es kann weder
durch Geld noch durch Sachwerte aufgewogen werden ; daher ist z.B. im
Falle von Mord eine finanzielle Entschéidigung zugunsten der Familie des
Opfers ausgeschlossen — auch hier anders als nach manchen altorienta-
lischen Rechtssétzen.

3. Im Bereich der menschlichen Justiz (nicht jedoch vor Gott: vgl. z.B.
Dtn 5,9) wird — auch hier im Unterschied zur Praxis der Umwelt — nur
das schuldige Individuum bestraft. Kollektive oder stellvertretende
Haftung ist ausgeschlossen.

Greenbergs Untersuchung musste relativ ausfiihrlich dargestellt
werden, weil sie — wie gesagt — die Grundlage der anschliessenden
Diskussion gebildet hat. Die an ihn positiv oder negativ ankniipfenden
Forschungsbeitrige koénnen aus Platzgriinden nur recht kurz zu Wort
kommen. Wir konzentrieren uns dabei besonders auf die Ausfithrungen
zur Behandlung des Ehebruchs ® in der Bibel und in den Keilschrift-
rechten.

Diskussion am Beispiel des Ehebruchs

Greenbergs Thesen wurden zehn Jahre spéter (1970) in zwei praktisch
gleichzeitig veroffentlichten Monographien eines israelischen und eines
britischen Bibelwissenschaftlers aufgegriffen: Shalom M. Paul bzw.
Anthony Phillips 1°. Paul folgt in seiner Monographie iiber den Hauptteil
des Bundesbuches (Ex 21,2 — 22,16) der von Greenberg empfohlenen
Methode des Kommentators; in detaillierter Gegeniiberstellung zeigt er
Unterschiede und Gemeinsamkeiten von biblischem und keilschriftlichem
Recht auf. Wie Greenberg ist er der Uberzeugung (vgl. bes. S. 99-105),
dass es zwischen beiden Rechtskulturen fundamentale Unterschiede gibt.

133



In unserem Zusammenhang ist die Doktorarbeit von A. Phillips iiber
den Dekalog wichtiger. Er vertritt die These, dass der Dekalog die
«Verlassung» (aus der Perspektive Jahwes) bzw. das «Strafrecht» (aus der
Perspektive Israels) des Volkes Israel in vorexilischer Zeit gewesen sei.
Entsprechend habe man in Israel anders als in der Umwelt zwischen dem
nur Kapitaldelikte umfassenden Strafrecht («criminal law») und anderen
Rechtsbereichen («civil, customary, family and cultic law») eindeutig zu
unterscheiden gewusst. Der Dekalog sei zwar erweitert und neu inter-
pretiert worden ; aber das gesamte israelitische Strafrecht lasse sich auf
seine zehn Gebote zuriickfiihren. Dieser «Reduktion» der Rechtssitze der
Bibel auf den Dekalog 1! ist der Hauptteil von Phillips’ Arbeit gewidmet.
Wenn auch manche Textdeutungen im Dienste der vertretenen These
gezwungen wirken, entsteht hier doch ein beeindruckendes, einheitliches
Gesamtbild des israelitischen Strafrechts, dessen geschichtliche Ent-
wicklung zum Schluss skizziert wird (S. 153-189).

Da Phillips seine Thesen in Auseinandersetzung mit der vor allem vom
Rechtshistoriker Bernard §. Jackson und vom Alttestamentler Henry
McKeating gedusserten Kritik weiter ausgebaut hat (s.u.), geniigen die
bisherigen Andeutungen vorldufig.

Die grundsétzlichste Kritik an Greenbergs und Phillips’ Unterfangen
stammt aus der Feder von B. §. Jackson. Sein 40seitiger, an Beobachtun-
gen und FEinsichten reicher Beitrag «Reflections on Biblical Criminal
Law» 12kann hier nicht ausreichend gewiirdigt werden. Gegen Greenberg
zweifelt Jackson daran, dass sich abstrakte Rechtsgrundsidtze — deren
Existenz er nicht unbedingt leugnet — aus den konkreten Gesetzesvor-
schriften erheben lassen. So kénne man z.B. aus manchen Bestim-
mungen unterschiedliche Prinzipien ableiten, und es bleibe letztlich eine
Ermessensfrage, welches man als dem einzelnen Text eher entsprechend
betrachte. Greenbergs Postulat der biblischen «Inkommensurabilitidt von
menschlichem Leben und Eigentum » wird von Jackson einer detaillierten
Kritik unterzogen. An die Adresse von Phillips und seiner «kithnen und
originellen Theorie» bemerkt er, dass die Unterscheidung von Straf- und
Privatdelikten, an den Texten gemessen, oft problematisch sei.

Immer wieder betont Jackson zu Recht, dass dem biblischen Recht
keineswegs ein geschlossenes altorientalisches Recht gegeniibersteht,
sondern eine Reihe von durchaus eigenstindigen Gesetzeskorpora. Deren
oft nicht in Einklang zu bringende Vorschriften lassen sich tatsédchlich
schwer auf den Generalnenner «anderes kulturelles Wertsystem»
bringen : Das sieht man besonders klar an den Differenzen zwischen den
Gesetzen von Eschnunna und dem Codex Hammurapi, die zeitlich und
rdumlich praktisch denselben Hintergrund haben.

134



Ein im Jahre 1979 veroffentlichter Artikel von H. McKeating 18 vertritt
de facto eine Gegenposition zu A. Phillips, ohne dessen Monographie zu
erwidhnen. McKeating beschrinkt sich auf die biblischen Texte iiber
Ehebruch. Zwischen den einschligigen Gesetzesbestimmungen (bes. Dtn
22,22; Lev 20,10) und der faktischen israelitischen Rechtspraxis habe eine
nicht zu iibersehende Kluft bestanden. Keine einzige Stelle in der Bibel
berichte von einer tatséchlich durchgefiihrten Exekution als Ehebruchs-
strafe. Zwar konne man nicht behaupten, dass Ehebruch nie mit dem Tod
bestraft worden sei; aber alle Anzeichen wiesen darauf hin, dass dies nur
recht selten der Fall war.

Was wissen wir iiberhaupt iiber die Rechtspraxis im alten Israel?
Anders als in Mesopotamien, wo sie uns iiber zahlreiche Rechtsurkunden
zugéanglich ist, haben wir fiir Israel nur indirekte Zeugnisse in er-
zdhlenden, prophetischen und weisheitlichen Texten. McKeating ist nun
der (nicht unproblematischen) Ansicht, dass Erzdhlungen und weisheit-
liche Ermahnungen die Rechtswirklichkeit addquater widerspiegelten als
die Gesetze 4 So beruft er sich z.B. auf Spr 6,34f:

«Denn Eifersucht bringt den Ehemann in Wut,

er kennt keine Schonung am Tag der Rache.

Kein Stihnegeld rkofdr) nimmt er an;

magst du auch Geschenke hédufen, er willigt nicht ein.»

Diese Warnung vor Ehebruch setzt nach McKeating voraus, dass sich
der betrogene Ehemann mit einem «Siithnegeld» zufriedengeben konnte
— ohne dass es iiberhaupt zu einer offentlichen Gerichtsverhandlung,
geschweige denn zum Todesurteil kommen musste.

Neben diesem und anderen weisheitlichen Texten zdhlt McKeating
Prophetenstellen (u.a. Hos 2,5) auf, die es seiner Ansicht nach wahr-
scheinlich machen, dass Ehebruch auch anders als mit der in den
Gesetzen vorgeschriebenen gemeinschaftlichen Steinigung geahndet
werden konnte. An diesen Stellen ist davon die Rede, dass einer
Ehebrecherin die Kleider vom Leib gerissen werden und sie in aller
Offentlichkeit nackt zur Schau gestellt wird. Diese Ehrenstrafe (zu der es
in Mesopotamien Vergleichbares gibt) ist nach McKeating wohlver-
standen nicht als zusdtzliche Strafe (wie verschiedentlich angenommen),
sondern als Alternative zur Steinigung aufzufassen.

Von seinem Forschungsinteresse her steht McKeating in einer Reihe
mit vielen Assyriologen, die die Praxisnéhe der keilschriftlichen Gesetzes-
sammlungen bestreiten und in ihnen eher literarisch-ideologische Pro-
dukte als Normen fiir die juristische Praxis sehen 15 McKeating stellt zu
Recht die Frage, ob Gesetze die in einer Gesellschaft geltende Wert-

135



ordnung widerspiegeln miissen. Er unterscheidet zwischen einer «Ethik
des Alten Testaments» — sie sei eine ideale theologische Konstruktion —
und der «Ethik der altisraelitischen Gesellschaft», d.h. den Grundsitzen,
nach denen die damaligen Israeliten tatsidchlich lebten. Fiir sie sei
Ehebruch kein sakrales Vergehen, keine Beleidigung gegen Gott, sondern
allenfalls ein mehr oder weniger anstossiges Verhalten gewesen; es habe
normalerweise im Ermessen des geschidigten Ehemanns gestanden, wie
er darauf reagieren wollte.

Historische Entwicklung des altisraelitischen Strafrechts

Phillips hat sich in zwei gesonderten, aber einander ergidnzenden
Artikeln (1977 bzw. 1981) zunidchst mit Jackson und dann mit McKeating
auseinandergesetzt 16 Er hilt an seiner Auffassung von den spezifischen
Eigenschaften des altisraelitischen Strafrechts im Vergleich zum alt-
orientalischen fest. Gerade weil Israels Gesetzessammlungen in ein
literarisch-theologisches Gewand gekleidet seien, konne es nicht er-
staunen, dass sie «gewisse fundamentale Prinzipien widerspiegeln, auf
denen die israelitische Gesellschaft beruhte».

Was den Ehebruch angeht, so sei dieses Vergehen (aufgrund des Deka-
logverbots) von Anfang an als Siinde gegen Gott und als Kapitalver-
brechen angesehen worden. Die in den Keilschriftrechten zu beobach-
tende Entwicklung von weitgehender Selbsthilfe des geschidigten Ehe-
manns zu immer ausschliesslicherer staatlicher Strafverfolgung (vgl. z.B. §
198 der Hethitischen Gesetze, wo der Konig das letzte Wort hat) habe es
so in Israel nicht gegeben. Dagegen entwirft Phillips — vor allem als
Antwort auf McKeatings Einwinde — ein anderes, plausibles Bild der alt-
israelitischen Rechtsentwicklung in Sachen Ehebruch. Er unterscheidet
drei Hauptstadien:

1. In der Zeit vor der deuteronomischen Reform, also bis ins 7. Jh.,
war Ehebruch zwar — wie z.B. die Erzédhlung Gen 20 und die im Text
noch leicht erschliessbare Vorstufe von Lev 20,10 zeigen — bereits ein
Kapitaldelikt, aber nur der schuldige Mann war dafiir haftbar zu machen.
Die Bestrafung der Frau war — im Rahmen des Familienrechts 17 — Sache
des «pater familias», d.h. des Ehemanns. Dieser konnte seine Frau
keinesfalls toten, aber er wird sie normalerweise verstossen haben. Die
Verstossung der Frau (durch Aussprechen der «Scheidungsformel») war
in diesem Fall begleitet von der Entkleidung und Zurschaustellung der
nackten Frau: dadurch wurde ihre Treulosigkeit Offentlich als Schei-

136



dungsgrund kundgemacht. Von einer Alternative zur Steinigung (wie
McKeating meinte) ist keine Rede, denn von dieser Gemeinschaftsstrafe
war die Frau damals noch ausgenommen.

2. Durch die deuteronomische Reform (7. Jh.) wurde auch die Frau
dem Ehebruch-Strafgesetz unterstellt; das Heiligkeitsgesetz (6. Jh.) hielt
an dieser Neuerung fest. Die einschldgigen Gesetzesnovellen lauten :

— Ditn 22,22: « Wenn ein Mann dabei ertappt wird, wie er bei einer verheirateten
Frau liegt, dann sollen beide sterben, der Mann, der bei der Frau gelegen hat,
und die Frau. Du sollst das Bose aus Israel wegschaffen.»

— Lev 20,10 (H): «Ein Mann, der mit der Frau seines Nichsten die Ehe bricht,
wird mit dem Tod bestraft, der Ehebrecher samt der Ehebrecherin. »

3. In nachexilischer Zeit (vom Ende des 6. Jh. an) wurde die
Todesstrafe fiir Ehebruch — nicht so fiir Mord — nicht mehr ange-
wendet; die Schuldigen wurden mit Exkommunikation aus der Kult-
gemeinde bestraft. In diese Zeit datiert Phillips die meisten der von
McKeating fiir seine These beanspruchten weisheitlichen Texte ; er weist
ferner nach, dass kofdr in Spr 6,35 (wie auch anderswo) nicht als «Siithne-
geld», sondern als «Schweigegeld» aufzufassen ist (der Ehebrecher
versucht, den geschidigten Ehemann durch Bestechung zum Schweigen
zu bewegen).

McKeatings Belegstellen sind diesen drei Entwicklungsstadien zuzu-
ordnen. Dann beweisen sie aber nicht, dass der Ehebruch in Israel
praktisch nicht als Kapitaldelikt geahndet worden sei.

Mehr als ein Zufallsergebnis ?

Die Frage nach der Eigenstdndigkeit bzw. Originalitit des biblischen
Rechts wurde von Greenberg, Paul und Phillips mit dem Hinweis auf
spezifisch israelitische, von der Umwelt nicht anerkannte Rechtsgrund-
sdtze beantwortet, die sich aus den einzelnen Gesetzesbestimmungen
erheben lassen, und die — trotz aller Fortentwicklung des Rechts —
konstant bleiben.

Die Befiirworter dieser These mussten sich von B. S. Jackson zu Recht
anfragen lassen, ob sie die immer uniibersehbarere Grosse «altorienta-
lisches Recht» fiir die Bediirfnisse der These nicht iiber Gebiihr schema-
tisierten, und schon zu Beginn dieses Artikels wurde angedeutet, dass mit

137



der Entdeckung und Veroffentlichung weiterer altorientalischer Gesetzes-
texte zu rechnen ist. Beides fiihrt zu der Frage, wie es iiberhaupt um
unsere Erkenntnisméglichkeiten auf diesem Gebiet bestellt sei. Konnen
die Hypothesen der Befiirworter spezifisch israelitischer Rechtsprinzipien
etwas anderes als Eintagsfliegen sein ?

Der generelle Hinweis auf die Zufilligkeit unserer Dokumentation im
Bereich der altorientalischen Rechte ist m.E. noch kein durchschlagendes
Argument. Zwar trifft es zu, dass die uns erhaltenen Gesetzessammlungen
grosseren Umfangs alle aus Mesopotamien (in sumerischer bzw. akka-
discher Sprache) und aus Kleinasien (Hethitische Gesetze) stammen,
wiahrend vergleichbare Rechtskorpora — ausser den biblischen Texten —
weder fiir Syrien und Paléstina noch fiir Agypten zur Verfiigung stehen.
Zudem klafft zwischen den altorientalischen Gesetzessammlungen (sie
stammen alle aus dem 2. Jahrtausend v. Chr.) und den entsprechenden
biblischen Texten ein zeitlicher Abstand von mindestens einigen Jahr-
hunderten. Trotzdem sind vermutlich keine revolutionidren Entdeckungen
zu erwarten, die unser bisheriges Bild vom altorientalischen und bes. vom
keilschriftlichen Recht vollig auf den Kopf stellen wiirden. Wir kénnen
damit rechnen, dass uns bereits jetzt ein reprédsentativer Querschnitt
dieses Rechts zuganglich ist.

Ein wenig anders liegen die Dinge im Detail: hier konnen neue Ent-
deckungen noch zu weiteren Differenzierungen zwingen. Das Beispiel
«vorsitzliche Tétung» mag dies zeigen: Greenberg 18 hatte behauptet,
das gesamte altorientalische Recht erkenne der Familie des Getoteten das
Recht zu, auf die Hinrichtung des Morders zu verzichten und stattdessen
eine Siihnegeldzahlung zu akzeptieren. Genau davon ist aber in zwei
sumerischsprachigen Texten — sie wurden von den hier referierten
Autoren entweder nicht beriicksichtigt oder lagen ihnen noch gar nicht
vor — keine Rede: Der erst 1981 publizierte § 1 des Codex Ur-Nammu
(ca. 2100 v. Chr.) stellt lapidar fest: «Wenn ein Mann einen Mord
begangen hat, so soll dieser Mann getotet werden.» ¥ Nach einem schon
linger bekannten Mordprozessprotokoll (Nippur, ca. 1900 v. Chr.) werden
drei Méanner und eine Frau (die Gattin des Ermordeten!) wegen Mord
bzw. Beihilfe zum Mord hingerichtet 20. Mit weiteren Verschiebungen
unserer Erkenntnisse auf dem Gebiet des altorientalischen Rechts ist also
zu rechnen. Vermutlich werden dabei vor allem regionale Besonderheiten
noch deutlicher als bisher ans Tageslicht kommen.

Die Verdienste der beiden neuesten relevanten Beitrige von A.
Phillips (s.o., Anm. 16) liegen nun gerade in der entschiedenen Hin-
wendung zur Detailarbeit. Phillips untersucht die biblischen Vorschriften
iiber Ehebruch im Kontext des gesamten biblischen (bes. deuterono-

138



mischen) Sexualstrafrechts. Auf dieser Basis kann Phillips mindestens fiir
diesen Bereich an der «Spezifizitit» der entsprechenden biblischen
Regelungen im Verhéltnis zu ihren altorientalischen Parallelen in diffe-
renzierter Weise festhalten. Er braucht nun m.E. die Einwéande B. S.
Jacksons nicht mehr zu scheuen, bei der Formulierung abstrakter
«Rechtsprinzipien» sei sehr viel Willkiir im Spiel und historisch spezi-
fische Konkretionen wiirden gern mit universellen Prinzipien ver-
wechselt 2L, In diesem Zusammenhang wire unbedingt — iiber die hier
diskutierten Arbeiten hinaus — zu beriicksichtigen, dass man den
Verfassern der damaligen «Codices» ein stirker ausgebildetes «juri-
stisches Abstraktionsvermégen» bescheinigen kann, als dies bisher meist
angenommen wurde. Das ist ein Ergebnis von verschiedenen Beitrigen
der letzten Jahre zur Systematik der altorientalischen und altisraelitischen
Rechtskorpora: diese Texte lassen «eine uns sonst mangels zeitgendssi-
scher theoretischer Literatur verborgene juristisch-theoretische Re-
flexion» erkennen 22 Sollte man ihr nicht auch das Bewusstsein von
«Rechtsprinzipien» zutrauen diirfen, wie sie von Greenberg, Paul und
Phillips postuliert wurden ?

ANMERKUNGEN

1. Vgl. dazu vorldufig Ch. Bermant / M. Weitzman, Ebla. Neu entdeckte Zivilisation im
alten Orient. Umschau-Verlag, Frankfurt a.M. 1979; vgl. auch bes. H.-P. Miiller, Die
Texte aus Ebla. Eine Herausforderung an die alttestamentliche Wissenschaft: Biblische
Zeitschrift (BZ) 24, 1980, 161-179.

2. Vgl. dazu zwei kiirzlich erschienene Sammelwerke: O. Keel (Hrsg.), Monotheismus im
Alten Israel und seiner Umwelt, Fribourg 1980, bes. 18f ; B. Lang (Hrsg.), Der einzige
Gott. Die Geburt des biblischen Monotheismus, Miinchen 1981, bes. das Yorwort 7f ;
vgl. ferner N. Lohfink, Unsere grossen Worter, Freiburg/Br. 1977, 127-144.

3. Vgl. B. Albrektson, History and the Gods. An Essay on the Idea of Historical Events as
Divine Manifestations in the Ancient Near East and in Israel, Lund 1967.

4. A. Alt, Die Urspriinge des israelitischen Rechts, in: ders., Kleine Schriften zur Ge-
schichte des Volkes Israel I, Miinchen 1953, 278-332. Zur Diskussion um Alt vgl. den
umfassenden Literaturbericht von W. Schottroff, Zum alttestamentlichen Recht: Ver-
kiindigung und Forschung 22, 1977, H. 1, 3-29. Vgl. auch H. J. Boecker, Recht und
Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient, Neukirchen-Vluyn 1976, bes. 129-149
und 166-180.

5. Vgl. jetzt die (mir noch nicht zugingliche) deutsche Ubersetzung: O. Kaiser (Hrsg.),

Texte aus der Umwelt des Alten Testaments (TUAT), Bd. I/Lfg. 1: Rechtsbiicher,

Giitersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Giitersloh 1982

Kritisch aber z.B. Z. W. Falk, Hebrew Law in Biblical Times, Jerusalem 1964, bes. 15ff.

In: Yehezkel Kaufmann Jubilee Volume, hrsg. von M. Haran, Jerusalem 1960, 5-28.

Vgl. dhnlich Mittelassyrische Gesetze A §§14-15.23-24 ; Hethitische Gesetze §§197-98.

Zur «Definition» dieses Delikts im gesamten altorientalischen und altisraelitischen

Recht vgl. J. Scharbert, Art. Ehe/Eherecht/Ehescheidung I1: TRE IX, Lfg. 1/2 (1982),

09

139



10.

11.

12.

14.

15.

16.

17

18.
19.

21.

2,

311-313; hier 312: «Ehebruch ist fiir Méanner nur der Verkehr mit einer fremden ver-
heirateten Frau, fiir eine verheiratete Frau jeder Verkehr mit einem fremden Mann.»

S. M. Paul, Studies in the Book of the Covenant in the Light of Cuneiform and Biblical
Law (VTS 18), Leiden 1970. — A. Phillips, Ancient Israel’s Criminal Law. A New
Approach to The Decalogue, Oxford 1970. Von der hier noch behaupteten Beziehung
des Dekalogs zu einer «Mosaic covenant theology» hat sich Phillips inzwischen
distanziert (vgl. dazu den unten, Anm. 16, zitierten Artikel von 1981, 25 Anm. &3).

Zum Beispiel das gesamte Sexualstrafrecht als « Ausweitung» bzw. « Anwendung» des
Ehebruchverbots (Phillips, a.a.0., 121-129).

In: ders., Essays in Jewish and Comparative Legal History (Studies in Judaism in Late
Antiquity 10), Leiden 1975, 25-63. Vgl. ebda. 64-74: Principles and Cases: The Theft
Laws of Hammurabi.

. Sanctions against Adultery in Ancient Israelite Society, with some Reflections on

Methodology in the Study of OT Ethics: Journal for the Study of the Old Testament
(JSOT) 11, 1979, 57-72.

Zur Auswertung von Erzdhlungen im Hinblick auf die von ihnen dargestellte Rechts-
wirklichkeit vgl. u.a. D. Daube, Law in the Narratives, in: ders., Studies in Biblical Law,
Cambridge 1947, 1-73; Ch. Mabee, David's Judicial Exoneration: Zeitschrift fir die
Alttestamentliche Wissenschaft (ZAW) 92, 1980, 89-107.

Vgl. bei Schottroff, a.a.0., 14-16 und bes. Anm. 38. Es besteht die Gefahr, dass sich die
Auffassung, die keilschriftrechtlichen Codices seien nur eine grossangelegte Selbst-
rechtfertigung des jeweiligen Herrschers vor dem Tribunal der Gotter gewesen, unge-
priift als communis opinio durchsetzt. Aus der Sicht der Rechtshistoriker gibe es aber
eine Reihe von Gegenargumenten, die einmal umfassend dargestellt werden miissten.
A. Phillips, Another Look at Murder: Journal of Jewish Studies 28, 1977, 105-126;
Another Look at Adultery: JSOT 20, 1981, 3-25 (vgl. die anschliessende Diskussion
zwischen A. Phillips und H. McKeating : JSOT 20, 1981, 25f und 22, 1982, 142f).

Vgl. dazu A. Phillips, Some Aspects of Family Law in Pre-exilic Israel: Vetus Testa-
mentum (VT) 23, 1973, 349-361; Another Example of Family Law: ebda. 30, 1980, 240-
245.

A.a.O. (s.0., Anm. 7), 14.

F. Yildiz, A Tablet of Codex Ur-Nammu from Sippar: Orientalia 50, 1981, 87-97 (Para-
graphenzidhlung und Interpretation nach diesem Artikel).

. Englische Ubersetzung der Urkunde : J. J. Finkelstein, in: J. B. Pritchard (Hrsg.), Ancient

Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, Princeton, N. J. 31969, 542. Vgl.
dazu Th. Jacobsen, An Ancient Mesopotamian Trial for Homicide, in: ders., Toward
the Image of Tammuz ..., hrsg. von W. L. Moran, Cambridge, Mass. 1970, 193-214 und
421f; ferner G. Ries, Kapitaldelikte : Reallexikon der Assyriologie 5, Berlin 1976-1980,
391-399, bes. 394.

Vgl. zuletzt B. S. Jackson, History, Dogmatics and Halakhah, in: ders. (Hrsg.), Jewish
Law in Legal History and the Modern World (= The Jewish Law Annual, Suppl. 2),
Leiden 1980, 1-26; hier 21 Anm. 46.

So H. Petschow, Zur Systematik und Gesetzestechnik im Codex Hammurabi: Zeit-
schrift fir Assyriologie 57, 1965, 146-172; hier 172. Fir das biblische Recht vgl. u.a.: V.
Wagner, Zur Systematik in dem Codex Ex 21,2 — 22,16: ZAW 81, 1969, 176-182; ders.,
Der bisher unbeachtete Rest eines hebriischen Rechtskodex: BZ 19, 1975, 234-240; St.
A. Kaufman, The Structure of the Deuteronomic Law: Maarav 1/2, 1978/79, 105-158;
G. J. Wenham / J. G. McConville, Drafting Techniques in some Deuteronomic Laws:
VT 30, 1980, 248-252.

140



	Wie einzigartig war das altisraelitische Recht?

