
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Wie einzigartig war das altisraelitische Recht?

Autor: Locher, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIE EINZIGARTIG
WAR DAS ALTISRAELITISCHE RECHT

von Clemens Locher

«Hiermit lehre ich euch, wie es mir der Herr, mein Gott, aufgetragen
hat, Gesetze und Rechtsvorschriften Ihr sollt auf sie achten und sollt
sie halten. Denn darin besteht eure Weisheit und eure Bildung in den

Augen der Völker. Wenn sie dieses Gesetzeswerk kennenlernen, müssen
sie sagen: In der Tat, diese Nation ist ein weises und gebildetes Volk.
Denn welche grosse Nation besässe Gesetze und Rechtsvorschriften,
die so gerecht sind wie alles in dieser Weisung, die ich euch heute
vorlege?»

Aus: Deuteronomium 4, 5-8.

Das Thema der vorliegenden Nummer der «Judaica» wird hier für die
biblisch-alttestamentliche Zeit behandelt. Methodisch wird dabei die
hebräische Bibel (das Alte Testament) unter den Voraussetzungen der
modernen historisch-kritischen Forschung gelesen. Im Rahmen dieser
Wissenschaft und des Versuchs einer theologischen Systematisierung
ihrer Ergebnisse ist immer wieder gefragt worden, worin denn nun die
«Einzigartigkeit» oder wenigstens die «Originalität» des alten Israel und
seiner Heiligen Schrift bestanden habe. Die ständig fortschreitenden
Entdeckungen der Archäologen (Bauten, künstlerisch-handwerkliche
Erzeugnisse, vor allem Texte) werfen diese Frage immer wieder neu auf. Das
hat z.B. in den letzten fünf Jahren die noch keineswegs abgeschlossene
Auseinandersetzung um die Textfunde von Ebla (Syrien, Mitte 3.
Jahrtausend v. Chr.) und um deren Bedeutung für die Bibel gezeigt x.

Eine traditionelle Antwort lässt sich sicher nicht mehr halten: das
«Besondere» der Bibel und des Volkes Israel komme in seinem Eingottglauben

zum Durchbruch, der im Gegensatz zum Polytheismus der
heidnischen Umwelt stehe 2. Aber auch ein anderer Antwortversuch hat
sich in den letzten Jahren als fragwürdig erwiesen: das «Geschichts-

P. Clemens Locher SJ ist Mitredaktor der Zeitschrift «Orientierung», Zürich. Er arbeitet an
einer Dissertation über den altorientalischen Hintergrund des deuteronomischen Eherechts.

Adresse : Scheideggstr. 45, CH — 8002 Zürich.

130



denken», die Vorstellung eines primär in der Geschichte wirkenden
Gottes, die man in der christlichen, besonders protestantischen Exegese
jahrzehntelang als das Ureigenste Israels betrachtet hat. Diese Auffassung
hat sich klassisch und bis heute einflussreich in Gerhard von Rads

«Theologie des Alten Testaments» (Bd. I, 41962 ; Bd. II, 41965)
niedergeschlagen, in der man z.B. folgende Sätze lesen kann: «Typisch für den

Jahweglauben ist seine Bindung an göttliche Geschichtssetzungen, typisch
ist die ständige Neuaktualisierung dieser göttlichen Setzungen oder
Ereignisse bis hin zu den Neuaktualisierungen in der eschatologischen
Botschaft der Propheten ...» (Bd. II, S. 447). Es ist aber nicht zu
übersehen, dass die Anschauung von einem geschichtsmächtigen Gott auch im
Alten Orient verbreitet und also kein Spezifikum Israels war 3.

In den letzten 20 Jahren ist die Frage nach diesem Spezifikum auch im
Bereich des Rechts gestellt worden. Wie zentral dieser Teil des Alten
Testaments ist, braucht nicht eigens hervorgehoben zu werden. Im
deutschen Sprachraum wurde in den 60er Jahren vor allem über
sprachliche Formen und Gattungen des altisraelitischen Rechts diskutiert
— eine späte Nachwirkung des berühmten Aufsatzes von Albrecht Alt
«Die Ursprünge des israelitischen Rechts» (1934), der die wichtige, aber
im Lichte der weiteren Forschung zu differenzierende Unterscheidung
von zwei biblischen Rechtstypen eingeführt hat: «kasuistisches», d.h.
«profanes», allgemein orientalisches Recht und «apodiktisches», d.h.
«volksgebunden israelitisches und gottgebunden jahwistisches» Recht 4.

Die Diskussion, um die es uns im folgenden geht, wurde aber vor allem in
englischer Sprache geführt. An ihr waren und sind sowohl jüdische wie
christliche Fachleute der Theologie und der Rechtsgeschichte beteiligt.
Hier standen die Inhalte der Gesetzespartien des Pentateuchs im Zentrum
des Interesses. Vor allem ging es um die Frage, ob sich aus den
naturgemäss immer partikulär und für den jeweiligen Spezialfall formulierten

Rechtssätzen der Bibel spezifisch israelitische Rechtsgrundsätze
herausdestillieren Hessen. Solche Prinzipien wären dann anderen
Prinzipien gegenüberzustellen, die sich aus den Gesetzessammlungen der
Umwelt ergäben — also aus den sumerischen (Codex Ur-Nammu, Codex
Lipit-Ischtar), akkadischen (Gesetze von Eschnunna, Codex Hammurapi,
Mittelassyrische Gesetze) und hethitischen «Codices». 5

Im folgenden wird ein Grundaxiom der historisch-kritischen
Forschung im Bereich des biblischen Rechts vorausgesetzt, nämlich die
Unterscheidung von vier grossen, ursprünglich unabhängigen und erst
später in das Gesamt des Pentateuchs integrierten Gesetzeskorpora oder
Rechtssammlungen, die man je einer bestimmten Epoche der Geschichte
Israels zugeordnet hat :

131



1. Bundesbuch (Bb) Ex 20,22 - 23,33 (12./11. Jh. v. Chr.)
2. Deuteronomium Dtn 12 — 26 (7. Jh. v. Chr.)
3. Heiligkeitsgesetz(H) Lev 17 — 26 (6. Jh. v. Chr.)
4. Priestergesetze Ex 25 — Num 10

(mehrere Sammlungen verschiedener Kultvorschriften aus
unterschiedlicher Zeit)

Die literarkritische Aussonderung dieser Gesetzesblöcke, über die sich
praktisch ein Konsens der Forschung gebildet hat 6, und ihre chronologische

Ansetzung kann hier nicht näher begründet werden. Man darf
übrigens nicht vergessen, dass die Datierung einer Gesetzessammlung
noch nichts über das Alter der in ihr zusammengestellten Einzelgesetze
besagt : diese können z.T. erheblich älter sein.

Strafrecht als Ausdruck der Wertordnung einer Gesellschaft

Ausgangspunkt der Diskussion war ein im Jahre 1960 veröffentlichter
Artikel des amerikanisch-israelischen Bibelwissenschaftlers Moshe
Greenberg: «Some Postulates of Biblical Criminal Law» 7. Methodisch ist
dieser Aufsatz, wie B. S. Jackson (s.u.) zu Recht festgestellt hat, Ausdruck
eines «new conservatism» im Studium des biblischen Rechts. Greenberg
wendet sich nämlich gegen den üblichen Versuch, anscheinende
Widersprüche zwischen einzelnen biblischen Gesetzen mit dem literarkritischen
«Seziermesser» zu beseitigen. Die Gesetze seien in der Haltung des
Kommentators bzw. des Richters auszulegen, der sie auf die ihm
vorliegenden Fälle anzuwenden hat. Ferner dürfe man die einzelnen
Vorschriften nicht aus ihrem Systemzusammenhang reissen : nicht auf den
Vergleich isolierter Fälle komme es an, sondern auf den Vergleich von
«Rechtssystemen oder — ideologien». Deshalb sei nach den «Schlüsselbegriffen»

bzw. «Werturteilen» zu fragen, die dem biblischen bzw. den
altorientalischen Rechten zugrundeliegen. Deren Unterschiede gehen
dann nicht mehr auf das Konto einer mehr oder weniger fortgeschrittenen
Entwicklung — z.B. das Bundesbuch als Zeugnis einer gegenüber dem
Codex Hammurapi «archaischeren» Rechtsstufe —, sondern sind
Ausdruck unterschiedlicher Wertsysteme.

Die drei hauptsächlichen «Postulate», die Greenberg herausgestellt
hat, seien genannt :

1. Die biblischen Gesetze sind göttlichen Ursprungs, was zur Folge
hat, dass Verstösse gegen das Strafrecht gleichzeitig Sünden gegen Gott
sind und dass daher eine Begnadigung bzw. Strafmilderung durch
menschliche Instanzen ausgeschlossen ist. Dies gilt z.B. für den Fall des

132



Ehebruchs. Völlig anders im Codex Hammurapi, als dessen Autor der
König gilt: Der den Ehebruch regelnde Paragraph 129 behält dem
betrogenen Ehemann ausdrücklich das Recht vor, seine Frau zu
begnadigen — was jedoch mit der Begnadigung ihres Liebhabers einhergehen

muss 8:

«Wenn die Ehefrau eines Mannes mit einem anderen jungen Mann beim Schlafen

ertappt wird, so soll man sie (beide) binden und ins Wasser werfen. Wenn der Gatte
seine Frau am Leben lässt, so wird auch der König seinen Sklaven (d.h. den Ehebrecher)
am Leben lassen.»

2. Menschliches Leben ist von unschätzbarem Wert, es kann weder
durch Geld noch durch Sachwerte aufgewogen werden ; daher ist z.B. im
Falle von Mord eine finanzielle Entschädigung zugunsten der Familie des

Opfers ausgeschlossen — auch hier anders als nach manchen altorientalischen

Rechtssätzen.

3. Im Bereich der menschlichen Justiz (nicht jedoch vor Gott : vgl. z.B.
Dtn 5,9) wird — auch hier im Unterschied zur Praxis der Umwelt — nur
das schuldige Individuum bestraft. Kollektive oder stellvertretende
Haftung ist ausgeschlossen.

Greenbergs Untersuchung musste relativ ausführlich dargestellt
werden, weil sie — wie gesagt — die Grundlage der anschliessenden
Diskussion gebildet hat. Die an ihn positiv oder negativ anknüpfenden
Forschungsbeiträge können aus Platzgründen nur recht kurz zu Wort
kommen. Wir konzentrieren uns dabei besonders auf die Ausführungen
zur Behandlung des Ehebruchs 9 in der Bibel und in den Keilschriftrechten.

Diskussion am Beispiel des Ehebruchs

Greenbergs Thesen wurden zehn Jahre später (1970) in zwei praktisch
gleichzeitig veröffentlichten Monographien eines israelischen und eines
britischen Bibelwissenschaftlers aufgegriffen: Shalom M. Paul bzw.
Anthony Phillips 10. Paul folgt in seiner Monographie über den Hauptteil
des Bundesbuches (Ex 21,2 — 22,16) der von Greenberg empfohlenen
Methode des Kommentators ; in detaillierter Gegenüberstellung zeigt er
Unterschiede und Gemeinsamkeiten von biblischem und keilschriftlichem
Recht auf. Wie Greenberg ist er der Überzeugung (vgl. bes. S. 99-105),
dass es zwischen beiden Rechtskulturen fundamentale Unterschiede gibt.

133



In unserem Zusammenhang ist die Doktorarbeit von A. Phillips über
den Dekalog wichtiger. Er vertritt die These, dass der Dekalog die
«Verfassung» (aus der Perspektive Jahwes) bzw. das «Strafrecht» (aus der
Perspektive Israels) des Volkes Israel in vorexilischer Zeit gewesen sei.

Entsprechend habe man in Israel anders als in der Umwelt zwischen dem
nur Kapitaldelikte umfassenden Strafrecht («criminal law») und anderen
Rechtsbereichen («civil, customary, family and cultic law») eindeutig zu
unterscheiden gewusst. Der Dekalog sei zwar erweitert und neu
interpretiert worden ; aber das gesamte israelitische Strafrecht lasse sich auf
seine zehn Gebote zurückführen. Dieser «Reduktion» der Rechtssätze der
Bibel auf den Dekalog 11 ist der Hauptteil von Phillips' Arbeit gewidmet.
Wenn auch manche Textdeutungen im Dienste der vertretenen These

gezwungen wirken, entsteht hier doch ein beeindruckendes, einheitliches
Gesamtbild des israelitischen Strafrechts, dessen geschichtliche
Entwicklung zum Schluss skizziert wird (S. 153-189).

Da Phillips seine Thesen in Auseinandersetzung mit der vor allem vom
Rechtshistoriker Bernard S. Jackson und vom Alttestamentier Henry
McKeating geäusserten Kritik weiter ausgebaut hat (s.u.), genügen die
bisherigen Andeutungen vorläufig.

Die grundsätzlichste Kritik an Greenbergs und Phillips' Unterfangen
stammt aus der Feder von B. S. Jackson. Sein 40seitiger, an Beobachtungen

und Einsichten reicher Beitrag «Reflections on Biblical Criminal
Law» 12kann hier nicht ausreichend gewürdigt werden. Gegen Greenberg
zweifelt Jackson daran, dass sich abstrakte Rechtsgrundsätze — deren
Existenz er nicht unbedingt leugnet — aus den konkreten Gesetzesvorschriften

erheben lassen. So könne man z.B. aus manchen
Bestimmungen unterschiedliche Prinzipien ableiten, und es bleibe letztlich eine
Ermessensfrage, welches man als dem einzelnen Text eher entsprechend
betrachte. Greenbergs Postulat der biblischen «Inkommensurabilität von
menschlichem Leben und Eigentum» wird von Jackson einer detaillierten
Kritik unterzogen. An die Adresse von Phillips und seiner «kühnen und
originellen Theorie» bemerkt er, dass die Unterscheidung von Straf- und
Privatdelikten, an den Texten gemessen, oft problematisch sei.

Immer wieder betont Jackson zu Recht, dass dem biblischen Recht
keineswegs ein geschlossenes altorientalisches Recht gegenübersteht,
sondern eine Reihe von durchaus eigenständigen Gesetzeskorpora. Deren
oft nicht in Einklang zu bringende Vorschriften lassen sich tatsächlich
schwer auf den Generalnenner «anderes kulturelles Wertsystem»
bringen : Das sieht man besonders klar an den Differenzen zwischen den
Gesetzen von Eschnunna und dem Codex Hammurapi, die zeitlich und
räumlich praktisch denselben Hintergrund haben.

134



Ein im Jahre 1979 veröffentlichter Artikel von H. McKeating 13 vertritt
de facto eine Gegenposition zu A. Phillips, ohne dessen Monographie zu
erwähnen. McKeating beschränkt sich auf die biblischen Texte über
Ehebruch. Zwischen den einschlägigen Gesetzesbestimmungen (bes. Dtn
22,22 ; Lev 20,10) und der faktischen israelitischen Rechtspraxis habe eine
nicht zu übersehende Kluft bestanden. Keine einzige Stelle in der Bibel
berichte von einer tatsächlich durchgeführten Exekution als Ehebruchsstrafe.

Zwar könne man nicht behaupten, dass Ehebruch nie mit dem Tod
bestraft worden sei ; aber alle Anzeichen wiesen darauf hin, dass dies nur
recht selten der Fall war.

Was wissen wir überhaupt über die Rechtspraxis im alten Israel?
Anders als in Mesopotamien, wo sie uns über zahlreiche Rechtsurkunden
zugänglich ist, haben wir für Israel nur indirekte Zeugnisse in
erzählenden, prophetischen und weisheitlichen Texten. McKeating ist nun
der (nicht unproblematischen) Ansicht, dass Erzählungen und weisheitliche

Ermahnungen die Rechtswirklichkeit adäquater widerspiegelten als
die Gesetze 14. So beruft er sich z.B. auf Spr 6,34f :

«Denn Eifersucht bringt den Ehemann in Wut,
er kennt keine Schonung am Tag der Rache.
Kein Sühnegeld (kofär) nimmt er an ;

magst du auch Geschenke häufen, er willigt nicht ein.»

Diese Warnung vor Ehebruch setzt nach McKeating voraus, dass sich
der betrogene Ehemann mit einem «Sühnegeld» zufriedengeben konnte
— ohne dass es überhaupt zu einer öffentlichen Gerichtsverhandlung,
geschweige denn zum Todesurteil kommen musste.

Neben diesem und anderen weisheitlichen Texten zählt McKeating
Prophetenstellen (u.a. Hos 2,5) auf, die es seiner Ansicht nach
wahrscheinlich machen, dass Ehebruch auch anders als mit der in den
Gesetzen vorgeschriebenen gemeinschaftlichen Steinigung geahndet
werden konnte. An diesen Stellen ist davon die Rede, dass einer
Ehebrecherin die Kleider vom Leib gerissen werden und sie in aller
Öffentlichkeit nackt zur Schau gestellt wird. Diese Ehrenstrafe (zu der es
in Mesopotamien Vergleichbares gibt) ist nach McKeating wohlverstanden

nicht als zusätzliche Strafe (wie verschiedentlich angenommen),
sondern als Alternative zur Steinigung aufzufassen.

Von seinem Forschungsinteresse her steht McKeating in einer Reihe
mit vielen Assyriologen, die die Praxisnähe der keilschriftlichen
Gesetzessammlungen bestreiten und in ihnen eher literarisch-ideologische
Produkte als Normen für die juristische Praxis sehen 15. McKeating stellt zu
Recht die Frage, ob Gesetze die in einer Gesellschaft geltende Wert-

135



Ordnung widerspiegeln müssen. Er unterscheidet zwischen einer «Ethik
des Alten Testaments» — sie sei eine ideale theologische Konstruktion —

und der «Ethik der altisraelitischen Gesellschaft», d.h. den Grundsätzen,
nach denen die damaligen Israeliten tatsächlich lebten. Für sie sei

Ehebruch kein sakrales Vergehen, keine Beleidigung gegen Gott, sondern
allenfalls ein mehr oder weniger anstössiges Verhalten gewesen; es habe
normalerweise im Ermessen des geschädigten Ehemanns gestanden, wie
er darauf reagieren wollte.

Historische Entwicklung des altisraelitischen Strafrechts

Phillips hat sich in zwei gesonderten, aber einander ergänzenden
Artikeln (1977 bzw. 1981) zunächst mit Jackson und dann mit McKeating
auseinandergesetzt 16. Er hält an seiner Auffassung von den spezifischen
Eigenschaften des altisraelitischen Strafrechts im Vergleich zum
altorientalischen fest. Gerade weil Israels Gesetzessammlungen in ein
literarisch-theologisches Gewand gekleidet seien, könne es nicht
erstaunen, dass sie «gewisse fundamentale Prinzipien widerspiegeln, auf
denen die israelitische Gesellschaft beruhte».

Was den Ehebruch angeht, so sei dieses Vergehen (aufgrund des
Dekalogverbots) von Anfang an als Sünde gegen Gott und als Kapitalverbrechen

angesehen worden. Die in den Keilschriftrechten zu beobachtende

Entwicklung von weitgehender Selbsthilfe des geschädigten
Ehemanns zu immer ausschliesslicherer staatlicher Strafverfolgung (vgl. z.B. §
198 der Hethitischen Gesetze, wo der König das letzte Wort hat) habe es

so in Israel nicht gegeben. Dagegen entwirft Phillips — vor allem als

Antwort auf McKeatings Einwände — ein anderes, plausibles Bild der
altisraelitischen Rechtsentwicklung in Sachen Ehebruch. Er unterscheidet
drei Hauptstadien :

1. In der Zeit vor der deuteronomischen Reform, also bis ins 7. Jh.,

war Ehebruch zwar — wie z.B. die Erzählung Gen 20 und die im Text
noch leicht erschliessbare Vorstufe von Lev 20,10 zeigen — bereits ein
Kapitaldelikt, aber nur der schuldige Mann war dafür haftbar zu machen.
Die Bestrafung der Frau war — im Rahmen des Familienrechts 17 — Sache
des «pater familias», d.h. des Ehemanns. Dieser konnte seine Frau
keinesfalls töten, aber er wird sie normalerweise Verstössen haben. Die
Verstossung der Frau (durch Aussprechen der «Scheidungsformel») war
in diesem Fall begleitet von der Entkleidung und Zurschaustellung der
nackten Frau: dadurch wurde ihre Treulosigkeit öffentlich als Schei-

136



dungsgrund kundgemacht. Von einer Alternative zur Steinigung (wie
McKeating meinte) ist keine Rede, denn von dieser Gemeinschaftsstrafe
war die Frau damals noch ausgenommen.

2. Durch die deuteronomische Reform (7. Jh.) wurde auch die Frau
dem Ehebruch-Strafgesetz unterstellt; das Heiligkeitsgesetz (6. Jh.) hielt
an dieser Neuerung fest. Die einschlägigen Gesetzesnovellen lauten :

— Dtn 22,22: «Wenn ein Mann dabei ertappt wird, wie er bei einer verheirateten
Frau liegt, dann sollen beide sterben, der Mann, der bei der Frau gelegen hat,
und die Frau. Du sollst das Böse aus Israel wegschaffen.»

— Lev 20,10 (H): «Ein Mann, der mit der Frau seines Nächsten die Ehe bricht,
wird mit dem Tod bestraft, der Ehebrecher samt der Ehebrecherin.»

3. In nachexilischer Zeit (vom Ende des 6. Jh. an) wurde die
Todesstrafe für Ehebruch — nicht so für Mord — nicht mehr
angewendet; die Schuldigen wurden mit Exkommunikation aus der
Kultgemeinde bestraft. In diese Zeit datiert Phillips die meisten der von
McKeating für seine These beanspruchten weisheitlichen Texte; er weist
ferner nach, dass kofär in Spr 6,35 (wie auch anderswo) nicht als «Sühnegeld»,

sondern als «Schweigegeld» aufzufassen ist (der Ehebrecher
versucht, den geschädigten Ehemann durch Bestechung zum Schweigen
zu bewegen).

McKeatings Belegstellen sind diesen drei Entwicklungsstadien
zuzuordnen. Dann beweisen sie aber nicht, dass der Ehebruch in Israel
praktisch nicht als Kapitaldelikt geahndet worden sei.

Mehr als ein Zufallsergebnis

Die Frage nach der Eigenständigkeit bzw. Originalität des biblischen
Rechts wurde von Greenberg, Paul und Phillips mit dem Hinweis auf
spezifisch israelitische, von der Umwelt nicht anerkannte Rechtsgrundsätze

beantwortet, die sich aus den einzelnen Gesetzesbestimmungen
erheben lassen, und die — trotz aller Fortentwicklung des Rechts —

konstant bleiben.

Die Befürworter dieser These mussten sich von B. S. Jackson zu Recht
anfragen lassen, ob sie die immer unübersehbarere Grösse «altorientalisches

Recht» für die Bedürfnisse der These nicht über Gebühr
schematisierten, und schon zu Beginn dieses Artikels wurde angedeutet, dass mit

137



der Entdeckung und Veröffentlichung weiterer altorientalischer Gesetzestexte

zu rechnen ist. Beides führt zu der Frage, wie es überhaupt um
unsere Erkenntnismöglichkeiten auf diesem Gebiet bestellt sei. Können
die Hypothesen der Befürworter spezifisch israelitischer Rechtsprinzipien
etwas anderes als Eintagsfliegen sein

Der generelle Hinweis auf die Zufälligkeit unserer Dokumentation im
Bereich der altorientalischen Rechte ist m.E. noch kein durchschlagendes
Argument. Zwar trifft es zu, dass die uns erhaltenen Gesetzessammlungen
grösseren Umfangs alle aus Mesopotamien (in sumerischer bzw. akka-
discher Sprache) und aus Kleinasien (Hethitische Gesetze) stammen,
während vergleichbare Rechtskorpora — ausser den biblischen Texten —

weder für Syrien und Palästina noch für Ägypten zur Verfügung stehen.
Zudem klafft zwischen den altorientalischen Gesetzessammlungen (sie
stammen alle aus dem 2. Jahrtausend v. Chr.) und den entsprechenden
biblischen Texten ein zeitlicher Abstand von mindestens einigen
Jahrhunderten. Trotzdem sind vermutlich keine revolutionären Entdeckungen
zu erwarten, die unser bisheriges Bild vom altorientalischen und bes. vom
keilschriftlichen Recht völlig auf den Kopf stellen würden. Wir können
damit rechnen, dass uns bereits jetzt ein repräsentativer Querschnitt
dieses Rechts zugänglich ist.

Ein wenig anders liegen die Dinge im Detail: hier können neue
Entdeckungen noch zu weiteren Differenzierungen zwingen. Das Beispiel
«vorsätzliche Tötung» mag dies zeigen: Greenberg 18 hatte behauptet,
das gesamte altorientalische Recht erkenne der Familie des Getöteten das
Recht zu, auf die Hinrichtung des Mörders zu verzichten und stattdessen
eine Sühnegeldzahlung zu akzeptieren. Genau davon ist aber in zwei
sumerischsprachigen Texten — sie wurden von den hier referierten
Autoren entweder nicht berücksichtigt oder lagen ihnen noch gar nicht
vor — keine Rede : Der erst 1981 publizierte § 1 des Codex Ur-Nammu
(ca. 2100 v. Chr.) stellt lapidar fest: «Wenn ein Mann einen Mord
begangen hat, so soll dieser Mann getötet werden.» 19Nach einem schon
länger bekannten Mordprozessprotokoll (Nippur, ca. 1900 v. Chr.) werden
drei Männer und eine Frau (die Gattin des Ermordeten wegen Mord
bzw. Beihilfe zum Mord hingerichtet 20. Mit weiteren Verschiebungen
unserer Erkenntnisse auf dem Gebiet des altorientalischen Rechts ist also

zu rechnen. Vermutlich werden dabei vor allem regionale Besonderheiten
noch deutlicher als bisher ans Tageslicht kommen.

Die Verdienste der beiden neuesten relevanten Beiträge von A.
Phillips (s.o., Anm. 16) liegen nun gerade in der entschiedenen
Hinwendung zur Detailarbeit. Phillips untersucht die biblischen Vorschriften
über Ehebruch im Kontext des gesamten biblischen (bes. deuterono-

138



mischen) Sexualstrafrechts. Auf dieser Basis kann Phillips mindestens für
diesen Bereich an der «Spezifizität» der entsprechenden biblischen
Regelungen im Verhältnis zu ihren altorientalischen Parallelen in
differenzierter Weise festhalten. Er braucht nun m.E. die Einwände B. S.

Jacksons nicht mehr zu scheuen, bei der Formulierung abstrakter
«Rechtsprinzipien» sei sehr viel Willkür im Spiel und historisch
spezifische Konkretionen würden gern mit universellen Prinzipien
verwechselt 21. In diesem Zusammenhang wäre unbedingt — über die hier
diskutierten Arbeiten hinaus — zu berücksichtigen, dass man den
Verfassern der damaligen «Codices» ein stärker ausgebildetes
«juristisches Abstraktionsvermögen» bescheinigen kann, als dies bisher meist
angenommen wurde. Das ist ein Ergebnis von verschiedenen Beiträgen
der letzten Jahre zur Systematik der altorientalischen und altisraelitischen
Rechtskorpora: diese Texte lassen «eine uns sonst mangels zeitgenössischer

theoretischer Literatur verborgene juristisch-theoretische
Reflexion» erkennen 22. Sollte man ihr nicht auch das Bewusstsein von
«Rechtsprinzipien» zutrauen dürfen, wie sie von Greenberg, Paul und
Phillips postuliert wurden

ANMERKUNGEN

1. Vgl. dazu vorläufig Ch. Bermant / M. Weitzman, Ebla. Neu entdeckte Zivilisation im
alten Orient. Umschau-Verlag, Frankfurt a.M. 1979; vgl. auch bes. H.-P. Müller, Die
Texte aus Ebla. Eine Herausforderung an die alttestamentliche Wissenschaft: Biblische
Zeitschrift (BZ) 24, 1980, 161-179.

2. Vgl. dazu zwei kürzlich erschienene Sammelwerke: O. Keel (Hrsg.), Monotheismus im
Alten Israel und seiner Umwelt, Fribourg 1980, bes. 18f ; B. Lang (Hrsg.), Der einzige
Gott. Die Geburt des biblischen Monotheismus, München 1981, bes. das Vorwort 7f ;

vgl. ferner N. Lohfink, Unsere grossen Wörter, Freiburg/Br. 1977, 127-144.
3. Vgl. B. Albrektson, History and the Gods. An Essay on the Idea of Historical Events as

Divine Manifestations in the Ancient Near East and in Israel, Lund 1967.

4. A. Alt, Die Ursprünge des israelitischen Rechts, in: ders., Kleine Schriften zur
Geschichte des Volkes Israel I, München 1953, 278-332. Zur Diskussion um Alt vgl. den
umfassenden Literaturbericht von W. Schottroff, Zum alttestamentlichen Recht:
Verkündigung und Forschung 22, 1977, H. I, 3-29. Vgl. auch H. J. Boecker, Recht und
Gesetz im Alten Testament und im Alten Orient, Neukirchen-Vluyn 1976, bes. 129-149

und 166-180.
5. Vgl. jetzt die (mir noch nicht zugängliche) deutsche Übersetzung: O. Kaiser (Hrsg.),

Texte aus der Umwelt des Alten Testaments (TUAT), Bd. I/Lfg. 1: Rechtsbücher,
Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn, Gütersloh 1982.

6. Kritisch aber z.B. Z. W. Falk, Hebrew Law in Biblical Times, Jerusalem 1964, bes. 15ff.
7. In: Yehezkel Kaufmann Jubilee Volume, hrsg. von M. Haran, Jerusalem 1960, 5-28.

8. Vgl. ähnlich Mittelassyrische Gesetze A §§14-15.23-24; Hethitische Gesetze §§197-98.
9. Zur «Definition» dieses Delikts im gesamten altorientalischen und altisraelitischen

Recht vgl. J. Scharbert, Art. Ehe/Eherecht/Ehescheidung II : TRE IX, Lfg. 1/2 (1982),

139



311-313; hier 312: «Ehebruch ist für Männer nur der Verkehr mit einer fremden
verheirateten Frau, für eine verheiratete Frau jeder Verkehr mit einem fremden Mann.»

10. S. M. Paul, Studies in the Book of the Covenant in the Light of Cuneiform and Biblical
Law (VTS 18), Leiden 1970. — A. Phillips, Ancient Israel's Criminal Law. A New
Approach to The Decalogue, Oxford 1970. Von der hier noch behaupteten Beziehung
des Dekalogs zu einer «Mosaic covenant theology» hat sich Phillips inzwischen
distanziert (vgl. dazu den unten, Anm. 16, zitierten Artikel von 1981, 25 Anm. 83).

11. Zum Beispiel das gesamte Sexualstrafrecht als «Ausweitung» bzw. «Anwendung» des
Ehebruchverbots (Phillips, a.a.O., 121-129).

12. In: ders., Essays in Jewish and Comparative Legal Flistory (Studies in Judaism in Late
Antiquity 10), Leiden 1975, 25-63. Vgl. ebda. 64-74: Principles and Cases: The Theft
Laws of Hammurabi.

13. Sanctions against Adultery in Ancient Israelite Society, with some Reflections on
Methodology in the Study of OT Ethics: Journal for the Study of the Old Testament
(JSOT) 11, 1979, 57-72.

14. Zur Auswertung von Erzählungen im Hinblick auf die von ihnen dargestellte Rechts¬
wirklichkeit vgl. u.a. D. Daube, l^aw in the Narratives, in: ders., Studies in Biblical Law,
Cambridge 1947, 1-73; Ch. Mabee, David's Judicial Exoneration: Zeitschrift für die
Alttestamentliche Wissenschaft (ZAW) 92, 1980, 89-107.

15. Vgl. bei Schottroff, a.a.O., 14-16 und bes. Anm. 38. Es besteht die Gefahr, dass sich die
Auffassung, die keilschriftrechtlichen Codices seien nur eine grossangelegte
Selbstrechtfertigung des jeweiligen Herrschers vor dem Tribunal der Götter gewesen, ungeprüft

als communis opinio durchsetzt. Aus der Sicht der Rechtshistoriker gäbe es aber
eine Reihe von Gegenargumenten, die einmal umfassend dargestellt werden müssten.

16. A. Phillips, Another Look at Murder: Journal of Jewish Studies 28, 1977, 105-126;
Another Look at Adultery: JSOT 20, 1981, 3-25 (vgl. die anschliessende Diskussion
zwischen A. Phillips und H. McKeating : JSOT 20, 1981, 25f und 22, 1982, 142f).

17. Vgl. dazu A. Phillips, Some Aspects of Family Law in Pre-exilic Israel: Vetus Testa-
mentum (VT) 23, 1973, 349-361 ; Another Example of Family Law: ebda. 30, 1980, 240-

245.

18. A.a.O. (s.o., Anm. 7), 14.

19. F, Yildiz, A Tablet of Codex Ur-Nammu from Sippar: Orientalia 50, 1981, 87-97 (Para¬

graphenzählung und Interpretation nach diesem Artikel).
20. Englische Übersetzung der Urkunde : J. J. Finkelstein, in : J. B. Pritchard (Hrsg.), Ancient

Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, Princeton, N. J. 31969, 542. Vgl.
dazu Th. Jacobsen, An Ancient Mesopotamian Trial for Homicide, in: ders., Toward
the Image of Tammuz hrsg. von W. L. Moran, Cambridge, Mass. 1970, 193-214 und
421f; ferner G. Ries, Kapitaldelikte: Reallexikon der Assyriologie 5, Berlin 1976-1980,

391-399, bes. 394.
21. Vgl. zuletzt B. S. Jackson, History, Dogmatics and Halakhah, in: ders. (Hrsg.), Jewish

Law in Legal History and the Modern World The Jewish Law Annual, Suppl. 2),
Leiden 1980, 1-26; hier 21 Anm. 46.

22. So H. Petschow, Zur Systematik und Gesetzestechnik im Codex Hammurabi: Zeit¬
schrift für Assyriologie 57, 1965, 146-172; hier 172. Für das biblische Recht vgl. u.a. : V.
Wagner, Zur Systematik in dem Codex Ex 21,2 — 22,16 : ZAW 81, 1969. 176-182 ; ders..
Der bisher unbeachtete Rest eines hebräischen Rechtskodex: BZ 19, 1975, 234-240; St.
A. Kaufman, The Structure of the Deuteronomic I^aw : Maarav 1/2, 1978/79, 105-158;
G. J. Wenham / J. G. McConville, Drafting Techniques in some Deuteronomic L^aws:

VT 30, 1980, 248-252.

140


	Wie einzigartig war das altisraelitische Recht?

