
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

Ansprache des Papstes über die Beziehungen zum Judentum

Papst Johannes-Paul II. hat am Samstag, den 6. März d.J., die Teilnehmer der auf
Initiative der Kommission für die religiösen Beziehungen mit dem jüdischen Volk nach Rom
einberufenen Tagung von Vertretern der nationalen Bischofskonferenzen und anderen
Sachverständigen in Audienz empfangen. An dieser Tagung nahmen auch Vertreter der
orthodoxen Kirche, der anglikanischen Glaubensgemeinschaft, des Lutherischen
Weltbundes und des Ökumenischen Weltkirchenrates in Genf teil. Auch Mitglieder
verschiedener römischer Kurienbehörden waren anwesend. Die Tagung als solche stand unter
dem Vorsitz von Bischof Ramon Torella, Vizepräsident des römischen Sekretariats für die
christliche Einheit.

Anlässlich dieser Audienz hat der Papst folgende Ansprache gehalten (französischer
Originaltext im Osservatore Romano vom 7.3.1982, S. 1 und 2) :

Liebe Brüder im Bischofsamt und im Priestertum,
liebe Schwestern, meine Damen und Herren,

Sie sind aus verschiedenen Weltgegenden zusammengekommen und haben sich in Rom
versammelt, um eine Bilanz zu ziehen in der wichtigen Frage der Beziehungen zwischen der
katholischen Kirche und dem Judentum. Die Bedeutung dieses Problems wird ebenfalls
unterstrichen durch die Anwesenheit in ihrer Mitte von Vertretern der orthodoxen Kirchen,
der anglikanischen Gemeinschaft, des lutherischen Weltbundes und des ökumenischen
Weltkirchenrates. Ich freue mich, sie ganz besonders zu begrüssen und ihnen für ihre
Mitarbeit zu danken.

Auch ihnen, seien sie nun Bischöfe, Priester, Ordensschwestern oder christliche Laien,
möchte ich meinen besten Dank aussprechen. Ihre Gegenwart an diesem Ort und ihr
Engagement, sei es in seelsorglichen Belangen oder auf dem Gebiet der biblischen und

theologischen Forschung, zeigt, wie sehr die Beziehungen zwischen der katholischen Kirche
und dem Judentum die verschiedenen Aspekte des Lebens und der Aktivität der Kirche
berühren.

Das ist übrigens gut verständlich. Das 2. Vatikanische Konzil hat in der Tat in seiner
Erklärung über die Beziehungen der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen gesagt
(Nostra aetate, Nr. 4): «Indem es das Mysterium der Kirche gründlich untersucht, ruft das

Konzil das Band ins Gedächtnis, welches das Volk des Neuen Testaments spirituell mit der
Nachkommenschaft Abrahams verbindet. » Ich selbst hatte mehr als einmal Gelegenheit, es

zu sagen: Unsere beiden religiösen Gemeinschaften «sind auf dem Niveau ihrer eigenen
Identität miteinander verbunden» (vgl. Ansprache vom 12. März 1979 an die Vertreter
jüdischer Organisationen und Gemeinden). In der Tat — es handelt sich nochmals um den
Text der Erklärung Nostra aetate — «erkennt die Kirche Christi, dass die Erstlinge ihres
Glaubens und ihrer Erwählung gemäss dem Geheimnis des göttlichen Heilsplanes bei den
Erzvätern, bei Moses und den Propheten zu finden sind... Deshalb kann die Kirche auch

nicht vergessen, dass sie die Offenbarung des Alten Testaments durch dieses Volk
erhalten hat... Sie hat stets die Worte des Apostels Paulus vor Augen über diejenigen seines

115



Volkes, denen die Annahme an Sohnesstatt, die Herrlichkeit, die Bundesschlüsse, die
Gesetzgebung, der Gottesdienst, die Verheissungen und die Erzväter gehören, und von denen
dem Fleische nach Christus geboren wurde Rom 9,4-5), der Sohn der Jungfrau Maria. »

Das bedeutet, dass die Bande zwischen der Kirche und dem jüdischen Volk auf dem
Plan des Bundesgottes gründen. In dieser Eigenschaft haben sie notwendigerweise Spuren
hinterlassen in einzelnen Aspekten der kirchlichen Institutionen, vor allem in der Liturgie.

Gewiss, seit dem Auftreten eines neuen Zweiges des gemeinsamen Stammes vor 2000
Jahren haben die Beziehungen zwischen unseren beiden Gemeinschaften unter
Unverständnis und unter den bekannten Ressentiments gelitten. Und wenn es, vom Zeitpunkt der
Trennung an, Missverständnisse, Irrtümer und selbst Beleidigungen gegeben hat, so handelt
es sich jetzt darum, sie im Verständnis, dem Frieden und der gegenseitigen Achtung zu
überwinden. Die schrecklichen Verfolgungen, welche die Juden in verschiedenen Perioden
ihrer Geschichte durchlitten haben, haben letzten Endes viele Augen geöffnet und viele
Herzen erschüttert. Die Christen sind auf dem guten Weg, dem der Gerechtigkeit und der
Brüderlichkeit, indem sie versuchen, sich mit ihren semitischen Brüdern um das gemeinsame
Erbe geschart wiederzufinden, ein Erbe, das für alle einen derartigen Reichtum birgt. Muss
man besonders darauf hinweisen, besonders im Interesse derjenigen, die skeptisch und sogar
feindselig bleiben, dass diese Annäherung nicht mit einem gewissen religiösen Relativismus
und noch weniger mit dem Verlust der eigenen Identität verwechselt werden darf? Was die
Christen angeht, so bekennen sie ohne Zweideutigkeit ihren Glauben an den universellen
Heilscharakter des Todes und der Auferstehung Jesu von Nazareth.

Ja, die Klarheit und die Aufrechterhaltung unserer christlichen Identität stellen eine
wesentliche Grundlage dar, wenn wir authentische, fruchtbare und dauerhafte Beziehungen
mit dem jüdischen Volk herstellen wollen. In diesem Sinn bin ich glücklich, zu wissen, dass
sie viele Anstrengungen unternehmen, indem sie zusammen lernen und beten um die oft
schwierigen biblischen und theologischen Probleme, die infolge der Weiterentwicklung des

jüdisch-christlichen Dialogs auftauchen, besser in die Hand zu bekommen und besser zu
formulieren. Auf diesem Gebiet würden Mangel an Präzision und Mittelmässigkeit dem

Dialog schweren Schaden zufügen. Möge Gott den Christen und den Juden gewähren, sich

häufiger zu treffen und aufgrund ihrer eigenen Identität in einen tiefen Gedankenaustausch
einzutreten, ohne auf der einen oder anderen Seite Dunkelzonen bestehen zu lassen, in der
wahren Suche nach dem Willen Gottes, der sich geoffenbart hat!

Beziehungen dieser Art sind es, die dazu beitragen können und müssen, die Kenntnis
unserer eigenen Wurzeln zu bereichern und einige Aspekte der Identität von der wir
sprechen, ins Licht zu rücken. Unser gemeinsames spirituelles Erbe ist beträchtlich. Ein
Inventar als solches davon aufzustellen, aber auch dem Glauben und dem religiösen Leben
des jüdischen Volkes, wie sie noch heute bekannt und gelebt werden, Rechnung zu tragen,
kann dazu beitragen, gewisse Aspekte des kirchlichen Lebens besser zu verstehen. Das ist der
Fall bei der Liturgie, deren hebräische Wurzeln noch vertieft werden müssen, und die vor
allem vonseiten der Gläubigen besser gekannt und geschätzt werden sollten. Dasselbe gilt
auch von der Geschichte unserer Institutionen, die sich, vom Anfang der Kirche an, an
gewissen Aspekten der Organisation der Synagogengemeinde inspiriert haben. Schliesslich
ist unser gemeinsames spirituelles Erbe von ganz besonderer Wichtigkeit auf dem Gebiet
unseres Glaubens an einen guten und barmherzigen einig-einzigen Gott, der die Menschen
liebt und sich von ihnen lieben lässt (vgl. Weish. 11,24-26), Herr der Geschichte und der
Bestimmung des Menschen, der unser Vater ist und Israel erwählt hat als «edlen Ölbaum, auf
den die Zweige des wilden Ölbaums, das sind die Heiden, aufgepfropft wurden» (Nostra
aetate Nr. 4 ; vgl. auch Rom 11,17-24).

116



Deshalb haben sie sich auch während ihres Zusammentreffens intensiv mit dem
katholischen Unterricht und der Katechese im Blick auf die Juden und das Judentum
beschäftigt. Auf diesem Gebiet, wie auch auf anderen, werden sie geleitet und ermuntert
durch die «Richtlinien und Anregungen für die Anwendung der Konzilsdeklaration Nostra
aetate (Nr. 4)», die von der Kommission für die Beziehungen mit dem Judentum
veröffentlicht wurden (vgl. Kap. III). Man müsste erreichen, dass in dieser Unterweisung auf
den verschiedenen Stufen der religiösen Information, in der Katechese für Kinder so gut wie
für Erwachsene, die Juden und das Judentum nicht nur in passender Weise und objektiv,
ohne Vorurteil und ohne irgendjemanden zu verletzen dargestellt werden, sondern darüber
hinaus mit dem wachen Bewusstsein für das Erbe, das wir in grossen Zügen aufgezeigt haben.

Auf einer derarigen Basis wird sich schliesslich — wie sich das glücklicherweise bereits
anbahnt — eine enge Zusammenarbeit entwickeln können, die durch unser gemeinsames
Erbe angeregt wird, nämlich der Dienst am Menschen und seine unermesslich grossen
spirituellen und materiellen Bedürfnisse. Auf verschiedenen Wegen, die aber in letzter
Instanz alle konvergieren, werden wir — mit Hilfe des Herrn, der niemals aufgehört hat, sein
Volk zu lieben (vgl. Rom 11,1) — zur wahren Brüderlichkeit in der Versöhnung und der
Achtung gelangen können, zur vollen Verwirklichung des Planes Gottes in der Geschichte.

Ich bin glücklich, sie, geliebte Brüder und Schwestern in Christus, zu ermutigen, auf
dem begonnenen Weg fortzufahren, mit Unterscheidungsvermögen und Zuversicht, und

gleichzeitig mit grosser Treue zum Magisterium (kirchliches Lehramt). So werden sie einen
authentischen kirchlichen Dienst leisten, der sich von der geheimnisvollen Berufung der
Kirche herleitet und zu ihrem Wohl, zu dem des jüdischen Volkes und der gesamten
Menschheit beitragen muss.

Die Bedeutung der Papstrede

Die Presse hat mit Berechtigung auf die Bedeutung der Rede Johannes-Pauls II.
hingewiesen. Gewiss gibt es neben vielen von anderen Kirchengemeinschaften ausgehenden
Initiativen dieser Art auch römische Dokumente über die christlich-jüdischen Beziehungen,
so die vom Papst mehrmals zitierte Konzilserklärung Nostra aetate, § 4, über die
Beziehungen der Kirche zur jüdischen Religion (es ist zu beachten, dass man es damals aus
verschiedenen Gründen sogar vermied, vom «Judentum» oder vom «jüdischen Volk» zu
sprechen), sowie die ebenfalls erwähnten «Richtlinien», doch hat bis jetzt noch kein Papst in
dieser Weise persönlich zu dieser Frage Stellung genommen. Das Engagement von Johannes
XXIII. ist allgemein bekannt, doch fällt es noch in den ersten Teil der Konzilszeit. Ohne
seine Initiative und sein Drängen wäre die Frage der christlich-jüdischen Beziehungen beim
Konzil überhaupt nicht auf die Tagesordnung gesetzt worden. Die dann 1965 von Paul VI.
proklamierte Konzilserklärung Nostra aetate, §4. über die christlich-jüdischen Beziehungen
war bis zum letzten Moment bedroht, unter den Tisch zu fallen. Auch die «Richtlinien» von
1974 mit Ausführungsbestimmungen zur Konzilserklärung waren aufgrund heftiger Gegensätze,

die sie in den Kurienkreisen auslösten, jahrelang von der Bildfläche verschwunden, bis
sie dann endlich, als es niemand mehr erwartete, plötzlich veröffentlicht wurden.

Es ist natürlich schwer, die echte Durchschlagskraft dieser und anderer Dokumente, die
auf lokaler Ebene veröffentlicht wurden, wie die Erklärung des französischen bischöflichen
Komitees für die Beziehungen mit dem Judentum von Ostern 1973, pauschal zu beurteilen.
Und man kann selbstverständlich auch nicht erwarten, dass man innerhalb weniger

117



Jahrzehnte ein «Klima» bereinigen kann, dessen Ursprünge auf die erste Zeit der
Kirchengeschichte zurückreichen. Doch hat man den Eindruck, dass bis heute die
«Tiefenwirkung» der Bestrebungen dieser Art trotz allem ziemlich gering geblieben ist. Die
wahre theologische Dimension der christlich-jüdischen Beziehungen bleibt weiterhin gross-
teils eine «Dunkelzone» und selbst manche Bischöfe sind der Meinung, dass sich die Frage
nur dort stellt, wo tatsächlich Juden leben und somit ein rein pastorales Problem ist.

Johannes-Paul II. hat in seiner Ansprache kein neues «Programm» aufgestellt, hat aber
einige wichtige Akzente gesetzt und es ist sehr zu wünschen, dass diese Intervention auch
tatsächlich positive Folgen auf dem Gebiete des christlich-jüdischen Gegenüber nach sich
zieht.

Jüdische Reaktionen

Der amtierende französische Oberrabbiner René Samuel Sirat und sein nun im
Ruhestand lebender Amtsvorgänger Jacob Kaplan, haben an den Vizepräsidenten des
römischen Einheitssekretariats, Bischof Torella, ein gemeinsames Schreiben gerichtet, in
dem sie ihre «tiefe Genugtuung» über die Worte Johannes Pauls II. zum Ausdruck bringen
und ihn bitten, den Papst davon in Kenntnis zu setzen (Documentation Catholique vom 18.

April 1982, n° 1828, S. 430). In einem der Jüdischen Telegraphenagentur gewährten
Interview erklärte Oberrabbiner Sirat zusätzlich (ebd.) :

Die am vergangenen Samstag vom Oberhaupt der katholischen Kirche so eindeutig
formulierten Positionen stellen einen neuen Schritt in die gute Richtung dar. Wir freuen
uns, dass die Notwendigkeit für die Christen anerkannt wurde, zu versuchen, den guten
Weg einzuschlagen, den der Gerechtigkeit und der Brüderlichkeit, um das gemeinsame
Erbe wiederzufinden, natürlich unter der Bedingung, dass unsere Persönlichkeit und
unsere religiöse Identität ebenfalls ohne jede Zweideutigkeit anerkannt werden, ohne
jedweden Geist von Synkretismus und jenseits aller Proselytenmacherei.

Der bekannte Philosoph Emmanuel Lévinas schreibt seinerseits (Information Juive, n°
14, April 1982, S. 1):

Wir freuen uns über diese Botschaft der Gerechtigkeit und des Friedens, als
Menschen unter Menschen ; sie ist ein Markstein für den Fortschritt des Menschlichen.
Wir freuen uns ganz besonders darüber als Juden : Wir denken an so viele Missverständnisse,

von denen diese Botschaft unser schwieriges Schicksal befreit, und auch an alle
Gefahrenherde des Antisemitismus und des grundlosen Hasses, die sie vielleicht zum
Erlöschen bringt.

Ich denke gewiss nicht, dass unser Festhalten am Judentum und unsere Treue zu
ihm von irgendeiner von aussen kommenden Anerkennung abhängt, sei sie selbst

theologischer Natur. Ich glaube, dass diese Unabhängigkeit das wesentliche Element,
das Wunder und die Ausnahmestellung unseres religiösen Werdeganges, unserer
heiligen Geschichte und unserer langen Existenz darstellt. Doch denke ich auch, dass
diese Geschichte bereits seit langem die Sehnsucht in sich trägt nach einer
weitgesteckten Brüderlichkeit und einer Menschlichkeit, die fähig ist, diese Ausnahmestellung
zu verstehen. Eine alte Sehnsucht nach Verständnis und nach Brüderlichkeit, in der
wahrscheinlich unsere latente Modernität besteht. Ich denke, ihre Aktualisierung ist
heute etwas weiter offen als gestern.

118



Zum Ableben von Professor Gerschom Gerhard Scholen»

Im Februar dieses Jahres verschied in Jerusalem im 84.Lebensjahr Professor Gerschom
G. Scholem. Er war eine weltweit anerkannte Autorität auf dem Gebiete der jüdischen
Mystik und der Kabbala. G. G. Scholem war emeritierter Professor für jüdisch-mystische
Literatur an der Hebräischen Universität in Jerusalem und Präsident der israelischen
Akademie für exakte und klassische Wissenschaften.

Besonders bemerkenswert an Scholems Werdegang ist, dass ihn von Haus aus nichts für
die Laufbahn, die sich mit seinem Lebenswerk identifiziert, vorherzubestimmen schien. Sein
Elternhaus war typisch für eine gewisse völlig assimilierte Schicht des jüdischen Berliner
Bürgertums dieser Zeit. Während fast alle anderen grossen Gelehrten auf dem Gebiete der
jüdischen Überlieferung den traditionellen Weg über Institutionen jüdischen Lernens
gegangen sind und somit eine solide Vorbereitung für ihre späteren Fachbereiche
mitbrachten, begann Scholem erst im Alter von ungefähr 20 Jahren Hebräisch zu lernen und sich
mit den jüdischen Wissenschaften zu befassen. Damals schloss er sich auch der zionistischen
Bewegung an, besonders unter dem Einfluss von zwei mit ihm befreundeten Männern, dem
Dichter Ch. N. Bialik und dem später mit dem Nobelpreis ausgezeichneten Schriftsteller S. J.

Agnon.

Scholem begann sein Hochschulstudium, das ihn nacheinander an die Universitäten von
Berlin, Jena, Bern und München führte, mit den Fächern Mathematik und Philosophie,
wandte sich aber bald ausschliesslich den orientalischen Sprachen zu. Im Jahre 1922 erwarb
er den Doktortitel an der Universität München mit einer Arbeit über das Sefer ha-Bahir.
einen alten, dunklen und besonders schwierig zu interpretierenden kabbalistischen Text (Das
Buch Bahir, Sepher ha-Bahir. Ein Text aus der Frühzeit der Kabbala auf Grund eines
kritischen Textes ins Deutsche übersetzt und kommentiert. Berlin 1923). Seither gab
Scholem laufend eine grosse Anzahl von Veröffentlichungen aus dem Bereich der Kabbala
und der jüdischen Mystik heraus, die er, um es mit den Worten von Rabbiner Dr. R.

Gradwohl im Jüdischen Wochenblatt (tir. 8 v. 26.2 1982, p. 8) zu sagen, in wissenschaftlichen
Kreisen «salonfähig» machte, wo sie bis auf ihn sehr über die Achsel angesehen worden war
und für ein Sammelsurium von Aberglauben und Obskurantismus gehalten wurde.

Im Jahre 1923 wurde Scholem als Bibliothekar an die Hebräische Nationalbibliothek in
Jerusalem berufen. Seine Vorlesungstätigkeit an der Hebräischen Universität begann er 1925

und war dann durch 32 Jahre, von 1933 bis 1965, Inhaber des Lehrstuhls für jüdische Mystik
und Kabbala.

Scholems besonderes Verdienst ist es, die Entstehung und Autorschaft der Sefer ha-
Sohar (Buch des - göttlichen — Lichtglanzes) der wahren «Bibel der Kabbalisten»,
wissenschaftlich geklärt zu haben. Dieses Werk, das im 13. Jahrhundert von R. Moses b.
Schemtov aus Leon (Hauptstadt eines gleichnamigen Königreichs der iberischen Halbinsel,
das 1218 Kastilien einverleibt wurde) unter mysteriösen, nie ganz geklärten Umständen
«aufgefunden» wurde, wird von der kabbalistischen Tradition R. Schim'on b. Jochai
zugeschrieben, einem Schüler von R. Akiba (2. nachchristl. Jahrhundert). Schon im 19.

Jahrhundert hat die Urheberschaft des Sohar eine lebhafte Polemik unter jüdischen
Gelehrten entfacht, an der Männer wie N. Krochmal, A. Jellinek, H. Graetz, A. Franck und
H. Joel beteiligt waren. Scholem tritt, gegen eine weitverbreitete Ansicht, die durch den
Aufbau des Buches, das aus verschiedenen Teilen zusammengesetzt ist, gerechtfertigt zu sein

scheint, für die Einheitlichkeit des Werkes ein, das einem einzigen Autor zuzuschreiben ist,

119



wahrscheinlich R. Moses von Leon (vgl. die einleitenden Kapitel zu dem 1935 im Schocken-
Verlag in Berlin erschienen Band von G. Scholem, Die Geheimnisse der Schöpfung. Ein
Kapitel aus dem Sohar). Diese Ansicht wurde und wird von jüdisch-orthodoxen und der
Mystik nahestehenden Kreisen selbstverständlich mit Nachdruck zurückgewiesen.

Aber Prof. Scholem war nun einmal kein orthodoxer Jude. Das hinderte ihn jedoch
nicht, wie er in seiner 1977 erschienenen Autobiographie Von Berlin nach Jerusalem.
Jugenderinnerungen. schreibt, sich schon als junger Mensch von der jüdischen Mystik stark
angezogen zu fühlen und sich dem negativen Urteil, das manche jüdische Gelehrte im 19.

Jahrhundert über sie gefällt hatten, nicht anzuschliessen. In der «Laudatio» anlässlich der
Verleihung des Ehrendoktorats an Prof. Scholem durch die Hebräische Universität
Jerusalem (1968) wurde richtig gesagt, «sein Werk... sei zu einem mächtigen und stimulierenden

Faktor im geistigen Leben unserer Zeit geworden. » Scholem lebte nicht nach den
Normen des traditionellen Religionsgesetzes, doch wies er stets mit Nachdruck auf die
entscheidende Funktion des Staates Israel im jüdischen Leben hin und widersetzte sich allen
Säkularisierungstendenzen in Israel mit dem Hinweis, der jüdische Staat könne und dürfe nie
«ein Land wie alle andern» werden.

Neben seinen zahllosen Veröffentlichungen hielt Scholem auch in vielen Ländern
Vorträge von sehr hohem Niveau. In dieser Eigenschaft kam er auch oft an die Universität
Zürich und nahm regelmässig an den Eranos-Tagungen in Ascona teil.

Prof. Scholem hat auf seinem Fachgebiet eine Reihe von Büchern herausgegeben, von
denen die meisten auch in deutscher Sprache erschienen sind und die alle bleibenden Wert
besitzen.

120


	Umschau

