Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 38 (1982)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

Ansprache des Papstes iiber die Beziechungen zum Judentum

Papst Johannes-Paul II. hat am Samstag, den 6. Mirz d.J., die Teilnehmer der auf
Initiative der Kommission fiir die religiosen Beziehungen mit dem jiidischen Volk nach Rom
einberufenen Tagung von Vertretern der nationalen Bischofskonferenzen und anderen
Sachverstindigen in Audienz empfangen. An dieser Tagung nahmen auch Vertreter der
orthodoxen Kirche, der anglikanischen Glaubensgemeinschaft, des Lutherischen Welt-
bundes und des Okumenischen Weltkirchenrates in Genf teil. Auch Mitglieder ver-
schiedener romischer Kurienbehorden waren anwesend. Die Tagung als solche stand unter
dem Vorsitz von Bischof Ramon Torella, Vizeprisident des romischen Sekretariats fiir die
christliche Einheit.

Anlisslich dieser Audienz hat der Papst folgende Ansprache gehalten (franzosischer
Originaltext im Osservatore Romano vom 7.3.1982, S. 1 und 2):

Liebe Briider im Bischofsamt und im Priestertum,
liebe Schwestern, meine Damen und Herren,

Sie sind aus verschiedenen Weltgegenden zusammengekommen und haben sich in Rom
versammelt, um eine Bilanz zu ziehen in der wichtigen Frage der Beziehungen zwischen der
katholischen Kirche und dem Judentum. Die Bedeutung dieses Problems wird ebenfalls
unterstrichen durch die Anwesenheit in ihrer Mitte von Vertretern der orthodoxen Kirchen,
der anglikanischen Gemeinschaft, des lutherischen Weltbundes und des Okumenischen
Weltkirchenrates. Ich freue mich, sie ganz besonders zu begriissen und ihnen fiir ihre
Mitarbeit zu danken.

Auch ihnen, seien sie nun Bischofe, Priester, Ordensschwestern oder christliche Laien,
mochte ich meinen besten Dank aussprechen. Ihre Gegenwart an diesem Ort und ihr
Engagement, sei es in seelsorglichen Belangen oder auf dem Gebiet der biblischen und
theologischen Forschung, zeigt, wie sehr die Beziehungen zwischen der katholischen Kirche
und dem Judentum die verschiedenen Aspekte des Lebens und der Aktivitiit der Kirche
beriihren.

Das ist iibrigens gut verstindlich. Das 2. Vatikanische Konzil hat in der Tat in seiner
Erkldarung iiber die Beziehungen der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen gesagt
(Nostra aetate, Nr. 4) : «Indem es das Mysterium der Kirche griindlich untersucht, ruft das
Konzil das Band ins Gedichtnis, welches das Volk des Neuen Testaments spirituell mit der
Nachkommenschaft Abrahams verbindet.» Ich selbst hatte mehr als einmal Gelegenheit, es
zu sagen: Unsere beiden religiosen Gemeinschaften «sind auf dem Niveau ihrer eigenen
Identitit miteinander verbunden» (vgl. Ansprache vom 12. Médrz 1979 an die Vertreter
jildischer Organisationen und Gemeinden). In der Tat — es handelt sich nochmals um den
Text der Erkldrung Nostra aetate — «erkennt die Kirche Christi, dass die Erstlinge ihres
Glaubens und ihrer Erwihlung gemiss dem Geheimnis des gottlichen Heilsplanes bei den
Erzvitern, bei Moses und den Propheten zu finden sind... Deshalb kann die Kirche auch
nicht vergessen, dass sie die Offenbarung des Alten Testaments durch dieses Volk er-
halten hat... Sie hat stets die Worte des Apostels Paulus vor Augen iiber diejenigen seines

115



Volkes, denen die Annahme an Sohnesstatt, die Herrlichkeit, die Bundesschliisse, die Ge-
setzgebung, der Gottesdienst, die Verheissungen und die Erzviiter gehoren, und von denen
dem Fleische nach Christus geboren wurde (Rom 9,4-5), der Sohn der Jungfrau Maria. »

Das bedeutet, dass die Bande zwischen der Kirche und dem jiidischen Volk auf dem
Plan des Bundesgottes griinden. In dieser Eigenschaft haben sie notwendigerweise Spuren
hinterlassen in einzelnen Aspekten der kirchlichen Institutionen, vor allem in der Liturgie.

Gewiss, seit dem Auftreten eines neuen Zweiges des gemeinsamen Stammes vor 2000
Jahren haben die Beziehungen zwischen unseren beiden Gemeinschaften unter Unver-
stdndnis und unter den bekannten Ressentiments gelitten. Und wenn es, vom Zeitpunkt der
Trennung an, Missverstdndnisse, Irrtiimer und selbst Beleidigungen gegeben hat, so handelt
es sich jetzt darum, sie im Verstindnis, dem Frieden und der gegenseitigen Achtung zu
uiberwinden. Die schrecklichen Verfolgungen, welche die Juden in verschiedenen Perioden
ihrer Geschichte durchlitten haben, haben letzten Endes viele Augen geoffnet und viele
Herzen erschiittert. Die Christen sind auf dem guten Weg, dem der Gerechtigkeit und der
Briiderlichkeit, indem sie versuchen, sich mit ihren semitischen Briiddern um das gemeinsame
Erbe geschart wiederzufinden, ein Erbe, das fiir alle einen derartigen Reichtum birgt. Muss
man besonders darauf hinweisen, besonders im Interesse derjenigen, die skeptisch und sogar
feindselig bleiben, dass diese Annidherung nicht mit einem gewissen religiosen Relativismus
und noch weniger mit dem Verlust der eigenen Identitit verwechselt werden darf? Was die
Christen angeht, so bekennen sie ohne Zweideutigkeit ihren Glauben an den universellen
Heilscharakter des Todes und der Auferstehung Jesu von Nazareth.

Ja, die Klarheit und die Aufrechterhaltung unserer christlichen Identitét stellen eine
wesentliche Grundlage dar, wenn wir authentische, fruchtbare und dauerhafte Beziehungen
mit dem jidischen Volk herstellen wollen. In diesem Sinn bin ich gliicklich, zu wissen, dass
sie viele Anstrengungen unternehmen, indem sie zusammen lernen und beten um die oft
schwierigen biblischen und theologischen Probleme, die infolge der Weiterentwicklung des
judisch-christlichen Dialogs auftauchen, besser in die Hand zu bekommen und besser zu
formulieren. Auf diesem Gebiet wiirden Mangel an Prizision und Mittelmissigkeit dem
Dialog schweren Schaden zufiigen. Moge Gott den Christen und den Juden gewiihren, sich
hdufiger zu treffen und aufgrund ihrer eigenen Identitit in einen tiefen Gedankenaustausch
einzutreten, ochne auf der einen oder anderen Seite Dunkelzonen bestehen zu lassen, in der
wahren Suche nach dem Willen Gottes, der sich geoffenbart hat!

Beziehungen dieser Art sind es, die dazu beitragen konnen und miissen, die Kenntnis
unserer eigenen Wurzeln zu bereichern und einige Aspekte der Identitdt , von der wir
sprechen, ins Licht zu riicken. Unser gemeinsames spirituelles Erbe ist betrichtlich. Ein
Inventar als solches davon aufzustellen, aber auch dem Glauben und dem religidsen Leben
des jiidischen Volkes, wie sie noch heute bekannt und gelebt werden, Rechnung zu tragen,
kann dazu beitragen, gewisse Aspekte des kirchlichen Lebens besser zu verstehen. Das ist der
Fall bei der Liturgie, deren hebridische Wurzeln noch vertieft werden miissen, und die vor
allem vonseiten der Gldubigen besser gekannt und geschétzt werden sollten. Dasselbe gilt
auch von der Geschichte unserer Institutionen, die sich, vom Anfang der Kirche an, an
gewissen Aspekten der Organisation der Synagogengemeinde inspiriert haben. Schliesslich
ist unser gemeinsames spirituelles Erbe von ganz besonderer Wichtigkeit auf dem Gebiet
unseres Glaubens an einen guten und barmherzigen einig-einzigen Gott, der die Menschen
liebt und sich von ihnen lieben ldsst (vgl. Weish. 11,24-26), Herr der Geschichte und der Be-
stimmung des Menschen, der unser Vater ist und Israel erwihlt hat als «edlen Olbaum, auf
den die Zweige des wilden Olbaums, das sind die Heiden, aufgepfropft wurden» (Nostra
aetate Nr. 4; vgl. auch Rom 11,17-24).

116



Deshalb haben sie sich auch wihrend ihres Zusammentreffens intensiv mit dem
katholischen Unterricht und der Katechese im Blick auf die Juden und das Judentum
beschiftigt. Auf diesem Gebiet, wie auch auf anderen, werden sie geleitet und ermuntert
durch die «Richtlinien und Anregungen fiir die Anwendung der Konzilsdeklaration Nostra
aetate (Nr. 4)», die von der Kommission fiir die Beziehungen mit dem Judentum
veroffentlicht wurden (vgl. Kap. I1I). Man miisste erreichen, dass in dieser Unterweisung auf
den verschiedenen Stufen der religiosen Information, in der Katechese fiir Kinder so gut wie
fir Erwachsene, die Juden und das Judentum nicht nur in passender Weise und objektiv,
ohne Vorurteil und ohne irgendjemanden zu verletzen dargestellt werden, sondern dartiber
hinaus mit dem wachen Bewusstsein fiir das Erbe, das wir in grossen Ziigen aufgezeigt haben.

Auf einer derarigen Basis wird sich schliesslich — wie sich das gliicklicherweise bereits
anbahnt — eine enge Zusammenarbeit entwickeln konnen, die durch unser gemeinsames
Erbe angeregt wird, ndamlich der Dienst am Menschen und seine unermesslich grossen
spirituellen und materiellen Bediirfnisse. Auf verschiedenen Wegen, die aber in letzter
Instanz alle konvergieren, werden wir — mit Hilfe des Herrn, der niemals aufgehort hat, sein
Volk zu lieben (vgl. Rém 11,1) — zur wahren Briiderlichkeit in der Versohnung und der
Achtung gelangen konnen, zur vollen Verwirklichung des Planes Gottes in der Geschichte.

Ich bin gliicklich, sie, geliebte Briider und Schwestern in Christus, zu ermutigen, auf
dem begonnenen Weg fortzufahren, mit Unterscheidungsvermégen und Zuversicht, und
gleichzeitig mit grosser Treue zum Magisterium (kirchliches Lehramt). So werden sie einen
authentischen kirchlichen Dienst leisten, der sich von der geheimnisvollen Berufung der
Kirche herleitet und zu ihrem Wohl, zu dem des jiidischen Volkes und der gesamten
Menschheit beitragen muss.

Die Bedeutunig der Papstrede

Die Presse hat mit Berechtigung auf die Bedeutung der Rede Johannes-Pauls II.
hingewiesen. Gewiss gibt es neben vielen von anderen Kirchengemeinschaften ausgehenden
Initiativen dieser Art auch réomische Dokumente tiber die christlich-jidischen Beziehungen,
so die vom Papst mehrmals zitierte Konzilserkldrung Nostra aetate, § 4, uber die
Beziehungen der Kirche zur jiidischen Religion (es ist zu beachten, dass man es damals aus
verschiedenen Griinden sogar vermied, vom «Judentum» oder vom «jiidischen Volk» zu
sprechen), sowie die ebenfalls erwidhnten «Richtlinien», doch hat bis jetzt noch kein Papst in
dieser Weise personlich zu dieser Frage Stellung genommen. Das Engagement von Johannes
XXIII. ist allgemein bekannt, doch fillt es noch in den ersten Teil der Konzilszeit. Ohne
seine Initiative und sein Dréngen wiére die Frage der christlich-jiidischen Beziehungen beim
Konazil iiberhaupt nicht auf die Tagesordnung gesetzt worden. Die dann 1965 von Paul VI.
proklamierte Konzilserklirung Nostra aetate, § 4. iiber die christlich-judischen Beziehungen
war bis zum letzten Moment bedroht, unter den Tisch zu fallen. Auch die «Richtlinien» von
1974 mit Ausfithrungsbestimmungen zur Konzilserkldrung waren aufgrund heftiger Gegen-
sitze, die sie in den Kurienkreisen auslosten, jahrelang von der Bildfldche verschwunden, bis
sie dann endlich, als es niemand mehr erwartete, plotzlich veroffentlicht wurden.

Es ist natiirlich schwer, die echte Durchschlagskraft dieser und anderer Dokumente, die
auf lokaler Ebene veroffentlicht wurden, wie die Erkldrung des franzosischen bischoflichen
Komitees fiir die Beziehungen mit dem Judentum von Ostern 1973, pauschal zu beurteilen.
Und man kann selbstverstindlich auch nicht erwarten, dass man innerhalb weniger

117



Jahrzehnte ein «Klima» bereinigen kann, dessen Urspriinge auf die erste Zeit der
Kirchengeschichte zuriickreichen. Doch hat man den Eindruck, dass bis heute die
«Tiefenwirkung» der Bestrebungen dieser Art trotz allem ziemlich gering geblieben ist. Die
wahre theologische Dimension der christlich-jiidischen Beziehungen bleibt weiterhin gross-
teils eine «Dunkelzone» und selbst manche Bischofe sind der Meinung, dass sich die Frage
nur dort stellt, wo tatsdchlich Juden leben und somit ein rein pastorales Problem ist.

Johannes-Paul II. hat in seiner Ansprache kein neues « Pi'ogramm» aufgestellt, hat aber
einige wichtige Akzente gesetzt und es ist sehr zu wiinschen, dass diese Intervention auch
tatsidchlich positive Folgen auf dem Gebiete des christlich-jildischen Gegeniiber nach sich
zieht.

Jidische Reaktionen

Der amtierende franzosische Oberrabbiner René Samuel Sirat und sein nun im
Ruhestand lebender Amtsvorgidnger Jacob Kaplan, haben an den Vizeprisidenten des
romischen Einheitssekretariats, Bischof Torella, ein gemeinsames Schreiben gerichtet, in
dem sie ihre «tiefe Genugtuung» iiber die Worte Johannes Pauls II. zum Ausdruck bringen
und ihn bitten, den Papst davon in Kenntnis zu setzen (Documentation Catholique vom 18.
April 1982, n° 1828, S. 430). In einem der Jiidischen Telegraphenagentur gewihrten
Interview erklidrte Oberrabbiner Sirat zusétzlich (ebd.):

Die am vergangenen Samstag vom Oberhaupt der katholischen Kirche so eindeutig
formulierten Positionen stellen einen neuen Schritt in die gute Richtung dar. Wir freuen
uns, dass die Notwendigkeit fiir die Christen anerkannt wurde, zu versuchen, den guten
Weg einzuschlagen, den der Gerechtigkeit und der Briiderlichkeit, um das gemeinsame
Erbe wiederzufinden, natiirlich unter der Bedingung, dass unsere Personlichkeit und
unsere religiose Identitit ebenfalls ohne jede Zweideutigkeit anerkannt werden, ohne
jedweden Geist von Synkretismus und jenseits aller Proselytenmacherei.

Der bekannte Philosoph Emmanuel Lévinas schreibt seinerseits (Information Juive, n°
14, April 1982, S. 1):

... Wir freuen uns tber diese Botschaft der Gerechtigkeit und des Friedens, als
Menschen unter Menschen ; sie ist ein Markstein fiir den Fortschritt des Menschlichen.
Wir freuen uns ganz besonders dariiber als Juden: Wir denken an so viele Missverstind-
nisse, von denen diese Botschaft unser schwieriges Schicksal befreit, und auch an alle
Gefahrenherde des Antisemitismus und des grundlosen Hasses, die sie vielleicht zum
Erléschen bringt.

Ich denke gewiss nicht, dass unser Festhalten am Judentum und unsere Treue zu
ihm von irgendeiner von aussen kommenden Anerkennung abhingt, sei sie selbst
theologischer Natur. Ich glaube, dass diese Unabhéngigkeit das wesentliche Element,
das Wunder und die Ausnahmestellung unseres religiosen Werdeganges, unserer
heiligen Geschichte und unserer langen Existenz darstellt. Doch denke ich auch, dass
diese Geschichte bereits seit langem die Sehnsucht in sich tridgt nach einer weitge-
steckten Briiderlichkeit und einer Menschlichkeit, die fahig ist, diese Ausnahmestellung
zu verstehen. Eine alte Sehnsucht nach Verstindnis und nach Briiderlichkeit, in der
wahrscheinlich unsere latente Modernitdt besteht. Ich denke, ihre Aktualisierung ist
heute etwas weiter offen als gestern.

118



Zum Ableben von Professor Gerschom Gerhard Scholem

Im Februar dieses Jahres verschied in Jerusalem im 84.Lebensjahr Professor Gerschom
G. Scholem. Er war eine weltweit anerkannte Autoritdt auf dem Gebiete der jiidischen
Mystik und der Kabbala. G. G. Scholem war emeritierter Professor fiir jiidisch-mystische
Literatur an der Hebriischen Universitit in Jerusalem und Prisident der israelischen
Akademie fiir exakte und klassische Wissenschaften.

Besonders bemerkenswert an Scholems Werdegang ist, dass ihn von Haus aus nichts fiir
die Laufbahn, die sich mit seinem Lebenswerk identifiziert, vorherzubestimmen schien. Sein
Elternhaus war typisch fiir eine gewisse vollig assimilierte Schicht des jidischen Berliner
Biirgertums dieser Zeit. Wahrend fast alle anderen grossen Gelehrten auf dem Gebiete der
jidischen Uberlieferung den traditionellen Weg iiber Institutionen jiidischen Lernens
gegangen sind und somit eine solide Vorbereitung fiir ihre spiteren Fachbereiche mit-
brachten, begann Scholem erst im Alter von ungefiahr 20 Jahren Hebriisch zu lernen und sich
nit den judischen Wissenschaften zu befassen. Damals schloss er sich auch der zionistischen
Bewegung an, besonders unter dem Einfluss von zwei mit ihm befreundeten Ménnern, dem
Dichter Ch. N. Bialik und dem spéter mit dem Nobelpreis ausgezeichneten Schriftsteller S. J.
Agnon.

Scholem begann sein Hochschulstudium, das ihn nacheinander an die Universititen von
Berlin, Jena, Bern und Miinchen fithrte, mit den Fichern Mathematik und Philosophie,
wandte sich aber bald ausschliesslich den orientalischen Sprachen zu. Im Jahre 1922 erwarb
er den Doktortitel an der Universitdt Miinchen mit einer Arbeit iiber das Sefer ha-Bahir.
einen alten, dunklen und besonders schwierig zu interpretierenden kabbalistischen Text (Das
Buch Bahir, Sepher ha-Bahir. Ein Text aus der Friihzeit der Kabbala auf Grund eines
kritischen Textes ins Deutsche iibersetzt und kommentiert. Berlin 1923). Seither gab
Scholem laufend eine grosse Anzahl von Veroffentlichungen aus dem Bereich der Kabbala
und der jiidischen Mystik heraus, die er, um es mit den Worten von Rabbiner Dr. R.
Gradwohl im Jiidischen Wochenblatt (Nr. 8 v. 26.2 1982, p. 8) zu sagen, in wissenschaftlichen
Kreisen «salonfahig» machte, wo sie bis auf ihn sehr iiber die Achsel angesehen worden war
und fiir ein Sammelsurium von Aberglauben und Obskurantismus gehalten wurde.

Im Jahre 1923 wurde Scholem als Bibliothekar an die Hebriische Nationalbibliothek in
Jerusalem berufen. Seine Vorlesungstitigkeit an der Hebriischen Universitit begann er 1925
und war dann durch 32 Jahre, von 1933 bis 1965, Inhaber des Lehrstuhls fiir jidische Mystik
und Kabbala.

Scholems besonderes Verdienst ist es, die Entstehung und Autorschaft der Sefer ha-
Sohar (Buch des - gottlichen — Lichtglanzes) der wahren «Bibel der Kabbalisten»,
wissenschaftlich gekliart zu haben. Dieses Werk, das im 13. Jahrhundert von R. Moses b.
Schemtov aus Leon (Hauptstadt eines gleichnamigen Konigreichs der iberischen Halbinsel,
das 1218 Kastilien einverleibt wurde) unter mysteriosen, nie ganz geklirten Umstinden
«aufgefunden» wurde, wird von der kabbalistischen Tradition R. Schim'on b. Jochai
zugeschrieben, einem Schiiler von R. Akiba (2. nachchristl. Jahrhundert). Schon im 19.
Jahrhundert hat die Urheberschaft des Sohar eine lebhafte Polemik unter jiidischen
Gelehrten entfacht, an der Minner wie N. Krochmal, A. Jellinek, H. Graetz, A. Franck und
H. Joel beteiligt waren. Scholem tritt, gegen eine weitverbreitete Ansicht, die durch den
Aufbau des Buches, das aus verschiedenen Teilen zusammengesetzt ist, gerechtfertigt zu sein
scheint, fiir die Einheitlichkeit des Werkes ein, das einem einzigen Autor zuzuschreiben ist,

119



wahrscheinlich R. Moses von Leon (vgl. die einleitenden Kapitel zu dem 1935 im Schocken-
Verlag in Berlin erschienen Band von G. Scholem, Die Geheimnisse der Schépfung. Ein
Kapitel aus dem Sohar). Diese Ansicht wurde und wird von jiidisch-orthodoxen und der
Mystik nahestehenden Kreisen selbstverstindlich mit Nachdruck zuriickgewiesen.

Aber Prof. Scholem war nun einmal kein orthodoxer Jude. Das hinderte ihn jedoch
nicht, wie er in seiner 1977 erschienenen Autobiographie Von Berlin nach Jerusalem. Jugend-
erinnerungen, schreibt, sich schon als junger Mensch von der jiidischen Mystik stark
angezogen zu fithlen und sich dem negativen Urteil, das manche jidische Gelehrte im 19.
Jahrhundert iiber sie geféllt hatten, nicht anzuschliessen. In der « Laudatio» anlésslich der
Verleihung des Ehrendoktorats an Prof. Scholem durch die Hebriische Universitit
Jerusalem (1968) wurde richtig gesagt, «sein Werk... sei zu einem méchtigen und stimulie-
renden Faktor im geistigen Leben unserer Zeit geworden.» Scholem lebte nicht nach den
Normen des traditionellen Religionsgesetzes, doch wies er stets mit Nachdruck auf die
entscheidende Funktion des Staates Israel im judischen Leben hin und widersetzte sich allen
Sakularisierungstendenzen in Israel mit dem Hinweis, der jiidische Staat konne und diirfe nie
«ein Land wie alle andern» werden.

Neben seinen zahllosen Verdffentlichungen hielt Scholem auch in vielen Lindern
Vortridge von sehr hohem Niveau. In dieser Eigenschaft kam er auch oft an die Universitit
Zirich und nahm regelméssig an den Eranos-Tagungen in Ascona teil.

Prof. Scholem hat auf seinem Fachgebiet eine Reihe von Biichern herausgegeben, von
denen die meisten auch in deutscher Sprache erschienen sind und die alle bleibenden Wert
besitzen.

120



	Umschau

