
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Kritik an heutigen Gesprächstendenzen bei Christen und Juden

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KRITIK AN HEUTIGEN GESPRÄCHSTENDENZEN
BEI CHRISTEN UND JUDEN (*)

von Clemens Thoma

1. Einleitung

Die Erforscher des Ur- und Frühchristentums sagen uns, dass etwa 30
Jahre nach dem Tod Jesu ein erstes allgemeines geistig-religiöses
Ermüden, eine gewisse Phantasielosigkeit, ja ein Stillstand innerhalb der
christlichen Jüngergemeinden eingetreten sei. Man hatte genug vom
Vorwärtsstürmer und Theologen Paulus. Man wollte seine Ruhe haben.
Es brauchte die starke Initiative der Evangelisten, um wieder an die erste
Dynamik anzuknüpfen.

Die magische Zahl 30 des Stillstandes taucht auch im jüdisch-
nichtjüdischen Dialog derzeit auf : etwa 30 Jahre ist der Staat Israel und
ebenfalls etwa 30 Jahre ist das moderne jüdisch-christliche Gespräch alt.
Kurzatmige Menschen reden davon, der christlich-jüdische Dialog sei tot
und der Staat Israel habe seine Unschuld und Attraktivität verloren. Die
goldene Zeit der Schuldbekenntnisse, der Wiedergutmachung und der
Ideologiebereinigungen sei vorbei.

Es ist gewiss viel zu früh für derlei Urteile und Sarkasmen. Es wäre
vielmehr höchst seltsam, wenn sich nach 30 Jahren im christlich-jüdischen
Dialog keine Ermüdungserscheinungen, Enttäuschungen und Krisen
zeigen würden. Und es gehört zu jeder guten Bewegung, dass sie von Zeit
zu Zeit kritisch auf sich selbst schaut und neue Wege zu gehen versucht.

2. Ideologie, Verbrechen und Hoffnung

Der Antijudaismus ist eine Ideologie, eine Voreingenommenheit, auf
deren Rücken man allerlei Unrecht anzetteln, vollbringen und recht-

(*) Vortrag gehalten am 24. Mai 1981 im Rahmen der christlich-jüdischen
Arbeitsgemeinschaft, Lugano.

108



fertigen konnte und kann. Über das jüdische Volk wird da ein Netz von
Falschmeldungen und Vorurteilen gebreitet. Sie seien als Aussätzige zu
Moses' Zeiten aus Ägypten herausgeworfen worden. Der Aussatz hafte
ihnen also an. Sie seien Christusmörder, ein verworfenes Volk, Kirchenfeinde

und Atheisten — Zerstörer der abendländisch-christlichen Kultur
und Stabilität. Im unerträglichen Extremfall wurden die Juden als
Untermenschen ideologisiert und umgebracht. — All das sind Verzerrungen

und Zerstörungen historischer, gesellschaftlicher und menschlicher

Wirklichkeiten und Verantwortlichkeiten. An der antijüdischen
Ideologie hat sich gezeigt, wie viel wir Menschen einander zuleide tun,
wenn wir ideologisch falsch aufgeladen bzw. wenn wir verhetzt sind.

Das jüdisch-christliche Gespräch, das etwa seit 30 Jahren geführt wird,
hat anderseits gezeigt, wie viel wir, Christen und Juden — dies sind grosse
Menschengruppen — einander bedeuten, ergänzen, helfen und
bereichern können, wenn wir gemeinsam über unsere Religionen, unsere
Ursprünge, unsere Geschichte, unsere Verantwortungen und unsere
humanen und von Gott bestimmten Erwartungen nachdenken und daraus
Schlüsse ziehen und Handlungen unternehmen.

Falsches Denken, falsches Fühlen, falsche Meinungen können zu
verbrecherischen Aktionen führen ; richtiges Denken, richtige Humanität,
richtiges Glaubensbewusstsein können zu unterstützenden Aktionen im
Dienste von Gruppen und der Menschheit führen.

3. Geglücktes

Zunächst ist auf positiv zu wertende bisherige Errungenschaften des

Dialogs zwischen Christen und Juden hinzuweisen. Seit 1948 haben die
verschiedenen christlichen Kirchen über 50 offizielle Erklärungen über
richtige christliche Haltungen, Einstellungen und Aktionen dem Judentum
und den Juden gegenüber herausgegeben. In jedem westlichen Land gibt
es christlich-jüdische Arbeitsgruppen, Organisationen, Zeitschriften,
Bücher und Akademien. Auch innerhalb jüdischer Gruppen wird viel um
Selbsterkenntnis und Reform in den Beziehungen zu Nichtjuden
gerungen.

Die Hauptergebnisse intensiver Gespräche zwischen Christen und
Juden in den letzten 30 Jahren auf verschiedenen Gesprächsebenen sind
(in Stichworten) folgende :

109



1. Es entstanden viele christlich-jüdische Interessengemeinschaften in
allen westlichen Ländern und auch in Israel, die gegenseitige Solidarität
üben, um den Abbau juden- und menschengefährdender Ideologien
ringen und am Neuaufbau theologischer Sichtweisen und historischer
Blickrichtungen arbeiten.

2. Auf den Ebenen der Kirchenleitungen, der Verkündigung und des

Religionsunterrichts werden diese Anliegen weithin akzeptiert und
gefördert.

3. Das praktizierende Kirchenvolk der europäischen und amerikanischen

Kirchen ist für die christlich-jüdische Problematik stark sensibilisiert.

Mit Ausnahme einiger (nicht aller) fundamentalistischer und
progressistischer Kreise betrachten alle christlichen Gruppen des Westens
den Antijudaismus als Sünde und Schuld — man habe dazu zu stehen und
sich zu bessern.

4. Kritisches

Der unbefriedigende und kritische Zustand des christlich-jüdischen
Dialogs kann in folgenden Punkten zusammengefasst werden :

1. Die christlich-jüdischen Solidaritätsgemeinschaften zeigen derzeit
deutliche Ermüdungserscheinungen. Dies vor allem aus folgenden
Gründen: a) Ihnen ist es in den letzten Jahren nicht gelungen, ihren
Einfluss in der westlichen Gesellschaft wesentlich zu verstärken und zu
verbreitern. Gewisse nachchristliche Subkulturen, nichtchristliche
Gesellschaftsschichten, politische Organisationen und extrem-engchristliche
Gruppen werden nicht oder kaum erreicht, b) Sie leiden unter der
Situation im Nahen Osten, die verwirrend und grausam ist. Viele
fruchtbare Gespräche werden durch Schiessereien und Gehässigkeiten im
Nahen Osten zum Verstummen gebracht. Man kennt sich da auch
meistens zuwenig aus. c) Weder für Juden noch für Christen ist es leicht,
im jüdisch-nichtjüdischem Gespräch Fachmann bzw. Fachfrau zu sein.
Weder das Judentum noch das Christentum kann man ja als bloss aktuelle
Grössen sehen und beurteilen. Beide leben aus einer gewaltigen
Geschichte heraus. Man müsste die beiderseitigen Literaturen, Geschichten
und Traditionen einigermassen kennen! Jüdische Spezialisten des
Christentums und christliche Spezialisten des Judentums, die sich nicht nur um
die Wissenschaft sondern auch um das Gespräch bemühen, sind ziemlich
selten.

110



2. Die christlich-jüdischen Gesprächskreise sind im allgemeinen zu
wenig geschichtlich orientiert. Sie werden deshalb vom traditionellen
Kirchen- und Synagogenvolk zuwenig akzeptiert. Akzeptiert wird vom
religiösen Volk im allgemeinen nur, wer ihm dazu verhilft, mindestens
teilweise ja — nicht nur nein — zur eigenen Glaubensgeschichte sagen zu
können.

Statt dessen werden im christlich-jüdischen Gespräch bisweilen neue
Sündenböcke geschaffen und geistige Stellvertreterkriege geführt.

Das Sündenbockdenken ist ein sehr gefährliches Denken, das bei allen
menschlichen Schichten vorkommt. Der Antijudaismus ist der berüch-
tigste Ausdruck dieses Denkens. In Dialogkreisen will man selbstverständlich

nicht bösartig sein. Aber man verurteilt oft allzu pauschal die
Geschichte vom ersten Jahrhundert an bis 1945, die man gar nicht studiert
hat, und stellt dabei allzu mechanische Schuldtheorien auf. Alle Christen
des Mittelalters und der Neuzeit waren Judenfeinde. Das Christentum ist
wesentlich antijüdisch. Christliche Mission ist blosse Proselytenmacherei
etc. Die Juden konnten in der christlichen Mehrheitsgesellschaft nie auch

nur atmen. Jetzt sind wir demgegenüber in einer nicht-antijüdischen
Lichtperiode usw. Bei solchen Pauschalisierungen wird seitens christlichjüdischer

Gesprächskreise nicht nur die historische Wahrheit verdunkelt.
Darüber hinaus wird oft nicht gemerkt, dass man sich damit selber den
Einfluss auf die christlichen Gemeinschaften verbaut. Wenn man die
historische Seite des Christentums oder des Judentums nur anschwärzt,
zerstört man indirekt auch die gegenwärtige Identität und verhindert
jeglichen Solidarisierungs- und Sympathie-Effekt.

Ähnliches gilt bezüglich der geistigen Stellvertreterkriege. Zwischen
den christlichen Konfessionen ist das Verhältnis zum Judentum nicht
kontrovers. Trotzdem kommt es immer wieder vor, dass darin antikatholische,

antiprotestantische oder — im jüdischen Fall — antiorthodoxe,
antiliberale, antitraditionelle Affekte zum Durchbruch kommen. All das
verdunkelt die grossen Anliegen, um die es Christen aller Konfessionen
und Juden aller Schattierungen geht oder gehen sollte.

3. Im christlich-jüdischen Dialog werden oft vorschnell und furchtsam
Grenzlinien gezogen. Dies und jenes gehe uns nichts an etc. Angesichts
eminenter Weltprobleme und Probleme anderer Religionen und
Volksgruppen zieht man sich ins «Schneckenhaus» zurück und sagt, dies sei

keine christlich-jüdische Materie. Der Islam und die Palästinenser seien
eine andere Welt. Der christliche Partner dürfe nicht ausscheren und mit
den Palästinenserführern reden. Dies wäre ja ein Verrat am Staat Israel.
Ähnlich abweisend ist man bisweilen bezüglich besonders heikler christ-

111



lich-jüdischer Probleme : Über Glaubens- und Lehrdifferenzen rede man
am besten nicht miteinander. Jüdische Gesprächspartner fürchten bei
diesen Themen die missionierenden Christen. Wenn man über Glaubensund

Lehrdifferenzen spreche, stelle sich bald einmal die Frage, weshalb
die Juden denn Jesus nicht als Messias anerkennen. Christliche Gesprächspartner

fühlen sich oft der jüdisch gestellten Frage nach dem
Monotheismus nicht gewachsen, weil sie die jüdische Monotheismusfrage kaum
kennen und im allgemeinen diesbezüglich jüdische Unterstellungen, die
Christen seien keine vollen Monotheisten, als unqualifizierbar werten.
Durch solche und ähnliche Aussparungen entstehen dunkle Knoten, die
immer wieder den Gesprächsfluss blockieren.

5. Einige Leitlinien für die Zukunft

Es geht hier um eine Art christlich-jüdischer Sozialethik bzw. um eine
Ethik des jüdisch-nichtjüdischen Dialogs. Das Gesprächsverhalten, die
Gesprächsinhalte und Aktionen müssen an der beidseitigen Berufung und
an der beidseitigen Bestimmung gemessen werden.

5.1. Die Gesprächsfreiheit zwischen Juden und Christen muss grösser
werden. Dies ist gegenüber beidseitigen Vereinnahmungstendenzen zu
betonen. Allerdings muss zum vornherein ein provisorisches Stopp-Signal
angebracht werden : Die Freiheit voreinander und füreinander kann nur
wachsen, nachdem zuvor das Vertrauen gewachsen ist. Die beiden
Religionen und Völkergruppen dürfen sich nicht gegenseitig ins Schleppnetz

nehmen. Sie müssen sich vielmehr gegenseitig fördern und gegenseitig

den notwendig eigenen Weg gehen lassen. Die Christen dürfen die
Juden nicht als Anhängsel oder gar als Beweis für die christliche Wahrheit
ins Christentum hineinverpflichten wollen. Jüdische Gesprächspartner
müssen anderseits den Christen die Freiheit zugestehen, sich in
christlichem Geist auch um Gruppen zu kümmern, die judenfeindlich sind.
Meiner Meinung nach sollte man z.B. den Vatikan gewähren lassen, wenn
er versucht, die Araber in religiösem Geist für die Sache des Friedens zu
gewinnen. Ja, man sollte ihn in seinen Bemühungen unterstützen. Die
israelischen Regierungen aller Schattierungen haben dies bisher durchaus
auch so gewollt. Trotz der formalen (diplomatischen) Nichtanerkennung
laufen da Fäden zusammen. Es gibt ziemlich fleissige Besuche israelischer
Politiker und jüdischer religiöser Führer im Vatikan. Der Versuch des

Friedens muss auch von religiös-diplomatischer Seite her angepackt

112



werden. Momentan ist ja die Vatikanische Religionsdiplomatie nicht
judenfeindlich, wie sie es etwa noch zu Zeiten von Theodor Herzl und
Pius X war.

In ähnlicher Weise sollte man auch den Ökumenischen Rat der
Kirchen in seinen Friedensbemühungen drängen und evtl. korrigieren.

5.2. Alles Sprechen zwischen Juden und Christen muss von gesamt-
menschheitlicher Verantwortung getragen sein : Der Hauptton für diese
Forderung wird heute von jüdischer Seite angeschlagen: Wir müssen
miteinander reden und handeln — trotz Glaubensdifferenzen und trotz
vergangener Feindschaften — damit kein neues Auschwitz mehr
geschehen kann. Wer wegen Auschwitz und wegen Wiederholungsmöglichkeiten

nicht beunruhigt ist, soll sich nicht als Dialogiker mit Juden
profilieren wollen. Man kann heute kein Gespräch mit den Juden führen
nur bezüglich der beiden traditionellen Religionen. Das würde als
Auskneifen vor der Verantwortung und vor der Erwägung christlicher
Schuld taxiert werden.

In der Forderung nach gesamtmenschheitlicher Verantwortung des

christlich-jüdischen Gesprächs sind auch heikle Detailprobleme
eingeschlossen. Es ist dieser Verantwortung abträglich, wenn man bei so
schrecklichen Dingen wie dem Holocaust noch einem Exklusivismus
huldigt : Die Juden waren jene Menschengruppe, die dem Hitlerregime am
schutzlosesten preisgegeben war. Das nehmen gewisse christliche und
jüdische Holocaust-Bedenker zum Anlass, um einen Graben zwischen den
jüdischen und den nicht-jüdischen Gemordeten zu ziehen. Es ist aber
doch so, dass Juden, Homosexuelle, Zigeuner, geistig Debile, alle in
gleicher Weise als Märtyrer «zur Heiligung des Namens» zu bezeichnen
sind. Alle gingen in den gleichen dunklen Tod.

Christen und Juden dürften sich nach aller Erfahrung weder hinter ihre
Religion noch hinter sonst etwas verstecken, um ohne Wenn und Aber
für den Schutz der menschlichen Würde zusammen zu arbeiten und sich
auch mit Nichtjuden und NichtChristen in dieser Sache zu verbünden. Der
jüdischen Tradition ist übrigens der Gedanke einer sehr engagierten
Sorge für die Menschheit sehr vertraut. Jehuda Halevi (1080-1145) meinte
z.B., das jüdische Volk leide wegen der Sünden der übrigen Völker, weil
es erwählt sei. Als Herz der Menschheit empfinde es schneller und tiefer
als andere den Zustand der Menschheit. Solche Traditionen sind
vermehrt zur Kenntnis zu nehmen.

5.3. Zur Ermutigung der schwierigen Weiterarbeit durch alle
Rückschläge und Stillstände hindurch müsste eine christlich-jüdische Spiritua-

113



lität (— religiöse Geisteshaltung) deutlich(er) im Blickfeld der Dialogiker
stehen. Es erweist sich auf die Dauer als fatal, wenn man nur durch Kritik
an Vergangenem oder wegen Frustrationen in der eigenen Religion sich
zu christlich-jüdischen Gruppen zusammenfindet. Man wird dann zum
Satyriker und verdirbt sein eigenes Gemüt und das der Mitmenschen. Die
erforderliche christlich-jüdische Spiritualität müsste mindestens bei
gläubigen Juden und bei gläubigen Christen von ihrer jeweiligen universalen
Enderwartung bzw. Reich-Gottes-Erwartung gespeist sein. Weshalb
handeln denn gläubige Christen weltbewusst und weltverantwortlich?
Weil sie sich und die Welt auf das Kommen Gottes in Christus vorbereiten
wollen! Und weshalb sind Juden an Juden und an Nichtjuden aus ihrem
Glaubensbezug heraus interessiert? Weil sie hoffen, dass Israel sich
dauernd rüstet, dem endgültig kommenden Gott Israels entgegenzugehen
und weil sie hoffen, dass schliesslich alle Völker sich aus Judenfeinden in
solche umwandeln, die dem Gott Israels im Geiste und in der Diktion des
Volkes Israel dienen

5.4. Die wissenschaftlichen Bemühungen bezüglich Judentum und
Christentum müssen verstärkt werden. Vieles was zwischen Christentum
und Judentum steht, entspringt der Unwissenheit und der nicht
aufgearbeiteten Vergangenheit. Es geht zwischen Christentum und Judentum
nicht nur um Emotionen, sondern auch um Verständnis und Respektierung

intellektuell-geistig-ideologischer Elemente: Verständnis für die
Halacha, auch wenn man sie nicht auf sich zu nehmen hat; Verständnis
für den Glauben an Christus, auch wenn man ihn nicht teilt; Verständnis
für beidseitige Traditionen, auch wenn sie nicht allzu tolerant waren;
Aufarbeitung des mysterialen Gottesglaubens im Christentum und im
Judentum.

Wir dürfen im christlich-jüdischen Gespräch nicht nur Schatten und
Dunkelheiten sehen. Wir müssen vielmehr unseren Zeitgenossen
vorangehen in der Hoffnung auf Gottes stetes und endgültiges Kommen, im
Lernen des Wortes Gottes und im Verständnis für unsere Gemeinsamkeiten,

Fremdheiten und speziellen Probleme.

114


	Kritik an heutigen Gesprächstendenzen bei Christen und Juden

