
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Mission oder Toleranz? : Eine Kontroverse zwischen Lavater und
Mendelssohn um die Frage nach der Wahrheit der Religion

Autor: Jansen, Reiner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MISSION ODER TOLERANZ?
Eine Kontroverse zwischen Lavater und Mendelssohn

um die Frage nach der Wahrheit der Religion

von Reiner Jansen

A. Die Vorgeschichte

Moses Mendelssohn wurde am 6. September 1729 als Sohn eines
Toraschreibers in Dessau geboren. Bei seinen Glaubensgenossen hiess er
sein Leben lang Moses Dessau. Er selbst bevorzugte den Namen Mendelssohn.

Mit fünf Jahren wurde er in die traditionelle jüdische Elementarschule

aufgenommen, lernte bald Hebräisch und wurde vom Ortsrabbiner
David Fränkel im talmudischen Schrifttum unterrichtet. Dieser führte ihn
auch in die mittelalterliche Religionsphilosophie, besonders des Maimo-
nides, ein. Der hochbegabte Knabe war mit dreizehn Jahren ein guter
Hebraist. Er vertiefte sich mit einem solchen Eifer ins Studium, dass er
schon in jungen Jahren eine Nervenkrankheit bekam und als Folge davon
einen Buckel. Als Rabbiner Fränkel 1743 nach Berlin berufen wurde,
folgte er ihm nach, um dort weiter lernen zu können. Unter kümmerlichen
Verhältnissen arbeitete er in einer Dachkammer und lernte in kurzer Zeit
— meistens im Selbststudium — Deutsch, Lateinisch, Französisch und
Englisch. 1750 wurde er Hauslehrer beim jüdischen Seidenfabrikanten
Isaac Bernhard und einige Jahre später Buchhalter und Korrespondent
(schliesslich auch Prokurist) in dessen Firma. Damit war er vom «Betteljuden»

zum «Schutzjuden» Bernhards avanciert. Nachdem er 1762

geheiratet hatte, wurde ihm im folgenden Jahr auch das Schutzprivileg für
seine eigene Person verliehen. Mendelssohn war also tagsüber Geschäftsmann,

erst am Abend konnte er sich in die geistige Welt vertiefen. (1)

Schon während der Zeit seines weitgehend autodidaktischen Studiums
war er durch andere gebildete Juden in die Grundbegriffe der Mathematik
und in die zeitgenössische Philosophie von Leibniz, Locke und Wolff
eingeführt worden. Diese Philosophie hatte ihm offenbar auch «aus einer

91



Jugendkrise des Zweifels an Gott und sich selbst herausgeholfen». (2)
Später schrieb er, nachdem er das Gefühl seiner religiösen Verlorenheit
schildert : «Euch Locke und Wolff, dir, unsterblicher Leibniz, stifte ich ein
ewiges Denkmal in meinem Herzen Eure unvergänglichen Schriften
haben mich auf dem sichersten Weg zur wahren Weltweisheit, zur
Erkenntnis meiner selbst und meines Ursprungs geleitet». (3) — Es ist
bezeichnend für Mendelssohn, dass für ihn die vernünftige Wahrheit
dieser Philosophie weitgehend mit seiner Auffassung vom Judentum
übereinstimmte.

1754 lernte er beim Schachspiel in Berlin den gleichaltrigen Gotthold
Ephraim Lessing kennen. Dieser hatte 1749 als Zwanzigjähriger den
Einakter «Die Juden» geschrieben und sich dabei mit gewissen Vorurteilen

seiner Zeitgenossen auseinandergesetzt. Rückblickend schrieb er
1754 über die Absicht seines Stückes: «Das zweite Lustspiel... war das
Resultat einer sehr ernsthaften Betrachtung über die schimpfliche
Unterdrückung, in welcher ein Volk seufzen muss, das ein Christ, sollte ich
meinen, nicht ohne eine Art von Ehrerbietung betrachten kann. Aus ihm,
dachte ich, sind ehedem so viel Helden und Propheten aufgestanden, und
jetzo zweifelt man, ob ein ehrlicher Mann unter ihm anzutreffen sei?
Ich bekam also den Einfall, zu versuchen, was es für eine Wirkung auf
der Bühne haben werde, wenn man dem Volke die Tugend da zeigte, wo
es sie ganz und gar nicht vermutet. » (4)

Die beiden Fünfundzwanzigjährigen verband von nun an eine tiefe
Freundschaft, die bis zum Tode Lessings (1781) währte. «Nach
konfessionellem Herkommen, Studiengang, Temperament und Lebensweise
Hessen sich keine grösseren Gegensätze zwischen Freunden denken, aber
beiden gemeinsam war der helle und wache Verstand, der kritische Sinn
und die geistige Prägung durch die Philosophie der Aufklärung. Während
aber Lessings Geist von verzehrender Suche nach Wahrheit erfüllt war,
die seinem Leben auch äusserlich eine unstete Rastlosigkeit aufprägte,
war Mendelssohn schon am Beginn seiner philosophischen Laufbahn ein
innerlich Gefestigter, unerschütterlich gegründet in der für ihn nahtlosen
Verbindung der ewigen Vernunftwahrheit mit dem Judentum.» (5)
Lessing war es, der seinen neuen Freund zur Abfassung seines
Philosophischen Erstlingswerkes «Philosophische Gespräche» ermutigte und
dessen Drucklegung besorgte. Durch ihn fand Mendelssohn auch Zugang
zur Literatur, zur philosophischen Ästhetik und zur Literaturkritik und
war bald ein bekannter Autor. 1761 gewann er einen Preis der Preus-
sischen Akademie der Wissenschaften für seine Arbeit « Über die Evidenz
in den metaphysischen Wissenschaften». Einer der beiden anderen
Bewerber war Immanuel Kant.

92



Johann Caspar Lavater (1741-1801) war «wohl der Schweizer Theolog
des achtzehnten Jahrhunderts, der als Schriftsteller wie als Mensch in ganz
Deutschland und ebenso in der Heimat sich den grössten Namen errungen
hat.» (6) Er hatte auf einer Studienreise 1763 bedeutende Persönlichkeiten
der deutschen Kirche und des Geisteslebens besucht und war auch bei
Mendelssohn in Berlin eingekehrt. Der junge Lavater und seine Begleiter
hatten offenbar versucht, Mendelssohn zu bestimmten Aussagen über
seinen Glauben, vor allem über Jesus zu bringen. Dies war ihnen wohl
auch gelungen. Aber sie hatten sich verpflichten müssen, über den Inhalt
des Gespräches striktes Schweigen zu bewahren. (7) Jedenfalls zählte
Lavater den Berliner Philosophen von nun an zum grossen Kreise seiner
Freunde und schrieb ihm öfter.

Lavater war ein Mann, der auf seine eigenwillige Weise, die im Gegensatz

zur vernunftbetonten Aufklärung stand, auch mit dem Gefühl und mit
ganzem Herzen Christ sein wollte. Er war ein Mensch, dem Freundschaft,
zumal mit bedeutenden Geistern, ungeheuer viel bedeutete. Er war in
gewisser Weise ein schwärmerisch veranlagter Mensch mit den besten
Absichten, was ihm nicht selten auch den beissenden Spott der
Zeitgenossen einbrachte. Er hatte sich auch schon mit dem Gedanken
getragen, J.-J. Rousseau zu bekehren. Sein diesbezüglicher Versuch bei
Goethe hat bekanntlich nicht eben viel Früchte getragen. Zudem musste
er sich damit abfinden, dass sein Wunderglaube, seine «Aussichten in die

Ewigkeit» sowie seine Lehre und persönliche Überzeugung von der Macht
des Gebetes zwar viele Anhänger fand, andererseits aber auch kräftig
verspottet wurde. Wären nicht seine Zweifler entwaffnet gewesen, wenn
es ihm gelungen wäre, den berühmten jüdischen Weltweisen aus Berlin
zum Christentum zu bekehren

B. Die Kontroverse

1769 hatte der bekannte Naturforscher und Philosoph Charles Bonnet
(1720-1793) aus Genf eine Apologie des Christentums erscheinen lassen,
die den wenig systematisch denkenden Lavater überzeugte. Er Hess eine
deutsche Ausgabe des 2. Bandes unter dem Titel «Herrn Carl Bonnets
philosophische Untersuchung der Beweise für das Christentum, samt
desselben Ideen von der künftigen Glückseligkeit des Menschen»
erscheinen und widmete sie Mendelssohn mit der folgenden Zuschrift :

« Verehrenswürdigster Herr

93



Ich weiss die Hochachtung, die mir Ihre fürtreflichen Schriften und
Ihr noch fürtreflicherer Charakter eines Israeliten, in welchem kein
Falsch ist, gegen Sie eingeflösst haben, nicht besser auszudrücken,
und das Vergnügen, das ich vor einigen Jahren in Ihrem liebenswürdigen

Umgange genossen, nicht besser zu vergelten, als wenn ich
Ihnen die besste philosophische Untersuchung der Beweise für das

Christenthum, die mir bekannt ist, zueigne.

Ich kenne Ihre tiefen Einsichten, Ihre standhafte Wahrheitsliebe,
Ihre unbestechliche Unpartheylichkeit, Ihre zärtliche Achtung für
Philosophie überhaupt, und die Bonnetschen Schriften besonders:
Und unvergesslich ist mir jene sanfte Bescheidenheit, mit welcher Sie,
bey aller Ihrer Entferntheit von dem Christenthum dasselbe beur-
theilen ; und die Philosophische Achtung, die Sie in einer der
glücklichsten Stunden meines Lebens über den moralischen Charakter
seines Stifters bezeugt haben ; so unvergesslich und dabey so wichtig,
dass ich es wagen darf, Sie zu bitten, Sie vor dem Gotte der Wahrheit,
Ihrem und meinem Schöpfer und Vater zu bitten und zu beschwören :

Nicht, diese Schrift mit philosophischer Unpartheylichkeit zu lesen;
denn das werden Sie gewiss ohne mein Bitten, sonst thun : Sondern,
dieselbe öffentlich zu widerlegen, wofern Sie die wesentlichen
Argumentationen, womit die Thatsachen des Christenthums unterstützt
sind, nicht richtig finden, zu thun, was Klugheit, Wahrheitsliebe,
Redlichkeit Sie thun heissen ; was Socrates gethan hätte, wenn er diese
Schrift gelesen, und unwiderleglich gefunden hätte.

Gott lasse noch viel Wahrheit und Tugend durch Sie ausgebreitet
werden ; lasse Sie alle das Gute erfahren, das Ihnen mein ganzes Herz
anwünscht. »

Zürich, den 25. August 1769 Johann Caspar Lavater (8)

Mendelssohn antwortete bereits am 12. Dezember 1769 mit einer
kleinen Schrift : «Schreiben an den Herrn Diaconus Lavater zu Zürich von
Moses Mendelssohn». Er betont darin zunächst, dass er annehmen müsse,
dass Lavaters öffentliche Aufforderung zum Glaubenswechsel nur aus
reiner menschenfreundlicher Absicht erfolgt sein könne. «Aber läugnen
kann ich es nicht, dieser Schritt von Ihrer Seite hat mich ausserordentlich
befremdet. Ich hätte alles eher erwartet, als von einem Lavater eine
öffentliche Aufforderung. » (9) — Mendelssohn erinnert dann an den
vertraulichen Charakter ihres Gespräches in Berlin, und dass er schon
damals im privaten Kreise einer Auseinandersetzung um die Fragen der
Religion aus dem Wege zu gehen suchte. So fragt er: «Was hat Sie also

94



bewegen können, mich wider meine Neigung, die Ihnen bekannt war, aus
dem Haufen hervorzuziehen, und auf einen öffentlichen Kampfplatz zu
führen, den ich so sehr gewünscht, nie betreten zu dürfen?» (10) Dieser
Wunsch sei freilich nicht aus Furcht oder Schüchternheit herzuleiten. Er
habe seit seiner frühesten Jugend über diese Fragen nachgedacht und
seine Einstellung überprüft. «Das Resultat meiner Untersuchungen
mochte seyn, welches man wollte, so bald ich die Religion meiner Väter
nicht für die wahre erkannte; so müsste ich sie verlassen. Wäre ich im
Herzen von einer andern überführet, so wäre es die verworfenste
Niederträchtigkeit, der innerlichen Überzeugung zum Trotz, die Wahrheit nicht
bekennen zu wollen...» Man muss gewisse Untersuchungen in seinem
Leben einmal geendiget haben, um weiter zu gehen. Ich darf sagen, dass
dieses in Absicht auf die Religion schon seit etlichen Jahren von mir
geschehen ist. Ich habe gelesen, verglichen, nachgedacht, Parthey
ergriffen.» (11) Mendelssohn ist sich bewusst, dass viele Christen» Vorurteile
über das Judentum haben und dass es auch in seiner Religion Misstände,
Heuchelei und Aberglauben gibt. «Die verächtliche Meinung, die man
von einem Juden hat, wünschte ich durch Tugend, und nicht durch
Streitschriften widerlegen zu können. Meine Religion, meine Philosophie und
mein Stand im bürgerlichen Leben geben mir die wichtigsten Gründe an
die Hand, alle Religionsstreitigkeiten zu vermeiden, und in öffentlichen
Schriften nur von denen Wahrheiten zu sprechen, die allen Religionen
gleich wichtig seyn müssen.» (12) Die Gründe legt er dann im folgenden
ausführlich dar und kommt dabei zunächst zur jüdischen Religion.

1. «Nach den Grundsätzen meiner Reügion soll ich niemand, der
nicht nach unserm Gesetze gebohren ist, zu bekehren suchen. Dieser
Geist der Bekehrung, dessen Ursprung einige so gern der jüdischen
Religion aufbürden möchten, ist derselben gleichwohl schnurstraks
zuwider. Alle unsere Rabbinen lehren einmüthig, daß die schriftlichen
und mündlichen Gesetze, in welchen unsere geoffenbarte Religion
bestehet, nur für unsere Nation verbindlich seyen. Mose hat uns das

Gesetz geboten, es ist ein Erbtheil der Gemeinde Jacob. Alle
übrigen Völker der Erde, glauben wir, seyen von Gott angewiesen
worden, sich an das Gesetz der Natur und an die Religion der
Patriarchen zu halten. Die ihren Lebenswandel nach den Gesetzen
dieser Religion der Natur und der Vernunft einrichten, werden

tugendhafte Männer von andern Nationen genennet, und
diese sind Kinder der ewigen Seligkeit.

Unsere Rabbinen sind so weit von aller Bekehrungssucht entfernt,
daß sie uns sogar vorschreiben, einen jeden, der sich von selbst

95



anbietet, durch ernsthafte Gegenvorstellungen von seinem Vorsatze
abzuführen. Wir sollen ihm zu bedenken geben, daß er sich durch
diesen Schritt, ohne Noth, einer sehr beschwehrlichen Last
unterziehe...

Die Religion meiner Väter will also nicht ausgebreitet seyn. Wir
sollen nicht Missionen nach beiden Indien oder nach Grönland senden,
um diesen entfernten Völkern unsere Religion zu predigen. (13)

Mendelssohn belegt seine Aussagen mit zahlreichen rabbinischen und
mittelalterlichen Autoritäten. Dass es im antiken Judentum gelegentlich
auch missionarische Tendenzen gab, war ihm entweder nicht bewusst
oder es passte nicht ganz in sein Konzept. So betont er emphatisch :

«Wenn unter meinen Zeitgenossen ein Confucius oder Solon
lebte; so könnte ich, nach den Grundsätzen meiner Religion, den
großen Mann lieben und bewundern, ohne auf den lächerlichen
Gedanken zu kommen, einen Confucius oder Solon bekehren zu
wollen. Bekehren? wozu? Da er nicht zu der Gemeine Jacobs
gehöret ; so verbinden ihn meine Religionsgesetze nicht, und über die
Lehren wollten wir uns bald einverstehen. Ob ich glaubte, dass er
seelig werden könnte? — O! mich dünkt, wer in diesem Leben die
Menschen zur Tugend anführet, kann in jenem nicht verdammt
werden...

Ich habe das Glück, so manchen vortreflichen Mann, der nicht
meines Glaubens ist, zum Freunde zu haben. Wir lieben uns aufrichtig,
ob wir gleich vermuthen, und voraussetzen, daß wir in Glaubenssachen
ganz verschiedener Meinungen sind. Ich genieße die Wollust ihres
Umganges, der mich bessert und ergötzt. Niemals hat mir mein Herz
heimlich zugerufen: Schade für die schöne Seele! Wer da
glaubet, dass ausserhalb seiner Kirche keine Seeligkeit zu finden sey,
dem müssen dergleichen Seufzer gar oft in der Brust aufsteigen.» (14)

2. Auch die Philosophie gebietet ihm zu schweigen, solange nicht eine
andere, irrige Religionsauffassung die natürliche Religion oder das

natürliche Gesetz zerstören. Das ist aber noch nicht dann der Fall, wenn
die Grundlagen der Ethik durch Lehrsätze begründet werden, die dem
aufgekärten Denken als zufällig oder nur geschichtlich bedingt gelten
müssen. Der status confessionis tritt erst bei Irrtümern oder Vorurteilen
von Menschen ein, «die ihre eigene oder ihrer Nebenmenschen Ruhe und
Zufriedenheit Stohren, und jeden Keim des Wahren und Guten in den
Menschen tödten, bevor er zum Ausbruch kommen kann. Von der einen

96



Seite Fanatismus, Menschenhass, Verfolgungsgeist, von der andern Seite
Leichtsinn, Üppigkeit und unsittliche Freigeisterey. » (15)

3. Schliesslich verbieten ihm auch die rechtliche und gesellschaftliche
Lage der Juden einen wirklichen oder vermeintlichen Beweis für die
schlechthinnige Wahrheit des Christentums zu widerlegen :

«Ich bin ein Mitglied eines unterdrückten Volks, das von dem
Wohlwollen der herrschenden Nation Schutz und Schirm erflehen
muss, und solchen nicht allenthalben, und nirgend ohne gewisse
Einschränkungen erhält. Freyheiten, die jedem andern Menschenkinde
nachgelassen werden, versagen sich meine Glaubensgenossen gerne,
und sind zufrieden, wenn sie geduldet und geschützt werden. Sie
müssen es der Nation, die sie unter erträglichen Bedingungen
aufnimmt, für keine geringe Wohlthat anrechnen, da ihnen in manchen
Staaten so gar der Aufenthalt versagt wird. Ist es doch nach den
Gesetzen Ihrer Vaterstadt, Ihrem beschnittenen Freunde nicht einmal
vergönnt, Sie in Zürich zu besuchen? Welche Erkentlichkeit sind
meine Glaubensbrüder also nicht der herrschenden Nation schuldig,
die sie in der allgemeinen Menschenliebe mit einschliesst, und sie

ungehindert den Allmächtigen nach ihrer Väter Weise anbeten läßt
Sie genießen in dem Staate, in welchem ich lebe, hierin die anständigste

Freyheit, und ihre Mitglieder sollten sich nicht scheuen, die
Religion des herrschenden Theils zu bestreiten, das heisst, ihre
Beschützer von der Seite anzufallen, die tugendhaften Menschen die
empfindlichste seyn muß?» (16)

Am Schluss geht Mendelssohn noch kurz auf das Werk von Bonnet
ein, findet aber, dass man damit genau so gut die Wahrheit jeder anderen
Religion beweisen könnte. Das Ziel dieses Buches könnte höchstens sein,
christliche Leser in ihrem Glauben zu bestärken. «Wenn Schriftsteller und
Leser erst über das Resultat einig sind ; so vertragen sie sich gar bald über
die Gründe.» (17)

Zu Ende seines Schreibens bemerkt er ein wenig spitz :

«Aber auf Sie, mein Herr! fällt billig meine Bewunderung, daß Sie
diese Schrift für hinlänglich halten, einen Menschen zu überführen,
der seinen Grundsätzen nach, vom Gegentheile eingenommen seyn
muss. Sie können sich unmöglich in die Gedanken eines solchen
versetzt haben, der die Ueberzeugung nicht mitbringet, sondern in
diesem Werke erst suchen soll. Haben Sie aber dieses gethan, und
glauben dennoch, wie Sie zu verstehen geben, daß ein Sokrates
selbst die Beweisgründe des Hr. Bonnet unwiderleglich finden müsse ;

97



so ist einer von uns sicherlich ein merkwürdiges Beyspiel, von der
Gewalt der Vorurtheile und der Erziehung, selbst über solche, die mit
aufrichtigem Herzen die Warheit suchen.» (18)

Der jüdische Sokrates war also nicht bereit, die Alternative des
Zürcher Diakons Übertritt oder Widerlegung der Beweise von Bonnet, zu
übernehmen. Auch in seinem persönlichen Brief an Lavater weist er diese

Zumutung höflich aber bestimmt zurück.

Wer Mendelssohns Antwort heute liest, merkt deutlich, wie sehr seine
Argumentation von der Weltanschauung und Philosophie der deutschen
Aufklärung durchdrungen ist. Die Postulate der Glückseligkeit und der
Toleranz spielen eine ebenso wichtige Rolle wie die Naturreligion und das

Naturgesetz als Grundlage der Erkenntnis und des Handelns. Es ist auch
deutlich, wie Mendelssohn das Ideal des tugendsamen Menschen betont,
der — wenn immer möglich — in Harmonie mit den anderen leben
möchte.

Diese Argumente und Postulate waren für Lavater freilich nicht die
letzten. Inzwischen hatte auch Bonnet selbst Lavaters Schritt missbilligt
und ihm Torheit und Indiskretion vorgeworfen. Auch andere Freunde
Lavaters in Berlin distanzierten sich von seinem Bekehrungsversuch.
Ausserdem hatte der jüdische Weltweise weithin die Gebildeten auf seiner
Seite, die sich mit dem Vorrang der Ethik vor der Dogmatik bzw. der
positiven geschichtlichen Religion einverstanden erklären konnten.

Beide Kontrahenten wollten ihre Auseinandersetzung aber nicht zu
einer persönlichen Fehde ausufern lassen. Sie schrieben sich auch
persönliche Briefe, die sich meistens kreuzten und in denen sie gegenseitig
aufeinander versöhnlich wirkten.

Nachdem sich schon Rezensenten mit allerlei Vermutungen und
Gerüchten in die Auseinandersetzung eingemischt hatten, schrieb
Mendelssohn an Lavater (am 9. Februar 1770) : «Glauben Sie mir, mein Herr!
es ist unser beider unanständig ein Spiel der Anekdotenkrämer zu werden,
und durch öffentliche Streitschriften dem müssigen Theil des Publikums
einen Zeitvertreib, den Einfältigen ein Aergernis und dem Feinde alles
Guten eine boshafte Freude zu machen. Meine aufrichtige Meinung, mein
Herzenswunsch ist, wir suchen uns so gut wir können, aus der Schlinge zu
ziehen, in welche wir gerathen sind. Lassen Sie die Wahrheiten, welche
wir gemeinschaftlich erkennen, ausgebreitet genug seyn ; alsdann wollen
wir den Streit über die Punkte, die uns trennen, mit desto mehrerem Eifer
fortsetzen.» (19) Inzwischen war auch Lavaters Antwort fertig geworden.
Dieser wollte offenbar noch nicht «aus der Schlinge heraus. » Sein Berliner

98



Freund, der Prediger Friedrich G. Lüdke, riet ihm zu Mässigung, aber
nicht zum Abbruch der öffentlichen Auseinandersetzung. Ihm schrieb
Lavater, dass er bisher geglaubt habe, Mendelssohn stehe einem
unitarischen Christentum sehr nahe. Er und andere philosophische Juden
würden froh sein, wenn man ihnen eine goldene Brücke baue.

In seiner gedruckten «Antwort an den Herrn Moses Mendelssohn zu
Berlin» entschuldigt sich Lavater für die Form seines Appells : «Ich nehme
also meine unbedigte Aufforderung, als eine Sache, zu welcher ich
nicht hinlänglich berechtigt war, zurück, und bitte Sie vor dem ganzen
Publikum aufrichtig: Verzeihen Sie mir das allzudringende, das Fehlerhafte

in meiner Zuschrift». (20) Nach wie vor hält er freilich Bonnets
Beweise für das Christentum für unwiderleglich. Zugleich interessiert er
sich näher für Mendelssohns Auffassung vom Judentum. Zu dessen

Behauptung, dass der Geist der Bekehrung im Judentum keinen Platz
habe, schreibt er : «Von dem Christenthum hingegen muss ich umgekehrt
denken. Dieses soll seiner Natur nach, eine allgemeine, für alle
Nationen gleichpassende Religion seyn. Ich als Christ glaube also die
stärkste, obgleich von vielen meiner Brüder verkannte, Verbindlichkeit zu
haben, die Ehre meines Herrn und Meisters und die Wahrheit seiner
Religion auf alle vernünftige und der Natur der Sache gemässe Weise
auszubreiten, und von jedem schädlichen Vorurtheile zu befreyen.» (21)
— In diesem Sinne wiederholt Lavater seinen früher geäusserten Wunsch :

«Lassen Sie es mich zur Ehre der Wahrheit heraussagen: Ich finde in
Ihrem Schreiben Gesinnungen, die ich mehr als verehre, die mir Thränen
aus den Augen gelockt haben; Gesinnungen, die mir aufs neue —

Verzeihen Sie mir meine Schwachheit — den Wunsch abnöthigten:
Wollte Gott, dass Sie ein Christ wären!» (22)

Bei einer gründlichen Analyse dieser Antwort fällt auf, wie sehr
Lavater schwankt. Einerseits betont er nun in seiner «unter dem Druck
der öffentlichen Meinung zurechtgelegten Rückzugsformel,» (23), dass es

ihm mehr um eine philosophische Beurteilung der Schrift Bonnets und
eine persönliche Belehrung über das Judentum gehe. Andererseits bricht
der Bekehrungswunsch immer wieder durch.

Bevor es zur Veröffentlichung von Lavaters «Antwort» zusammen mit
Mendelssohns «Nacherinnerung» kam, gab es noch ein kurzes Zwischenspiel.

Lavater wollte plötzlich noch Zusätze zu seiner Antwort
mitgedruckt wissen, die Mendelssohn aber nicht behagten. Für ein paar Tage
scheint der Berliner Philosoph auch mit dem Abbruch der Beziehungen
gerechnet zu haben. Ein erst nach seinem Tode veröffentlichtes Fragment

99



lässt darauf schliessen, dass er sich Gedanken über eine Gegenschrift
machte, die dann weniger mild ausgefallen wäre.

In seiner «Nacherinnerung» vergilt Mendelssohn die Zudringlichkeit
seines Gesprächspartners mit Höflichkeit. Lavaters Hoffnung auf seine

Bekehrung berührt er mit keinem Wort. Er selbst sei nicht zum Athleten
geboren und habe auch gar keine Lust zum Streiten. Gleichzeitig
modifiziert er sein hartes Urteil über die Schrift Bonnets, da sie ja nur Skeptiker
und Scheingläubige in der christlichen Kirche überzeugen wolle. Er legt
dann ausführlich dar, dass sich seine Auffassung der Religion durchaus
mit einem jüdischen Offenbarungsglauben vereinbaren lasse. Die
Offenbarung gründet sich nicht auf Wunder, die sie bestätigen, sondern auf die
öffentliche Gesetzgebung am Sinai. So schliesst er die Kontroverse mit
bemerkenswerten Worten über die innere Gewissheit der eigenen
Überzeugung und der Toleranz Andersdenkenden und -glaubenden gegenüber.
Er habe seit vielen Jahren «zwischen Dogmatiker und Skeptiker eine Art
von Mitte zu halten gesucht. Dogmatisch, in dem strengsten Verstände, in
Absicht auf mich, habe ich, was die wichtigsten Punkte der Religion und
Sittenlehre betrifft, meine Partey genommen, und stehe unverrückt auf
der Seite, wo ich die meiste Wahrheit zu finden glaube; aber eben so
skeptisch, wenn ich meinen Nächsten richten soll. Ich räume einem jeden
das Recht ein, das ich mir anmasse, und setze das grösste Misstrauen in
meine Kräfte, irgend jemand, der auch Partey genommen hat, von meiner
Meinung überführen zu können. Es kann mir also nicht anders, als sehr
angenehm seyn, dass Herr L. zufrieden ist, den öffentlichen Briefwechsel
hiermit zu beschliessen.» (24)

Es ist schwer auszumachen, warum Mendelssohn so darauf drängte,
den Streit möglichst bald beizulegen. Es gibt Briefe, die eine kampfbereite
Haltung zeigen. Nach anderen Äusserungen war ihm der ganze Religionsstreit

sehr unangenehm und lästig. Offensichtlich wollte er die immer noch
prekäre Lage seiner Glaubensbrüder nicht noch weiter gefährden. (25)
Dass er wusste, was er zu sagen hätte, zeigt sein geheimer Brief an den
Erbprinzen von Braunschweig-Wolffenbüttel (Anfang Januar 1770). Darin
bekräftigte er ausdrücklich die Vernunft als das Kriterium seiner
Religionsauffassung. Diese gestatte ihm aber nicht, die Lehre von der Trinität,
von der Menschwerdung und dem Leiden einer Person der Gottheit sowie
vom Sühnetod Christi anzunehmen. «Wenn ich diese Lehren im A.T.
fände, so würde ich auch das A.T. verwerfen müssen, und wenn ein
Wunderthäter, sie zu bewähren, vor meinen Augen alle Todten erweckte,
die seit Jahrhunderten begraben worden, so würde ich sagen: der
Wunderthäter hat Todte erweckt, aber seine Lehre kann ich nicht

100



annehmen... Der Unterschied, den ich zwischen den Büchern des alten
und neuen Testaments mache, besteht also darin: jene harmoniren mit
meiner philosophischen Überzeugung oder widersprechen derselben
wenigstens nicht, diese hingegen fordern einen Glauben, den ich nicht
leisten kann.» (26)

Die ganze Auseinandersetzung hatte dann freilich noch ein Nachspiel.
Noch im gleichen Jahre (1770) erschien plötzlich in der «Jenaischen
Zeitung von gelehrten Sachen» ein lateinischer Bericht Lavaters von
seinen Eindrücken beim Besuch Mendelssohns im Jahre 1763. Darin heisst
es, dass der Berliner Philosoph von den üblichen Schmähungen der Juden

gegen Christus weit entfernt sei, dass er Jesus sogar hochschätze und das
Verfahren gegen ihn verurteile, obwohl er einen rein geistigen Messias
erwarte. Trotzdem sei er durch Vorurteile so gegen das Christentum
eingenommen, dass wohl niemand ausser Gott ihn dem wahren Messias
zuführen könne.

Mendelssohn war sehr verstimmt über die Veröffentlichung dieses

Reiseberichtes, der wahrscheinlich ohne Wissen Lavaters gedruckt
worden war. Dieser behauptete, dass der Bericht von einem inzwischen
verstorbenen Reisebegleiter stamme, aber im wesentlichen seinen
Eindrücken von damals entspreche. Die ganze Art, wie er argumentierte, lässt
aber offen, ob der Bericht nicht doch von ihm selber verfasst worden ist.
Mendelssohn erklärte sich daraufhin befriedigt, wenn auch nicht ganz
überzeugt. In einem längeren Brief vom 15.1.1771 nimmt er dann Stellung
zum Inhalt des Reiseberichtes, sofern er ihn betrifft: «Es ist ein
eingewurzeltes Vorurtheil Ihrer Glaubensgenossen, dass die Juden alle
unaufhörlich die Religion der Christen und den Stifter derselben lästern, und
daraus lässt sich in der Dogmatik so manches recht bequem erklären, so
wie im gemeinen Leben manches rechtfertigen, das so irreligiös als
unvernünftig ist... Als die Stärkern noch, um der Religion willen Blut vergossen,
blieb den Schwächern kein ander Vergöltungsmittel, als bey verschlossenen

Thüren die Religion ihrer Widersacher zu lästern. So wie auf der
einen Seite der Verfolgungsgeist, so weichet auf der andern Seite der Hass

und nunmehr ist es die Pflicht aller guten Menschen, den alten Zwist
zur Vergessenheit zu befördern.» (27) — Er fügt dann noch hinzu, dass er
und viele seiner Glaubensgenossen Jesus durchaus als einen der grossen
aus dem jüdischen Volk anerkennen können, sofern dieser sich nicht
selbst als eine Person der Gottheit ausgegeben habe und auch nicht die
Religion seiner Väter habe umstossen wollen.

Lavater selber hat seine Hoffnung auf die Bekehrung Mendelssohns
nie aufgegeben. Im ersten Band seiner «Physiognomischen Fragmente»

101



(1775) beschreibt er Mendelssohns Silhouette und fügt hinzu : «Ja, ich sehe

ihn, den Sohn Abrahams, der einst noch mit Plato und Moses erkennen
und anbeten wird, den gekreuzigten Herrn der Herrlichkeit. » (28) Als
nach Lessings Tod der «Pantheismusstreit» ausbrach, in dem Mendelssohn

und Fr. H. Jacobi über Lessings Stellung zu Spinoza stritten, wurde
der Zürcher Diakon freilich zum scharfen Gegner des Philosophen. Wenn
Lavater auch keinen direkten Erfolg hatte, so meldeten sich bei ihm doch
zwei Juden aus Deutschland, ein Mediziner und ein Talmudist, die nun
zum Christentum übertreten wollten. Für die Zürcher Christenheit war
ihre Taufe eine grosse Sensation. Lavater veröffentlichte dann seine

Taufansprache. Obwohl er sich der beiden Täuflinge sehr angenommen
hatte, erlebte er aber nicht viel Freude mit ihnen. — Der Göttinger
Mathematiker Lichtenberg — bekannt durch seine Aphorismen — schrieb
darauf eine anonyme satirische Gegenschrift (1773): « Timorus, das ist
Vertheydigung zweyer Israeliten, die durch die Kräftigkeit der Lavate-
rischen Beweisgründe und der Göttingischen Mettwürste bewogen, den
wahren Glauben angenommen haben, von Conrad Photorin, der Theologie

und Belies Lettres Candidaten». Insgesamt hat die Kontroverse, an
der die Gebildeten jener Zeit lebhaft Anteil nahmen, fast dreissig
selbständige Publikationen hervorgerufen.

Obwohl Mendelssohn in der Auseinandersetzung auch neue Sympathien

bei christlichen Mitbürgern fand, gab es auch gehässige Angriffe
gegen ihn. Die ganze Kontroverse brachte ihn zudem in eine schwere
gesundheitliche Krise, so dass er auf Anraten seines Arztes seine geistige
Tätigkeit zunächst soweit wie möglich einschränken musste. Schon am
Anfang der Judenemanzipation musste er erkennen, dass die entstehende
deutsch-europäische Kultur eine von Christen getragene Kultur sein

werde, in der Juden bestenfalls geduldet wurden. (29) In den folgenden
Jahren seines Lebens wandte er sich darum in seinen Schriften ausdrücklich

jüdischen Themen zu und trat verschiedentlich für die noch immer
stark diskriminierten und manchmal hart bedrängten Juden in
Mitteleuropa ein.

C. Die religions- und geistesgeschichtliche Bedeutung der Kontroverse

1. Die Auseinandersetzung zwischen Lavater und Mendelssohn bildet
eine entscheidende Zäsur in der Geschichte christlich-jüdischer Dispute
und Streitschriften. Es ist das erste Religionsgespräch ohne kirchlichen

102



Zwang und in voller Gleichberechtigung der Partner. (30) Es hatte ja
schon im Mittelalter einige Disputationen und Religionsgespräche
gegeben (z.B. Barcelona 1263, Tortosa 1413/14). Daneben gab es auch
eine Reihe von literarischen Auseinandersetzungen. Dabei ging es aber
immer um eine den Juden aufgezwungene Verteidigung. Sie war begleitet
von TalmudVerbrennungen, von dem in vielen Ländern vorgeschriebenen
Besuch der Zwangspredigten, von zahllosen Diskriminierungen,
Einschränkungen, Verfolgungen und Austreibungen. Selbst in ruhigeren
Zeiten waren die Juden im christlichen Abendland kaum je dialogfähige
Partner. Sie wurden bestenfalls geduldet als Angehörige einer verstockten
Minderheit, die der Kirche als negative Zeugen Gottes zu dienen hatten.
Mit Mendelssohn erhebt sich zum erstenmal die Stimme eines geistig
emanzipierten, aber zugleich tief in seiner Religion verwurzelten Juden,
die von der gebildeten deutschsprachigen Welt ernst genommen wird.

2. In gewisser Weise reden Lavater und Mendelssohn aneinander
vorbei. Der eine argumentiert weitgehend von den Postulaten der
Aufklärung her. Für den anderen hingegen ist Christentum letztlich mit
Wahrheit und Humanität identisch. Eine echte Zwiesprache findet noch
nicht statt. Aber es wird immerhin der Rahmen abgesteckt für einen
künftigen Dialog, der erst in unserem Jahrhundert wirklich angefangen
hat. Lavater und Mendelssohn haben — beide auf ihre Art unfreiwillig —

die Bedingungen und Möglichkeiten eines Dialogs erprobt. Es geht darin
zunächst einmal um Grösse und Grenzen der Toleranz.

3. In der Zeit der Aufklärung wird zum erstenmal die Frage nach der
Pluralität der überlieferten Religionen und ihrem jeweiligen Anteil an der
Wahrheit ernsthaft zum Problem. Bisher wurden die Anhänger anderer
Religionen letzten Endes doch als von der Wahrheit Abgeirrte angesehen.
Jetzt wird der Gedanke möglich, dass neben der eigenen auch die anderen

Religionen «ein Stück Wahrheit repräsentieren» könnten (31). — Toleranz

bedeutet für Mendelssohn in diesem Zusammenhang grundsätzlich
den Verzicht auf den Versuch, ja sogar auf den geheimen Wunsch, den
Andersgläubigen zu bekehren. Er begründet diesen Verzicht als Philosoph,

als Mitglied eines diskriminierten Volkes und mit dem Hinweis auf
die jüdische Tradition, dass die Gottesfürchigen und Gerechten aus allen
Völkern zusammen mit den Israeliten Anteil an der künftigen Welt haben
werden. Neu ist in dieser Fassung der Toleranz die Tendenz zu einem
«erst durch die Aufklärung möglich gewordenen ethisch-religiösen
Universalismus.» (32) Programmatisch klingen die Sätze, die Mendelssohn in
seinem Brief an den Erbprinzen von Braunschweig-Wolfenbüttel schreibt :

«Da die Menschen alle von ihrem Schöpfer zur ewigen Glückseligkeit
bestimmt sein müssen, so kann eine ausschliessende Religion nicht die

103



wahre sein. Diesen Satz getraue ich mir als Critérium der Wahrheit in
Religionssachen anzugeben. Eine Offenbarung, die allein die
seligmachende sein will, kann nicht die wahre sein, denn sie harmoniert nicht
mit den Absichten des allbarmherzigen Schöpfers» (33). Damit kommt
Mendelssohn in die Nähe von Lessings Toleranzbegriff, wie er in der
berühmten Ringparabel in «Nathan der Weise» zum Ausdruck kommt.
Für ihn bedeutet die so begründete, gelebte und gefordete Toleranz
niemals einen unverbindlichen Relativismus. Im Gegenteil: für ihn
verbindet sich im Begriff der Toleranz ein grösstmögliches Mass an
Vergewisserung mit einer grossen Bereitschaft, Andersgläubige in ihrem
Anderssein zu akzeptieren.

Diese Toleranz ist nicht jene Duldung, die der Starke manchmal
scheinbar grosszügig dem Schwachen gewährt, solange es ihn nichts
kostet (34). Die Herrschenden in den Kirchen und in den Staaten haben
wahre Toleranz fast immer gefürchtet und darum den Rahmen für die
Andersdenkenden und Andersgläubigen oft sehr eng gesteckt. Lessings
«Nathan» durfte zu seinen Lebzeiten nicht aufgeführt werden. Und
Mendelssohn fragte vorher die Zensurbehörde an, ob es ihm erlaubt sei,
Lavater zu antworten. Mendelssohn wollte darum auch im Judentum
Religion und Macht klar voneinander getrennt wissen. Sein Postulat der
Toleranz stammt aus der Erfahrung eines Volkes, das — wenn überhaupt
— gerade nur geduldet wurde. In den von ihm selber nicht veröffentlichten

«Gegenbetrachtungen über Bonnets Palingenesie» sagt er:
«O! ihr meine Nebenmenschen, die ihr Kinder eines andern

Glaubens seid, bedenket, dass das Leben einen sehr geringen Werth
hat, wenn es nicht mit allen Rechten und Vorzügen des geselligen
Menschen verbunden ist. Schmach und die äusserste Verachtung sind
demjenigen, der sie nicht verdienet, zuweilen härter als der Tod und
diese folgen einem Bekenner des Judenthums auf allen Tritten nach.
Von aller bürgerlichen Ehre entfernt, und zur niedrigsten der Stufen
hinabgestossen, die die Stände des gesitteten Lebens unterscheiden,
können wir die Talente und Fähigkeiten, die uns die milde Natur in
so reichem Masse, als ihren übrigen Kindern gegeben, weder
ausbilden noch anwenden, weder zu unserm noch zu unserer
Nebenmenschen Besten recht gebrauchen. Wo die liebreichste Toleranz
herrschet, da wird sie in Ansehung unser am wenigsten ausgeübt. Wo
Künste und Wissenschaften blühen, müssen wir in Barbarey zurück
bleiben. Man suchet die Staaten zu bevölkern, und wir alle werden
eingeschränkt, damit wir uns nicht vermehren. Man thut alles
mögliche uns zu unnützen Bürgern zu machen, und man wirft uns vor,
dass wir nicht nützlich genug sind. » (35)

104



4. Lavater hat in dem Streit zu recht betont, dass das Christentum (im
Unterschied zum Judentum) von seinem Ursprung her den
Missionsgedanken und den Missionswillen in sich trägt. Das ist nur ein Aspekt
jener Asymétrie, die sich in der Begegnung von Christentum und Judentum

immer wieder verhängnisvoll ausgewirkt hat. Das Christentum
braucht das Judentum zu seinem Selbstverständnis, weil es aus dem
Judentum hervorgegangen ist. Ein Jude sollte zwar auch etwas vom
Christentum wissen, besonders wenn er in einer christlichen Umwelt lebt.
Aber das Christentum ist für ihn nicht unbedingt ein Bestandteil seines

religiösen Selbstverständnisses. Christliche Theologie hat das Evangelium
immer wieder verstanden als die Erfüllung und damit zugleich als das
Ende des Judentums. Noch heute dienen die Juden in der christlichen
Verkündigung — speziell auch in den Religionsbüchern für die Kinder —

oft nur als der dunkle Hintergrund, auf dem das Licht des Evangeliums
umso heller leuchten kann. Eine Kirche, die ihr Selbstwertgefühl immer
wieder durch die Abwertung anderer Religionsgemeinschaften aufpolieren

muss, befindet sich aber in einem frag-würdigen Stadium der Identi-
tätsfindung. Wenn sie ihr Selbstverständnis und ihre Identität nicht auf
Kosten anderer entwickeln will, dann darf sie z.B. ihren eigenen Wert
nicht einfach aus der Abwertung oder Negation des Judentums beziehen.
Dann muss sie lernen, anders als bisher von der Bedeutung und Sendung
des Judentums zu reden. Das ist keine leichte Aufgabe. Denn dabei hat
man fast die ganze christliche Tradition gegen sich.

5. Schon die Kontroverse zwischen Lavater und Mendelssohn wirft
die Frage auf, die heute seit dem Beschluss der Rheinischen Synode
wieder stark diskutiert wird : Judenmission — Ja oder Nein Die bisherige
Diskussion zeigt m.E., dass sich diese Streitfrage durch die Berufung auf
die Bibel allein nicht eindeutig entscheiden lässt. Bibelstellen und
biblischtheologische Argumente lassen sich offensichtlich sowohl zugunsten als

auch gegen die Judenmission anführen. Deutlich ist, dass die christliche
Botschaft — geschichtlich gesehen — ausgeht von der Überzeugung, dass

in keinem anderen Heil ist als in Jesus Christus. Darin gründet der
Missionsauftrag der Kirche. Wer freilich die Wirkungsgeschichte des

christlichen Willens zur Mission kennt, kann sich nicht einfach naiv auf
den Missionsbefehl des Neuen Testaments berufen, um damit jede Art von
Missionsbemühung zu rechtfertigen. Nicht nur die Juden in Europa
wurden allzu oft vor die Alternative «Taufe oder Tod» gestellt. Bei der
«Schwertmission» an den Preussen, Wenden und Litauern im Osten sind
greuliche Dinge geschehen. Erst nach dem militärischen Scheitern der
Kreuzzüge kam man auf die Idee, die Moslems zu missionieren und damit
«unschädlich» zu machen. Auch in späterer Zeit war die von Europa

105



ausgehende christliche Mission oft verbunden mit wirtschaftlichem
Expansionismus und Imperialismus.

Die Wirkungsgeschichte christlicher Missionsbemühungen zeigt :

Missionswille ist nicht notwendigerweise, aber doch faktisch oft Ausdruck
eines Machtanspruches. Nicht selten werden dabei wohl auch eigene
Glaubenszweifel unterdrückt, abgespalten und auf Andersgläubige
projiziert. Organisierte Mission wird dann zu einer Ersatzhandlung für
fehlende eigene Glaubensgewissheit. Man bekämpft im Anderen, was man
bei sich selbst nicht toleriert. Selbst im scheinbar so edlen Willen, den
«armen Heiden» zu helfen, kann noch ein Machtanspruch stecken: die
Erwartung des Helfers dem Schwachen gegenüber, sich ja von ihm helfen
zu lassen.

Missionswille wird oft mit Überzeugungskraft und Ausstrahlung
gleichgesetzt. Toleranz wird dann entsprechend als Gleichgültigkeit,
Relativismus oder Schwäche angesehen. Mendelssohns Eintreten für die
Toleranz zeigt, dass sie nicht unbedingt Indifferenz zur Folge haben muss.
Aber hat nicht auch Toleranz ihre Grenze? Ich meine, sie sei nicht dort,
wo die Grundlagen des eigenen Glaubens in Frage gestellt werden,
sondern, wo die Grundlagen der Humanität angetastet werden.
Merkwürdigerweise war die Christenheit oft sehr bereit, solche
Grenzüberschreitungen zu tolerieren. Aber sie war oft sehr intolerant, wenn wirklich
oder auch nur vermeintlich die Grundlagen des Glaubens angetastet
wurden.

Von daher erscheinen alle jene Missionsbemühungen und -Strategien
als sehr problematisch, die von der Überzeugung ausgehen, dass der
Andere nur dann gerettet werden kann, wenn er meinen Glauben
annimmt. Dies gilt auch für die Judenmission, aber nicht nur für sie. Die
Sendung der Christenheit kann heute nicht (mehr) darin bestehen,
möglichst viele NichtChristen zum christlichen Glauben zu bekehren und
zu Mitgliedern der Kirche(n) zu machen. Vielmehr ist es nötig, sich
senden, sich engagieren zu lassen für mehr Menschlichkeit, Gerechtigkeit
und Frieden in der Welt. Der christliche Glaube kann zu einer Quelle der
Kraft für solchen Einsatz werden. Er ist aber nicht die einige Quelle der
Humanität in der Welt. Für den Christen selber ist es immer wieder nötig,
sich seines Glaubens zu vergewissern. Dazu braucht er die Gemeinschaft.
Und dazu kann gerade auch das Gespräch mit dem Andersgläubigen und
mit dem «Ungläubigen» eine Hilfe sein. Wenn das geschieht, dann
ereignet sich jenes Zeugnis, zu dem der 1. Petrusbrief (3,15) die Christen
einlädt : «Seid allezeit zur Verantwortung bereit vor jedem, der von euch
Rechenschaft fordert über die Hoffnung, die in euch ist. »

106



ANMERKUNGEN

(1) Über die restriktive Judenpolitik Friedrichs d. Grossen und seine Einteilung der Juden
in sechs Klassen vgl. H. M. Graupe, Die Entstehung des modernen Judentums.
Geistesgeschichte der deutschen Juden 1650-1942, 2. Aufl., Hamburg 1977, S. 116ff. und Julius
H. Schoeps, Moses Mendelssohn, Königstein 1979, S. 70ff.

(2) U. Bohn, Moses Mendelssohn und die Toleranz, in : Toleranz heute. 250 Jahre nach
Mendelssohn und Lessing, Berlin 1979, S. 27.

(3) M. Mendelssohn, Gesammelte Schriften I, 1929 S. 64f.

(4) G. E. Lessing, Gesammelte Werke in zehn Bänden, hsg. v. P. Rilla, Bd. 3, Berlin 1955,
S. 676.

(5) Bohn, aaO S. 27.

(6) E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen Theologie Bd. IV, 3. Aufl. 1964, S. 185.

Hirsch erwähnt im übrigen die ganze Kontroverse überhaupt nicht.
(7) Vgl. zum Folgenden: W. Hoch, Das Glaubensgespräch zwischen Johann Caspar Lavater

und Moses Mendelssohn, Judaica, 3. Jg. 1947, S. 44ff. u. 89ff.
(8) Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften, Jubiläumsausgabe Bd. 7, bearbeitet von

S. Rawidowicz, Berlin 1930 (Faksimile Stuttgart 1974), S. 3.

(9) S. 7.

(10) S. 8.

(11) S. 9f.
(12) S. 10.

(13) S. 10-12.

(14) S. 12f.

(15) S. 13.

(16) S. 14f.

(17) S. 16.

(18) S. 16.

(19) S. 316.
(20) S. 29.

(21) S. 34.

(22) S. 35.

(23) Rawidowicz aaO S. XLI.
(24) S. 47.

(25) Vgl. J. Schoeps, S. 103.

(26) S. 301.

(27) S. 361 f.

(28) S. LI.
(29) Vgl. Schoeps, aaO, S. 109.

(30) Vielleicht mit Ausnahme des bei uns weniger bekannt gewordenen Religionsgespräches
zwischen Isaak Orobio de Castro und Philipp van Limborch im Jahre 1686 in Holland;
vgl. Hans Joachim Schoeps, Israel und die Christenheit. Jüdisch-christliches Religionsgespräch

in neunzehn Jahrhunderten, München 1961, S. 97ff.
(31) aaO, S. 116.

(32) aaO, S. 123.

(33) Ges. Sehr. Bd VII, S. 302.

(34) Vgl. die schöne Abhandlung von Robert Schneebeli, Die Tugend der Toleranz, 144.

Neujahrsblatt zum Besten des Waisenhauses Zürich, Zürich 1981.

(35) M. M.. Bd. 7, S. 104.

107


	Mission oder Toleranz? : Eine Kontroverse zwischen Lavater und Mendelssohn um die Frage nach der Wahrheit der Religion

