Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Mission oder Toleranz? : Eine Kontroverse zwischen Lavater und
Mendelssohn um die Frage nach der Wahrheit der Religion

Autor: Jansen, Reiner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961257

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISSION ODER TOLERANZ?
Eine Kontroverse zwischen Lavater und Mendelssohn
um die Frage nach der Wahrheit der Religion

von Reiner Jansen

A. Die Vorgeschichte

Moses Mendelssohn wurde am 6. September 1729 als Sohn eines
Toraschreibers in Dessau geboren. Bei seinen Glaubensgenossen hiess er
sein Leben lang Moses Dessau. Er selbst bevorzugte den Namen Mendels-
sohn. Mit fiinf Jahren wurde er in die traditionelle jiidische Elementar-
schule aufgenommen, lernte bald Hebriisch und wurde vom Ortsrabbiner
David Friankel im talmudischen Schrifttum unterrichtet. Dieser fiihrte ihn
auch in die mittelalterliche Religionsphilosophie, besonders des Maimo-
nides, ein. Der hochbegabte Knabe war mit dreizehn Jahren ein guter
Hebraist. Er vertiefte sich mit einem solchen Eifer ins Studium, dass er
schon in jungen Jahren eine Nervenkrankheit bekam und als Folge davon
einen Buckel. Als Rabbiner Friankel 1743 nach Berlin berufen wurde,
folgte er ihm nach, um dort weiter lernen zu konnen. Unter kiitmmerlichen
Verhiltnissen arbeitete er in einer Dachkammer und lernte in kurzer Zeit
— meistens im Selbststudium — Deutsch, Lateinisch, Franzosisch und
Englisch. 1750 wurde er Hauslehrer beim jiidischen Seidenfabrikanten
Isaac Bernhard und einige Jahre spiter Buchhalter und Korrespondent
(schliesslich auch Prokurist) in dessen Firma. Damit war er vom «Bettel-
juden» zum «Schutzjuden» Bernhards avanciert. Nachdem er 1762
geheiratet hatte, wurde ihm im folgenden Jahr auch das Schutzprivileg fiir
seine eigene Person verliehen. Mendelssohn war also tagsiiber Geschéfts-
mann, erst am Abend konnte er sich in die geistige Welt vertiefen. (1)

Schon wihrend der Zeit seines weitgehend autodidaktischen Studiums
war er durch andere gebildete Juden in die Grundbegriffe der Mathematik
und in die zeitgenossische Philosophie von Leibniz, Locke und Wolff
eingefiihrt worden. Diese Philosophie hatte ihm offenbar auch «aus einer

91



Jugendkrise des Zweifels an Gott und sich selbst herausgeholfen». (2)
Spéter schrieb er, nachdem er das Gefiihl seiner religiosen Verlorenheit
schildert : « Euch Locke und Wolff, dir, unsterblicher Leibniz, stifte ich ein
ewiges Denkmal in meinem Herzen ... Eure unverginglichen Schriften ...
haben mich auf dem sichersten Weg zur wahren Weltweisheit, zur
Erkenntnis meiner selbst und meines Ursprungs geleitet». (3) — Es ist
bezeichnend fiir Mendelssohn, dass fiir ihn die verniinftige Wahrheit
dieser Philosophie weitgehend mit seiner Auffassung vom Judentum
ibereinstimmte.

1754 lernte er beim Schachspiel in Berlin den gleichaltrigen Gotthold
Ephraim Lessing kennen. Dieser hatte 1749 als Zwanzigjdhriger den
Einakter «Die Juden» geschrieben und sich dabei mit gewissen Vorur-
teilen seiner Zeitgenossen auseinandergesetzt. Riickblickend schrieb er
1754 iiber die Absicht seines Stiickes: «Das zweite Lustspiel... war das
Resultat einer sehr ernsthaften Betrachtung tiber die schimpfliche Unter-
driickung, in welcher ein Volk seufzen muss, das ein Christ, sollte ich
meinen, nicht ohne eine Art von Ehrerbietung betrachten kann. Aus ihm,
dachte ich, sind ehedem so viel Helden und Propheten aufgestanden, und
jetzo zweifelt man, ob ein ehrlicher Mann unter ihm anzutreffen sei? ...
Ich bekam also ... den Einfall, zu versuchen, was es fiir eine Wirkung auf
der Bithne haben werde, wenn man dem Volke die Tugend da zeigte, wo
es sie ganz und gar nicht vermutet.» (4)

Die beiden Fiinfundzwanzigjihrigen verband von nun an eine tiefe
Freundschalft, die bis zum Tode Lessings (1781) wihrte. «Nach konfes-
sionellem Herkommen, Studiengang, Temperament und Lebensweise
liessen sich keine grosseren Gegensitze zwischen Freunden denken, aber
beiden gemeinsam war der helle und wache Verstand, der kritische Sinn
und die geistige Pragung durch die Philosophie der Aufklarung. Wahrend
aber Lessings Geist von verzehrender Suche nach Wahrheit erfiillt war,
die seinem Leben auch &dusserlich eine unstete Rastlosigkeit aufpragte,
war Mendelssohn schon am Beginn seiner philosophischen Laufbahn ein
innerlich Gefestigter, unerschiitterlich gegriindet in der fiir ihn nahtlosen
Verbindung der ewigen Vernunftwahrheit mit dem Judentum.» (5)
Lessing war es, der seinen neuen Freund zur Abfassung seines Philoso-
phischen Erstlingswerkes «Philosophische Gespriche» ermutigte und
dessen Drucklegung besorgte. Durch ihn fand Mendelssohn auch Zugang
zur Literatur, zur philosophischen Asthetik und zur Literaturkritik und
war bald ein bekannter Autor. 1761 gewann er einen Preis der Preus-
sischen Akademie der Wissenschaften fiir seine Arbeit « Uber die Evidenz
in den metaphysischen Wissenschaften». Einer der beiden anderen
Bewerber war Immanuel Kant.

92



Johann Caspar Lavater (1741-1801) war «wohl der Schweizer Theolog
des achtzehnten Jahrhunderts, der als Schriftsteller wie als Mensch in ganz
Deutschland und ebenso in der Heimat sich den grossten Namen errungen
hat.» (6) Er hatte auf einer Studienreise 1763 bedeutende Personlichkeiten
der deutschen Kirche und des Geisteslebens besucht und war auch bei
Mendelssohn in Berlin eingekehrt. Der junge Lavater und seine Begleiter
hatten offenbar versucht, Mendelssohn zu bestimmten Aussagen iiber
seinen Glauben, vor allem iiber Jesus zu bringen. Dies war ihnen wohl
auch gelungen. Aber sie hatten sich verpflichten miissen, iiber den Inhalt
des Gespriches striktes Schweigen zu bewahren. (7) Jedenfalls zédhlte
Lavater den Berliner Philosophen von nun an zum grossen Kreise seiner
Freunde und schrieb ihm ofter.

Lavater war ein Mann, der auf seine eigenwillige Weise, die im Gegen-
satz zur vernunftbetonten Aufklarung stand, auch mit dem Gefiihl und mit
ganzem Herzen Christ sein wollte. Er war ein Mensch, dem Freundschalft,
zumal mit bedeutenden Geistern, ungeheuer viel bedeutete. Er war in
gewisser Weise ein schwirmerisch veranlagter Mensch mit den besten
Absichten, was ihm nicht selten auch den beissenden Spott der Zeit-
genossen einbrachte. Er hatte sich auch schon mit dem Gedanken
getragen, J.-J. Rousseau zu bekehren. Sein diesbeziiglicher Versuch bei
Goethe hat bekanntlich nicht eben viel Friichte getragen. Zudem musste
er sich damit abfinden, dass sein Wunderglaube, seine « Aussichten in die
Ewigkeit» sowie seine Lehre und persdnliche Uberzeugung von der Macht
des Gebetes zwar viele Anhinger fand, andererseits aber auch kriftig
verspottet wurde. Waren nicht seine Zweifler entwaffnet gewesen, wenn
es ihm gelungen wire, den beriihmten jiidischen Weltweisen aus Berlin
zum Christentum zu bekehren ?

B. Die Kontroverse

1769 hatte der bekannte Naturforscher und Philosoph Charles Bonnet
(1720-1793) aus Genf eine Apologie des Christentums erscheinen lassen,
die den wenig systematisch denkenden Lavater iiberzeugte. Er liess eine
deutsche Ausgabe des 2. Bandes unter dem Titel « Herrn Carl Bonnets ...
philosophische Untersuchung der Beweise fiir das Christentum, samt
desselben Ideen von der kiinftigen Gliickseligkeit des Menschen» er-
scheinen und widmete sie Mendelssohn mit der folgenden Zuschrift:

«Verehrenswiirdigster Herr!

93



Ich weiss die Hochachtung, die mir Ihre fiirtreflichen Schriften und
Ihr noch fiirtreflicherer Charakter eines Israeliten, in welchem kein
Falsch ist, gegen Sie eingeflosst haben, nicht besser auszudriicken,
und das Vergniigen, das ich vor einigen Jahren in Ihrem liebenswiir-
digen Umgange genossen, nicht besser zu vergelten, als wenn ich
Thnen die besste philosophische Untersuchung der Beweise fiir das
Christenthum, die mir bekannt ist, zueigne.

Ich kenne Ihre tiefen Einsichten, Thre standhafte Wahrheitsliebe,
Ihre unbestechliche Unpartheylichkeit, Ihre zirtliche Achtung fiir
Philosophie iiberhaupt, und die Bonnetschen Schriften besonders:
Und unvergesslich ist mir jene sanfte Bescheidenheit, mit welcher Sie,
bey aller Ihrer Entferntheit von dem Christenthum dasselbe beur-
theilen; und die Philosophische Achtung, die Sie in einer der gliick-
lichsten Stunden meines Lebens iiber den moralischen Charakter
seines Stifters bezeugt haben ; so unvergesslich und dabey so wichtig,
dass ich es wagen darf, Sie zu bitten, Sie vor dem Gotte der Wahrheit,
Ihrem und meinem Schopfer und Vater zu bitten und zu beschwéren :
Nicht, diese Schrift mit philosophischer Unpartheylichkeit zu lesen;
denn das werden Sie gewiss ohne mein Bitten, sonst thun: Sondern,
dieselbe offentlich zu widerlegen, wofern Sie die wesentlichen Argu-
mentationen, womit die Thatsachen des Christenthums unterstiitzt
sind, nicht richtig finden, zu thun, was Klugheit, Wahrheitsliebe,
Redlichkeit Sie thun heissen ; was Socrates gethan hitte, wenn er diese
Schrift gelesen, und unwiderleglich gefunden hitte.

Gott lasse noch viel Wahrheit und Tugend durch Sie ausgebreitet
werden; lasse Sie alle das Gute erfahren, das Ihnen mein ganzes Herz
anwiinscht.»

Ziirich, den 25. August 1769 Johann Caspar Lavater (8)

Mendelssohn antwortete bereits am 12. Dezember 1769 mit einer
kleinen Schrift: «Schreiben an den Herrn Diaconus Lavater zu Ziirich von
Moses Mendelssohn». Er betont darin zunéchst, dass er annehmen miisse,
dass Lavaters offentliche Aufforderung zum Glaubenswechsel nur aus
reiner menschenfreundlicher Absicht erfolgt sein konne. «Aber laugnen
kann ich es nicht, dieser Schritt von Ihrer Seite hat mich ausserordentlich
befremdet. Ich hitte alles eher erwartet, als von einem Lavater eine
Offentliche Aufforderung.» (9) — Mendelssohn erinnert dann an den
vertraulichen Charakter ihres Gesprédches in Berlin, und dass er schon
damals im privaten Kreise einer Auseinandersetzung um die Fragen der
Religion aus dem Wege zu gehen suchte. So fragt er: « Was hat Sie also

94



bewegen konnen, mich wider meine Neigung, die Ihnen bekannt war, aus
dem Haufen hervorzuziehen, und auf einen offentlichen Kampfplatz zu
fithren, den ich so sehr gewiinscht, nie betreten zu diirfen ?» (10) Dieser
Wunsch sei freilich nicht aus Furcht oder Schiichternheit herzuleiten. Er
habe seit seiner friihesten Jugend iiber diese Fragen nachgedacht und
seine Einstellung iiberpriift. «Das Resultat meiner Untersuchungen
mochte seyn, welches man wollte, so bald ich die Religion meiner Viter
nicht fiir die wahre erkannte; so miisste ich sie verlassen. Wire ich im
Herzen von einer andern iiberfiihret, so wire es die verworfenste Nieder-
trachtigkeit, der innerlichen Uberzeugung zum Trotz, die Wahrheit nicht
bekennen zu wollen...» Man muss gewisse Untersuchungen in seinem
Leben einmal geendiget haben, um weiter zu gehen. Ich darf sagen, dass
dieses in Absicht auf die Religion schon seit etlichen Jahren von mir
geschehen ist. Ich habe gelesen, verglichen, nachgedacht, Parthey er-
griffen.» (11) Mendelssohn ist sich bewusst, dass viele Christen Vorurteile
iiber das Judentum haben und dass es auch in seiner Religion Misstidnde,
Heuchelei und Aberglauben gibt. «Die veridchtliche Meinung, die man
von einem Juden hat, wiinschte ich durch Tugend, und nicht durch Streit-
schriften widerlegen zu konnen. Meine Religion, meine Philosophie und
mein Stand im biirgerlichen Leben geben mir die wichtigsten Griinde an
die Hand, alle Religionsstreitigkeiten zu vermeiden, und in 6ffentlichen
Schriften nur von denen Wahrheiten zu sprechen, die allen Religionen
gleich wichtig seyn miissen.» (12) Die Griinde legt er dann im folgenden
ausfiihrlich dar und kommt dabei zunéchst zur jiidischen Religion.

1. «Nach den Grundsitzen meiner Religion soll ich niemand, der
nicht nach unserm Gesetze gebohren ist, zu bekehren suchen. Dieser
Geist der Bekehrung, dessen Ursprung einige so gern der jiidischen
Religion aufbiirden mochten, ist derselben gleichwohl schnurstraks
zuwider. Alle unsere Rabbinen lehren einmiithig, dafl die schriftlichen
und miindlichen Gesetze, in welchen unsere geoffenbarte Religion
bestehet, nur fiir unsere Nation verbindlich seyen. Mose hat uns das
Gesetz geboten, es ist ein Erbtheil der Gemeinde Jacob. Alle
iibrigen Volker der Erde, glauben wir, seyen von Gott angewiesen
worden, sich an das Gesetz der Natur und an die Religion der
Patriarchen zu halten. Die ihren Lebenswandel nach den Gesetzen
dieser Religion der Natur und der Vernunft einrichten, werden
tugendhafte Médnner von andern Nationen genennet, und
diese sind Kinder der ewigen Seligkeit.

Unsere Rabbinen sind so weit von aller Bekehrungssucht entfernt,
daBl sie uns sogar vorschreiben, einen jeden, der sich von selbst

95



anbietet, durch ernsthafte Gegenvorstellungen von seinem Vorsatze
abzufiihren. Wir sollen ihm zu bedenken geben, dafl er sich durch
diesen Schritt, ohne Noth, einer sehr beschwehrlichen Last unter-
ziehe...

Die Religion meiner Viter will also nicht ausgebreitet seyn. Wir
sollen nicht Missionen nach beiden Indien oder nach Gronland senden,
um diesen entfernten Volkern unsere Religion zu predigen. (13)

Mendelssohn belegt seine Aussagen mit zahlreichen rabbinischen und
mittelalterlichen Autoritdten. Dass es im antiken Judentum gelegentlich
auch missionarische Tendenzen gab, war ihm entweder nicht bewusst
oder es passte nicht ganz in sein Konzept. So betont er emphatisch:

«Wenn unter meinen Zeitgenossen ein Confucius oder Solon
lebte; so konnte ich, nach den Grundsédtzen meiner Religion, den
grofien Mann lieben und bewundern, ohne auf den ldcherlichen Ge-
danken zu kommen, einen Confucius oder Solon bekehren zu
wollen. Bekehren? wozu? Da er nicht zu der Gemeine Jacobs
gehoret; so verbinden ihn meine Religionsgesetze nicht, und iiber die
Lehren wollten wir uns bald einverstehen. Ob ich glaubte, dass er
seelig werden konnte? — O! mich diinkt, wer in diesem Leben die
Menschen zur Tugend anfithret, kann in jenem nicht verdammt
werden...

Ich habe das Gliick, so manchen vortreflichen Mann, der nicht
meines Glaubens ist, zum Freunde zu haben. Wir lieben uns aufrichtig,
ob wir gleich vermuthen, und voraussetzen, dafl wir in Glaubenssachen
ganz verschiedener Meinungen sind. Ich geniefle die Wollust ihres
Umganges, der mich bessert und ergétzt. Niemals hat mir mein Herz
heimlich zugerufen: Schade fiir die schone Seele! Wer da
glaubet, dass ausserhalb seiner Kirche keine Seeligkeit zu finden sey,
dem miissen dergleichen Seufzer gar oft in der Brust aufsteigen.» (14)

2. Auch die Philosophie gebietet ihm zu schweigen, solange nicht eine
andere, irrige Religionsauffassung die natiirliche Religion oder das
natiirliche Gesetz zerstéren. Das ist aber noch nicht dann der Fall, wenn
die Grundlagen der Ethik durch Lehrsitze begriindet werden, die dem
aufgekidrten Denken als zuféllig oder nur geschichtlich bedingt gelten
miissen. Der status confessionis tritt erst bei Irrtiimern oder Vorurteilen
von Menschen ein, «die ihre eigene oder ihrer Nebenmenschen Ruhe und
Zufriedenheit stohren, und jeden Keim des Wahren und Guten in den
Menschen todten, bevor er zum Ausbruch kommen kann. Von der einen

96



Seite Fanatismus, Menschenhass, Verfolgungsgeist, von der andern Seite
Leichtsinn, Uppigkeit und unsittliche Freigeisterey.» (15)

3. Schliesslich verbieten ihm auch die rechtliche und gesellschaftliche
Lage der Juden einen wirklichen oder vermeintlichen Beweis fiir die
schlechthinnige Wahrheit des Christentums zu widerlegen :

«Ich bin ein Mitglied eines unterdriickten Volks, das von dem
Wohlwollen der herrschenden Nation Schutz und Schirm erflehen
muss, und solchen nicht allenthalben, und nirgend ohne gewisse Ein-
schrankungen erhélt. Freyheiten, die jedem andern Menschenkinde
nachgelassen werden, versagen sich meine Glaubensgenossen gerne,
und sind zufrieden, wenn sie geduldet und geschiitzt werden. Sie
miissen es der Nation, die sie unter ertrdglichen Bedingungen auf-
nimmt, fiir keine geringe Wohlthat anrechnen, da ihnen in manchen
Staaten so gar der Aufenthalt versagt wird. Ist es doch nach den
Gesetzen lhrer Vaterstadt, Ihrem beschnittenen Freunde nicht einmal
vergdnnt, Sie in Ziirich zu besuchen? Welche Erkentlichkeit sind
meine Glaubensbriider also nicht der herrschenden Nation schuldig,
die sie in der allgemeinen Menschenliebe mit einschliesst, und sie
ungehindert den Allmichtigen nach ihrer Viter Weise anbeten 1463t !
Sie genieflen in dem Staate, in welchem ich lebe, hierin die anstin-
digste Freyheit, und ihre Mitglieder sollten sich nicht scheuen, die
Religion des herrschenden Theils zu bestreiten, das heisst, ihre Be-
schiitzer von der Seite anzufallen, die tugendhaften Menschen die
empfindlichste seyn muf} ?» (16)

Am Schluss geht Mendelssohn noch kurz auf das Werk von Bonnet
ein, findet aber, dass man damit genau so gut die Wahrheit jeder anderen
Religion beweisen konnte. Das Ziel dieses Buches konnte hochstens sein,
christliche Leser in ihrem Glauben zu bestirken. « Wenn Schriftsteller und

Leser erst iiber das Resultat einig sind ; so vertragen sie sich gar bald {iber
die Griinde.» (17)

Zu Ende seines Schreibens bemerkt er ein wenig spitz:

«Aber auf Sie, mein Herr! fillt billig meine Bewunderung, daB} Sie
diese Schrift fiir hinldnglich halten, einen Menschen zu iiberfiihren,
der seinen Grundsdtzen nach, vom Gegentheile eingenommen seyn
muss. Sie konnen sich unmoglich in die Gedanken eines solchen
versetzt haben, der die Ueberzeugung nicht mitbringet, sondern in
diesem Werke erst suchen soll. Haben Sie aber dieses gethan, und
glauben dennoch, wie Sie zu verstehen geben, dafl ein Sokrates
selbst die Beweisgriinde des Hr. Bonnet unwiderleglich finden miisse ;

97



so ist einer von uns sicherlich ein merkwiirdiges Beyspiel, von der
Gewalt der Vorurtheile und der Erziehung, selbst iiber solche, die mit
aufrichtigem Herzen die Warheit suchen.» (18)

Der jiidische Sokrates war also nicht bereit, die Alternative des
Ziircher Diakons Ubertritt oder Widerlegung der Beweise von Bonnet, zu
iibernehmen. Auch in seinem personlichen Brief an Lavater weist er diese
Zumutung hoflich aber bestimmt zuriick.

Wer Mendelssohns Antwort heute liest, merkt deutlich, wie sehr seine
Argumentation von der Weltanschauung und Philosophie der deutschen
Aufkldrung durchdrungen ist. Die Postulate der Gliickseligkeit und der
Toleranz spielen eine ebenso wichtige Rolle wie die Naturreligion und das
Naturgesetz als Grundlage der Erkenntnis und des Handelns. Es ist auch
deutlich, wie Mendelssohn das Ideal des tugendsamen Menschen betont,
der — wenn immer moglich — in Harmonie mit den anderen leben
mochte.

Diese Argumente und Postulate waren fiir Lavater freilich nicht die
letzten. Inzwischen hatte auch Bonnet selbst Lavaters Schritt missbilligt
und ihm Torheit und Indiskretion vorgeworfen. Auch andere Freunde
Lavaters in Berlin distanzierten sich von seinem Bekehrungsversuch.
Ausserdem hatte der jiidische Weltweise weithin die Gebildeten auf seiner
Seite, die sich mit dem Vorrang der Ethik vor der Dogmatik bzw. der
positiven geschichtlichen Religion einverstanden erkldren konnten.

Beide Kontrahenten wollten ihre Auseinandersetzung aber nicht zu
einer personlichen Fehde ausufern lassen. Sie schrieben sich auch
personliche Briefe, die sich meistens kreuzten und in denen sie gegenseitig
aufeinander verschnlich wirkten.

Nachdem sich schon Rezensenten mit allerlei Vermutungen und
Geriichten in die Auseinandersetzung eingemischt hatten, schrieb Men-
delssohn an Lavater (am 9. Februar 1770) : «Glauben Sie mir, mein Herr!
es ist unser beider unanstéindig ein Spiel der Anekdotenkrdmer zu werden,
und durch offentliche Streitschriften dem miissigen Theil des Publikums
einen Zeitvertreib, den Einfiltigen ein Aergernis und dem Feinde alles
Guten eine boshafte Freude zu machen. Meine aufrichtige Meinung, mein
Herzenswunsch ist, wir suchen uns so gut wir kdnnen, aus der Schlinge zu
ziehen, in welche wir gerathen sind. Lassen Sie die Wahrheiten, welche
wir gemeinschaftlich erkennen, ausgebreitet genug seyn; alsdann wollen
wir den Streit iiber die Punkte, die uns trennen, mit desto mehrerem Eifer
fortsetzen.» (19) Inzwischen war auch Lavaters Antwort fertig geworden.
Dieser wollte offenbar noch nicht «aus der Schlinge heraus.» Sein Berliner

98



Freund, der Prediger Friedrich G. Liidke, riet ihm zu Missigung, aber
nicht zum Abbruch der 6ffentlichen Auseinandersetzung. IThm schrieb
Lavater, dass er bisher geglaubt habe, Mendelssohn stehe einem unita-
rischen Christentum sehr nahe. Er und andere philosophische Juden
wiirden froh sein, wenn man ihnen eine goldene Briicke baue.

In seiner gedruckten «Antwort an den Herrn Moses Mendelssohn zu
Berlin» entschuldigt sich Lavater fiir die Form seines Appells: «Ich nehme
also meine unbedigte Aufforderung, als eine Sache, zu welcher ich
nicht hinlédnglich berechtigt war, zuriick, und bitte Sie vor dem ganzen
Publikum aufrichtig: Verzeihen Sie mir das allzudringende, das Fehler-
hafte in meiner Zuschrift». (20) Nach wie vor hilt er freilich Bonnets
Beweise fiir das Christentum fiir unwiderleglich. Zugleich interessiert er
sich nidher fiir Mendelssohns Auffassung vom Judentum. Zu dessen
Behauptung, dass der Geist der Bekehrung im Judentum keinen Platz
habe, schreibt er: «Von dem Christenthum hingegen muss ich umgekehrt
denken. Dieses soll seiner Natur nach, eine allgemeine, fiir alle
Nationen gleichpassende Religion seyn. Ich als Christ glaube also die
starkste, obgleich von vielen meiner Briider verkannte, Verbindlichkeit zu
haben, die Ehre meines Herrn und Meisters und die Wahrheit seiner
Religion auf alle verniinftige und der Natur der Sache gemisse Weise
auszubreiten, und von jedem schédlichen Vorurtheile zu befreyen.» (21)
— In diesem Sinne wiederholt Lavater seinen frither gedusserten Wunsch :
«Lassen Sie es mich zur Ehre der Wahrheit heraussagen: Ich finde in
Ihrem Schreiben Gesinnungen, die ich mehr als verehre, die mir Thrinen
aus den Augen gelockt haben; Gesinnungen, die mir aufs neue —
Verzeihen Sie mir meine Schwachheit — den Wunsch abnéthigten:
Wollte Gott, dass Sie ein Christ wiaren!» (22)

Bei einer griindlichen Analyse dieser Antwort féllt auf, wie sehr
Lavater schwankt. Einerseits betont er nun in seiner «unter dem Druck
der offentlichen Meinung zurechtgelegten Riickzugsformel,» (23), dass es
ihm mehr um eine philosophische Beurteilung der Schrift Bonnets und
eine personliche Belehrung iiber das Judentum gehe. Andererseits bricht
der Bekehrungswunsch immer wieder durch.

Bevor es zur Veroffentlichung von Lavaters « Antwort» zusammen mit
Mendelssohns « Nacherinnerung » kam, gab es noch ein kurzes Zwischen-
spiel. Lavater wollte plotzlich noch Zusdtze zu seiner Antwort mitge-
druckt wissen, die Mendelssohn aber nicht behagten. Fiir ein paar Tage
scheint der Berliner Philosoph auch mit dem Abbruch der Beziehungen
gerechnet zu haben. Ein erst nach seinem Tode verdffentlichtes Fragment

99



lasst darauf schliessen, dass er sich Gedanken iiber eine Gegenschrift
machte, die dann weniger mild ausgefallen wire.

In seiner «Nacherinnerung » vergilt Mendelssohn die Zudringlichkeit
seines Gesprichspartners mit Hoflichkeit. Lavaters Hoffnung auf seine
Bekehrung beriihrt er mit keinem Wort. Er selbst sei nicht zum Athleten
geboren und habe auch gar keine Lust zum Streiten. Gleichzeitig modi-
fiziert er sein hartes Urteil iber die Schrift Bonnets, da sie ja nur Skeptiker
und Scheingldubige in der christlichen Kirche iiberzeugen wolle. Er legt
dann ausfiihrlich dar, dass sich seine Auffassung der Religion durchaus
mit einem jidischen Offenbarungsglauben vereinbaren lasse. Die Offen-
barung griindet sich nicht auf Wunder, die sie bestitigen, sondern auf die
Offentliche Gesetzgebung am Sinai. So schliesst er die Kontroverse mit
bemerkenswerten Worten iiber die innere Gewissheit der eigenen Uber-
zeugung und der Toleranz Andersdenkenden und -glaubenden gegeniiber.
Er habe seit vielen Jahren «zwischen Dogmatiker und Skeptiker eine Art
von Mitte zu halten gesucht. Dogmatisch, in dem strengsten Verstande, in
Absicht auf mich, habe ich, was die wichtigsten Punkte der Religion und
Sittenlehre betrifft, meine Partey genommen, und stehe unverriickt auf
der Seite, wo ich die meiste Wahrheit zu finden glaube; aber eben so
skeptisch, wenn ich meinen Néchsten richten soll. Ich rdume einem jeden
das Recht ein, das ich mir anmasse, und setze das grosste Misstrauen in
meine Krifte, irgend jemand, der auch Partey genommen hat, von meiner
Meinung iiberfithren zu kénnen. Es kann mir also nicht anders, als sehr
angenehm seyn, dass Herr L. zufrieden ist, den offentlichen Briefwechsel
hiermit zu beschliessen.» (24)

Es ist schwer auszumachen, warum Mendelssohn so darauf dréngte,
den Streit moglichst bald beizulegen. Es gibt Briefe, die eine kampfbereite
Haltung zeigen. Nach anderen Ausserungen war ihm der ganze Religions-
streit sehr unangenehm und ldstig. Offensichtlich wollte er die immer noch
prekédre Lage seiner Glaubensbriider nicht noch weiter gefdhrden. (25)
Dass er wusste, was er zu sagen hétte, zeigt sein geheimer Brief an den
Erbprinzen von Braunschweig-Wolffenbiittel (Anfang Januar 1770). Darin
bekréftigte er ausdriicklich die Vernunft als das Kriterium seiner Reli-
gionsauffassung. Diese gestatte ihm aber nicht, die Lehre von der Trinitit,
von der Menschwerdung und dem Leiden einer Person der Gottheit sowie
vom Siihnetod Christi anzunehmen. «Wenn ich diese Lehren im A.T.
fande, so wiirde ich auch das A.T. verwerfen miissen, und wenn ein
Wunderthéter, sie zu bewidhren, vor meinen Augen alle Todten erweckte,
die seit Jahrhunderten begraben worden, so wiirde ich sagen: der
Wunderthiater hat Todte erweckt, aber seine Lehre kann ich nicht

100



annehmen... Der Unterschied, den ich zwischen den Biichern des alten
und neuen Testaments mache, besteht also darin: jene harmoniren mit
meiner philosophischen Uberzeugung oder widersprechen derselben
wenigstens nicht, diese hingegen fordern einen Glauben, den ich nicht
leisten kann.» (26)

Die ganze Auseinandersetzung hatte dann freilich noch ein Nachspiel.
Noch im gleichen Jahre (1770) erschien plotzlich in der «Jenaischen
Zeitung von gelehrten Sachen» ein lateinischer Bericht Lavaters von
seinen Eindriicken beim Besuch Mendelssohns im Jahre 1763. Darin heisst
es, dass der Berliner Philosoph von den iiblichen Schméahungen der Juden
gegen Christus weit entfernt sei, dass er Jesus sogar hochschitze und das
Verfahren gegen ihn verurteile, obwohl er einen rein geistigen Messias
erwarte. Trotzdem sei er durch Vorurteile so gegen das Christentum
eingenommen, dass wohl niemand ausser Gott ihn dem wahren Messias
zufiihren konne.

Mendelssohn war sehr verstimmt iiber die Veroffentlichung dieses
Reiseberichtes, der wahrscheinlich ohne Wissen Lavaters gedruckt
worden war. Dieser behauptete, dass der Bericht von einem inzwischen
verstorbenen Reisebegleiter stamme, aber im wesentlichen seinen Ein-
driicken von damals entspreche. Die ganze Art, wie er argumentierte, ldsst
aber offen, ob der Bericht nicht doch von ihm selber verfasst worden ist.
Mendelssohn erklirte sich daraufhin befriedigt, wenn auch nicht ganz
liberzeugt. In einem ldngeren Brief vom 15.1.1771 nimmt er dann Stellung
zum Inhalt des Reiseberichtes, sofern er ihn betrifft: «Es ist ein einge-
wurzeltes Vorurtheil IThrer Glaubensgenossen, dass die Juden alle unauf-
horlich die Religion der Christen und den Stifter derselben ldstern, und
daraus lasst sich in der Dogmatik so manches recht bequem erkliren, so
wie im gemeinen Leben manches rechtfertigen, das so irreligios als unver-
niinftig ist... Als die Stdrkern noch, um der Religion willen Blut vergossen,
blieb den Schwichern kein ander Vergoltungsmittel, als ... bey verschlos-
senen Thiiren die Religion ihrer Widersacher zu ldstern. So wie auf der
einen Seite der Verfolgungsgeist, so weichet auf der andern Seite der Hass
... und nunmehr ist es die Pflicht aller guten Menschen, den alten Zwist
zur Vergessenheit zu befordern.» (27) — Er fiigt dann noch hinzu, dass er
und viele seiner Glaubensgenossen Jesus durchaus als einen der grossen
aus dem jiidischen Volk anerkennen konnen, sofern dieser sich nicht
selbst als eine Person der Gottheit ausgegeben habe und auch nicht die
Religion seiner Viter habe umstossen wollen.

Lavater selber hat seine Hoffnung auf die Bekehrung Mendelssohns
nie aufgegeben. Im ersten Band seiner « Physiognomischen Fragmente»

101



(1775) beschreibt er Mendelssohns Silhouette und fiigt hinzu: «Ja, ich sehe
ihn, den Sohn Abrahams, der einst noch mit Plato und Moses erkennen
und anbeten wird, den gekreuzigten Herrn der Herrlichkeit.» (28) Als
nach Lessings Tod der «Pantheismusstreit» ausbrach, in dem Mendels-
sohn und Fr. H. Jacobi iiber Lessings Stellung zu Spinoza stritten, wurde
der Ziircher Diakon freilich zum scharfen Gegner des Philosophen. Wenn
Lavater auch keinen direkten Erfolg hatte, so meldeten sich bei ihm doch
zwel Juden aus Deutschland, ein Mediziner und ein Talmudist, die nun
zum Christentum iibertreten wollten. Fiir die Ziircher Christenheit war
ihre Taufe eine grosse Sensation. Lavater veroOffentlichte dann seine
Taufansprache. Obwohl er sich der beiden Tauflinge sehr angenommen
hatte, erlebte er aber nicht viel Freude mit ihnen. — Der Gottinger
Mathematiker Lichtenberg — bekannt durch seine Aphorismen — schrieb
darauf eine anonyme satirische Gegenschrift (1773): « Timorus, das ist
Vertheydigung zweyer Israeliten, die durch die Kriftigkeit der Lavate-
rischen Beweisgriinde und der Gottingischen Mettwiirste bewogen, den
wahren Glauben angenommen haben, von Conrad Photorin, der Theo-
logie und Belles Lettres Candidaten». Insgesamt hat die Kontroverse, an
der die Gebildeten jener Zeit lebhaft Anteil nahmen, fast dreissig selb-
standige Publikationen hervorgerufen.

Obwohl Mendelssohn in der Auseinandersetzung auch neue Sympa-
thien bei christlichen Mitbiirgern fand, gab es auch gehéssige Angriffe
gegen ihn. Die ganze Kontroverse brachte ihn zudem in eine schwere
gesundheitliche Krise, so dass er auf Anraten seines Arztes seine geistige
Tétigkeit zundchst soweit wie moglich einschrinken musste. Schon am
Anfang der Judenemanzipation musste er erkennen, dass die entstehende
deutsch-europdische Kultur eine von Christen getragene Kultur sein
werde, in der Juden bestenfalls geduldet wurden. (29) In den folgenden
Jahren seines Lebens wandte er sich darum in seinen Schriften ausdriick-
lich jiidischen Themen zu und trat verschiedentlich fiir die noch immer
stark diskriminierten und manchmal hart bedrédngten Juden in Mittel-
europa ein.

C. Die religions- und geistesgeschichtliche Bedeutung der Kontroverse

1. Die Auseinandersetzung zwischen Lavater und Mendelssohn bildet
eine entscheidende Zasur in der Geschichte christlich-jiidischer Dispute
und Streitschriften. Es ist das erste Religionsgespriach ohne kirchlichen

102



Zwang und in voller Gleichberechtigung der Partner. (30) Es hatte ja
schon im Mittelalter einige Disputationen und Religionsgesprache
gegeben (z.B. Barcelona 1263, Tortosa 1413/14). Daneben gab es auch
eine Reihe von literarischen Auseinandersetzungen. Dabei ging es aber
immer um eine den Juden aufgezwungene Verteidigung. Sie war begleitet
von Talmudverbrennungen, von dem in vielen Landern vorgeschriebenen
Besuch der Zwangspredigten, von zahllosen Diskriminierungen, Ein-
schrankungen, Verfolgungen und Austreibungen. Selbst in ruhigeren
Zeiten waren die Juden im christlichen Abendland kaum je dialogfihige
Partner. Sie wurden bestenfalls geduldet als Angehorige einer verstockten
Minderheit, die der Kirche als negative Zeugen Gottes zu dienen hatten.
Mit Mendelssohn erhebt sich zum erstenmal die Stimme eines geistig
emanzipierten, aber zugleich tief in seiner Religion verwurzelten Juden,
die von der gebildeten deutschsprachigen Welt ernst genommen wird.

2. In gewisser Weise reden Lavater und Mendelssohn aneinander
vorbei. Der eine argumentiert weitgehend von den Postulaten der
Aufklarung her. Fiir den anderen hingegen ist Christentum letztlich mit
Wahrheit und Humanitét identisch. Eine echte Zwiesprache findet noch
nicht statt. Aber es wird immerhin der Rahmen abgesteckt fiir einen
kiinftigen Dialog, der erst in unserem Jahrhundert wirklich angefangen
hat. Lavater und Mendelssohn haben — beide auf ihre Art unfreiwillig —
die Bedingungen und Maoglichkeiten eines Dialogs erprobt. Es geht darin
zunichst einmal um Grsse und Grenzen der Toleranz.

3. In der Zeit der Aufklirung wird zum erstenmal die Frage nach der
Pluralitiit der iiberlieferten Religionen und ihrem jeweiligen Anteil an der
Wabhrheit ernsthaft zum Problem. Bisher wurden die Anhinger anderer
Religionen letzten Endes doch als von der Wahrheit Abgeirrte angesehen.
Jetzt wird der Gedanke moglich, dass neben der eigenen auch die anderen
Religionen «ein Stiick Wahrheit représentieren» koénnten (31). — Tole-
ranz bedeutet fiir Mendelssohn in diesem Zusammenhang grundsitzlich
den Verzicht auf den Versuch, ja sogar auf den geheimen Wunsch, den
Andersglidubigen zu bekehren. Er begriindet diesen Verzicht als Philo-
soph, als Mitglied eines diskriminierten Volkes und mit dem Hinweis auf
die jiidische Tradition, dass die Gottesfiirchigen und Gerechten aus allen
Vélkern zusammen mit den Israeliten Anteil an der kiinftigen Welt haben
werden. Neu ist in dieser Fassung der Toleranz die Tendenz zu einem
«erst durch die Aufklarung moglich gewordenen ethisch-religiosen Uni-
versalismus.» (32) Programmatisch klingen die Sitze, die Mendelssohn in
seinem Brief an den Erbprinzen von Braunschweig-Wolfenbiittel schreibt :
«Da die Menschen alle von ihrem Schopfer zur ewigen Gliickseligkeit
bestimmt sein miissen, so kann eine ausschliessende Religion nicht die

103



wahre sein. Diesen Satz getraue ich mir als Criterium der Wahrheit in
Religionssachen anzugeben. Eine Offenbarung, die allein die selig-
machende sein will, kann nicht die wahre sein, denn sie harmoniert nicht
mit den Absichten des allbarmherzigen Schopfers» (33). Damit kommt
Mendelssohn in die Ndhe von Lessings Toleranzbegriff, wie er in der
berithmten Ringparabel in «Nathan der Weise» zum Ausdruck kommt.
Fiir ihn bedeutet die so begriindete, gelebte und gefordete Toleranz
niemals einen unverbindlichen Relativismus. Im Gegenteil: fiir ihn
verbindet sich im Begriff der Toleranz ein grosstmogliches Mass an
Vergewisserung mit einer grossen Bereitschaft, Andersgldubige in ihrem
Anderssein zu akzeptieren.

Diese Toleranz ist nicht jene Duldung, die der Starke manchmal
scheinbar grossziigig dem Schwachen gewihrt, solange es ihn nichts
kostet (34). Die Herrschenden in den Kirchen und in den Staaten haben
wahre Toleranz fast immer gefiirchtet und darum den Rahmen fiir die
Andersdenkenden und Andersgldubigen oft sehr eng gesteckt. Lessings
«Nathan» durfte zu seinen Lebzeiten nicht aufgefiihrt werden. Und
Mendelssohn fragte vorher die Zensurbehdrde an, ob es ihm erlaubt sei,
Lavater zu antworten. Mendelssohn wollte darum auch im Judentum
Religion und Macht klar voneinander getrennt wissen. Sein Postulat der
Toleranz stammt aus der Erfahrung eines Volkes, das — wenn iiberhaupt
— gerade nur geduldet wurde. In den von ihm selber nicht veréffent-
lichten « Gegenbetrachtungen iiber Bonnets Palingenesie» sagt er:

«0O! ihr meine Nebenmenschen, die ihr Kinder eines andern
Glaubens seid, bedenket, dass das Leben einen sehr geringen Werth
hat, wenn es nicht mit allen Rechten und Vorziigen des geselligen
Menschen verbunden ist. Schmach und die dusserste Verachtung sind
demjenigen, der sie nicht verdienet, zuweilen hérter als der Tod und
diese folgen einem Bekenner des Judenthums auf allen Tritten nach.
Von aller biirgerlichen Ehre entfernt, und zur niedrigsten der Stufen
hinabgestossen, die die Stinde des gesitteten Lebens unterscheiden,
konnen wir die Talente und F#higkeiten, die uns die milde Natur in
so reichem Masse, als ihren iibrigen Kindern gegeben, weder aus-
bilden noch anwenden, weder zu unserm noch zu unserer Neben-
menschen Besten recht gebrauchen. Wo die liebreichste Toleranz
herrschet, da wird sie in Ansehung unser am wenigsten ausgeiibt. Wo
Kiinste und Wissenschaften blithen, miissen wir in Barbarey zuriick
bleiben. Man suchet die Staaten zu bevolkern, und wir alle werden
eingeschrinkt, damit wir uns nicht vermehren. Man thut alles
mogliche uns zu unniitzen Biirgern zu machen, und man wirft uns vor,
dass wir nicht niitzlich genug sind.» (35)

104



4. Lavater hat in dem Streit zu recht betont, dass das Christentum (im
Unterschied zum Judentum) von seinem Ursprung her den Missions-
gedanken und den Missionswillen in sich trégt. Das ist nur ein Aspekt
jener Asymetrie, die sich in der Begegnung von Christentum und Juden-
tum immer wieder verhédngnisvoll ausgewirkt hat. Das Christentum
braucht das Judentum zu seinem Selbstverstindnis, weil es aus dem
Judentum hervorgegangen ist. Ein Jude sollte zwar auch etwas vom
Christentum wissen, besonders wenn er in einer christlichen Umwelt lebt.
Aber das Christentum ist fiir ihn nicht unbedingt ein Bestandteil seines
religiosen Selbstverstindnisses. Christliche Theologie hat das Evangelium
immer wieder verstanden als die Erfiilllung und damit zugleich als das
Ende des Judentums. Noch heute dienen die Juden in der christlichen
Verkiindigung — speziell auch in den Religionsbiichern fiir die Kinder —
oft nur als der dunkle Hintergrund, auf dem das Licht des Evangeliums
umso heller leuchten kann. Eine Kirche, die ihr Selbstwertgefiihl immer
wieder durch die Abwertung anderer Religionsgemeinschaften aufpolie-
ren muss, befindet sich aber in einem frag-wiirdigen Stadium der Identi-
tatsfindung. Wenn sie ihr Selbstverstindnis und ihre Identitéit nicht auf
Kosten anderer entwickeln will, dann darf sie z.B. ihren eigenen Wert
nicht einfach aus der Abwertung oder Negation des Judentums beziehen.
Dann muss sie lernen, anders als bisher von der Bedeutung und Sendung
des Judentums zu reden. Das ist keine leichte Aufgabe. Denn dabei hat
man fast die ganze christliche Tradition gegen sich.

5. Schon die Kontroverse zwischen Lavater und Mendelssohn wirft
die Frage auf, die heute seit dem Beschluss der Rheinischen Synode
wieder stark diskutiert wird : Judenmission — Ja oder Nein ? Die bisherige
Diskussion zeigt m.E., dass sich diese Streitfrage durch die Berufung auf
die Bibel allein nicht eindeutig entscheiden ldsst. Bibelstellen und biblisch-
theologische Argumente lassen sich offensichtlich sowohl zugunsten als
auch gegen die Judenmission anfiihren. Deutlich ist, dass die christliche
Botschaft — geschichtlich gesehen — ausgeht von der Uberzeugung, dass
in keinem anderen Heil ist als in Jesus Christus. Darin griindet der
Missionsauftrag der Kirche. Wer freilich die Wirkungsgeschichte des
christlichen Willens zur Mission kennt, kann sich nicht einfach naiv auf
den Missionsbefehl des Neuen Testaments berufen, um damit jede Art von
Missionsbemiihung zu rechtfertigen. Nicht nur die Juden in Europa
wurden allzu oft vor die Alternative « Taufe oder Tod» gestellt. Bei der
«Schwertmission» an den Preussen, Wenden und Litauern im Osten sind
greuliche Dinge geschehen. Erst nach dem militdrischen Scheitern der
Kreuzziige kam man auf die Idee, die Moslems zu missionieren und damit
«unschadlich» zu machen. Auch in spiterer Zeit war die von Europa

105



ausgehende christliche Mission oft verbunden mit wirtschaftlichem
Expansionismus und Imperialismus.

Die Wirkungsgeschichte christlicher Missionsbemiihungen zeigt : Mis-
sionswille ist nicht notwendigerweise, aber doch faktisch oft Ausdruck
eines Machtanspruches. Nicht selten werden dabei wohl auch eigene
Glaubenszweifel unterdriickt, abgespalten und auf Andersgldubige pro-
jiziert. Organisierte Mission wird dann zu einer Ersatzhandlung fiir
fehlende eigene Glaubensgewissheit. Man bekdmpft im Anderen, was man
bei sich selbst nicht toleriert. Selbst im scheinbar so edlen Willen, den
«armen Heiden» zu helfen, kann noch ein Machtanspruch stecken: die
Erwartung des Helfers dem Schwachen gegeniiber, sich ja von ihm helfen
zu lassen.

Missionswille wird oft mit Uberzeugungskraft und Ausstrahlung gleich-
gesetzt. Toleranz wird dann entsprechend als Gleichgiiltigkeit, Relati-
vismus oder Schwiche angesehen. Mendelssohns Eintreten fiir die
Toleranz zeigt, dass sie nicht unbedingt Indifferenz zur Folge haben muss.
Aber hat nicht auch Toleranz ihre Grenze ? Ich meine, sie sei nicht dort,
wo die Grundlagen des eigenen Glaubens in Frage gestellt werden,
sondern, wo die Grundlagen der Humanitit angetastet werden. Merk-
wiirdigerweise war die Christenheit oft sehr bereit, solche Grenziiber-
schreitungen zu tolerieren. Aber sie war oft sehr intolerant, wenn wirklich
oder auch nur vermeintlich die Grundlagen des Glaubens angetastet
wurden.

Von daher erscheinen alle jene Missionsbemiihungen und -strategien
als sehr problematisch, die von der Uberzeugung ausgehen, dass der
Andere nur dann gerettet werden kann, wenn er meinen Glauben
annimmt. Dies gilt auch fiir die Judenmission, aber nicht nur fiir sie. Die
Sendung der Christenheit kann heute nicht (mehr) darin bestehen,
moglichst viele Nichtchristen zum christlichen Glauben zu bekehren und
zu Mitgliedern der Kirche(n) zu machen. Vielmehr ist es notig, sich
senden, sich engagieren zu lassen fiir mehr Menschlichkeit, Gerechtigkeit
und Frieden in der Welt. Der christliche Glaube kann zu einer Quelle der
Kraft fiir solchen Einsatz werden. Er ist aber nicht die einige Quelle der
Humanitit in der Welt. Fiir den Christen selber ist es immer wieder notig,
sich seines Glaubens zu vergewissern. Dazu braucht er die Gemeinschalft.
Und dazu kann gerade auch das Gespriach mit dem Andersgldubigen und
mit dem «Ungldubigen» eine Hilfe sein. Wenn das geschieht, dann
ereignet sich jenes Zeugnis, zu dem der 1. Petrusbrief (3,15) die Christen
einlddt: «Seid allezeit zur Verantwortung bereit vor jedem, der von euch
Rechenschalft fordert iiber die Hoffnung, die in euch ist.»

106



ANMERKUNGEN

(1) Uber die restriktive Judenpolitik Friedrichs d. Grossen und seine Einteilung der Juden
in sechs Klassen vgl. H. M. Graupe, Die Entstehung des modernen Judentums. Geistes-
geschichte der deutschen Juden 1650-1942, 2. Aufl., Hamburg 1977, S. 116ff. und Julius
H. Schoeps, Moses Mendelssohn, Konigstein 1979, S. 70ff.

(2) U. Bohn, Moses Mendelssohn und die Toleranz, in: Toleranz heute. 250 Jahre nach
Mendelssohn und Lessing, Berlin 1979, S. 27.

(3) M. Mendelssohn, Gesammelte Schriften 1, 1929 S. 64f.

(4) G. E. Lessing, Gesammelte Werke in zehn Béinden, hsg. v. P. Rilla, Bd. 3, Berlin 1955,
S. 676.

(5) Bohn, aaO S. 27.

(6) E. Hirsch, Geschichte der neuern evangelischen Theologie Bd. 1V, 3. Aufl. 1964, S. 185.
Hirsch erwdhnt im iibrigen die ganze Kontroverse iiberhaupt nicht.

(7) Vgl. zum Folgenden : W. Hoch, Das Glaubensgesprdch zwischen Johann Caspar Lavater
und Moses Mendelssohn, Judaica, 3. Jg. 1947, S. 44ff. u. 89ff.

(8) Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften, Jubildumsausgabe Bd. 7, bearbeitet von
S. Rawidowicz, Berlin 1930 (Faksimile Stuttgart 1974), S. 3.

9) S. 7.

(10) S. 8.

(11) S.
(12) S.
(13) S.
(14) S.
(15) S.
(16) S.
(17) S.
(18) S.
(19) S.
(20) S.
(21) S.
(22) S.

of.
10.
10-12.
12f.
13.
141.
16.
16.
316.
29.
34.
35.

(23) Rawidowicz aaO S. XLIL.

(24) S. 47.

(25) Vgl. J. Schoeps, S. 103.

(26) S. 301.

(27) S. 361f.

(28) S.LL

(29) Vgl. Schoeps, aa0O, S. 109.

(30) Vielleicht mit Ausnahme des bei uns weniger bekannt gewordenen Religionsgespréiches
zwischen Isaak Orobio de Castro und Philipp van Limborch im Jahre 1686 in Holland ;
vgl. Hans Joachim Schoeps, Israel und die Christenheit. Jiidisch-christliches Religions-
gesprich in neunzehn Jahrhunderten, Miinchen 1961, S. 97ff.

aa0, S. 116.

aa0O, S. 123.

Ges. Schr. Bd VII, S. 302.

Vgl. die schéne Abhandlung von Robert Schneebeli, Die Tugend der Toleranz, 144.
Neujahrsblatt zum Besten des Waisenhauses Ziirich, Ziirich 1981.

(35) M. M., Bd. 7, S. 104.

(31)
(32)
(33)
(34)

107



	Mission oder Toleranz? : Eine Kontroverse zwischen Lavater und Mendelssohn um die Frage nach der Wahrheit der Religion

