
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

Tagung über die Wannseekonferenz in Westberlin

In der Evangelischen Akademie Berlin fand vom 15.-17. Januar 1982 eine Tagung über
die berüchtigte Wannsee-Konferenz zur Endlösung der Judenfrage statt, «Konferenz zur
Planung von millionenfachen Raubmorden an den Juden Europas», wie Robert Kempner sie

nennt. Diese Konferenz wurde vor 40 Jahren — am 20. Januar 1942 — in einer Villa am
Grossen Wannsee (Berlin) von Göring und Himmler initiiert, von Heydrich geleitet und legte
unter Beteiligung aller wichtigen Ministerien als «Geheime Reichssache» einen Plan zur
Durchführung des Mordes an Millionen Juden vor.

Während der Tagung, an der Historiker, Journalisten, Pädagogen und Mitarbeiter der
Aktion Sühnezeichen teilnahmen, wurde deutlich, dass Hitler diese Endlösung entgegen der
Überzeugung einiger Pseudo-Historiker und Neo-Nazis eindeutig gewollt hat, dass die Zahl
der Beteiligten in Deutschland und den besetzten Ländern viel grösser war, als allgemein
angenommen wird.

Leider ist die Erforschung des Holocaust, mindestens in Deutschland bis heute
vernachlässigt, wenigen jüdischen Historikern wie zum Beispiel Joseph Wulf überlassen
worden, der auch noch von Kollegen und der Universität boykottiert wurde. Erst jetzt — 40
Jahre danach — beginnen jüngere Historiker sich für dieses Thema zu interessieren.

Die Juden enteignete Villa am Grossen Wannsee, in der die Konferenz stattfand, ist ein
Beispiel für die bis heute dauernde Interesselosigkeit auch der Stadt Berlin. Der Historiker
Joseph Wulf, ein Überlebender von Auschwitz, wollte dort ein Dokumentationszentrum zur
Erforschung des Nationalsozialismus — insbesondere auch zur Erforschung des Holocaust —

einrichten und hatte die Zusage von vielen jüdischen Organisationen in der ganzen Welt für
finanzielle Hilfe, aber Berliner Behörden, denen die Villa jetzt gehört, wollten und wollen sie

für diesen Zweck nicht hergeben.

Wie aktuell die Beschäftigung mit dem Antisemitismus und seinen Folgen ist, zeigte die
Zerstörung eines jüdisch-israelischen Restaurants durch eine Bombe in der Berliner
Innenstadt während der Konferenz. Der Antisemitismus einschliesslich des christlichen
Antijudaismus ist noch unter uns lebendig. Wir müssen theologisch und politisch,
wissenschaftlich und praktisch arbeiten, mit Phantasie und auch Mut, damit dieses die Menschheit
gefährdende Gift verschwindet. /W von Hammerstein.

Jugendbegegnungsstätte in Auschwitz

Eine Delegation der Aktion Sühnezeichen / Friedensdienste hat am 30. September in
der Nähe des ehemaligen Konzentrationslagers Auschwitz in Polen den Grundstein für eine
internationale Jugendbegegnungsstätte gelegt. Der Delegation gehörten u.a. Altbischof Kurt
Scharf, Vorsitzender der Aktion Sühnezeichen, der Fraktionsvorsitzende der SPD im
Berliner Abgeordnetenhaus, Hans-Jochen Vogel, sowie Kirchenpräsident Helmut Hild,
stellvertretender Ratsvorsitzender der Evangelischen Kirche in Deutschland, an.

47



Der Vertrag über den Bau der Begegnungsstätte war 1975 zwischen der Aktion
Sühnezeichen und dem polnischen Verband ehemaliger Widerstandskämpfer abgeschlossen
worden. Die Idee entstand bereits im Jahre 1971 im Zusammenhang mit der Unterzeichnung
des Warschauer Vertrages und wurde von dem damaligen Bundeskanzler Willy Brandt und
dem damaligen Berliner Regierenden Bürgermeister Klaus Schütz unterstützt. Probleme bei
der Realisierung ergaben sich zunächst von Seiten des bundesdeutschen Auswärtigen Amtes,
das Bedenken gegen den «belastenden Standort» der Jugendbegegnungsstätte in unmittelbarer

Nähe von Auschwitz hatte. Eine weitere Verzögerung entstand aufgrund innerpolnischer

Entwicklungen vor einem Jahr.

Altbischof Scharf sagte vor der Abreise vor Journalisten, man wolle mit der Grundsteinlegung

auch rechtsextremistischen Kreisen in der Bundesrepublik entgegentreten. Wenn
Thies Christophersen ein Buch wie «Die Auschwitzlüge» veröffentliche und es einen häss-

lichen Krieg um die Wahrhaftigkeit des «Tagebuchs der Anne Frank» gebe, müsse das

«zurechtgerückt» werden. Auch solle man den Menschen, die heute im Zusammenhang mit
Jugendunruhen nach Arbeitslagern rufen, klar machen, was das in der Realität bedeute.
Daher habe es sich die Aktion Sühnezeichen zur Aufgabe gemacht, vor allem die Erinnerung
an Auschwitz wach zu halten.

Der Bau der Jugendbegegnungsstätte soll maximal zweieinhalb Jahre dauern und etwa
dreieinhalb Millionen, die im wesentlichen von deutscher Seite aufgebracht werden müssen,
kosten. Davon sind zwei Millionen durch Unterstützung der Bundesregierung, der Stadt
Berlin und der Stiftung Jugendmarke bereits vorhanden. jun g f([rc/le n/gj

Leitlinien zum jüdisch-christlichen Dialog

Die «Consultation on the Church and the Jewish People» der Unterabteilung «Dialog
mit Menschen verschiedener Religionen und Ideologien» der Programmeinheit I «Glauben
und Zeugnis» des Ökumenischen Rates der Kirchen (=ÖRK) hat bei ihrer Tagung in
London Colney vom 22.-26. Juni 1981 «Guidelines for Jewish-Christian Dialogue»
verabschiedet, deren Inhalt zunächst zusammengefasst (A) und dann kritisch im Sinne einer
weiterführenden Diskussion gewürdigt werden soll (B).

A. Das Vorwort beginnt mit einem Zitat aus den «Guidelines on Dialogue» des ORK,
nach denen die Dialogteilnehmer ihren Glauben und ihr Zeugnis gegenseitig selbst darstellen
sollen, da eine Definition des anderen Glaubens im eigenen Interesse eine Wurzel des
Vorurteils sein kann. Im Blick auf den jüdisch-christlichen Dialog ist von vornherein mit
einer gewissen «Asymmetrie» zu rechnen, da z.B. ein christliches Verständnis des Judentums
in neutestamentlicher Zeit integrierender Bestandteil der Theologie ist, auf der andern Seite

jedoch das Selbstverständnis der Juden, trotz gegenseitiger Beziehungen, das Christentum
nicht voraussetzt. Das Christentum ging aus dem Judentum hervor und mass diesem eine
negative Rolle zu, gegen die sich Juden wehren. Christen meinen oft, das Judentum auf
Grund des Alten Testaments und der Streitgespräche Jesu zu kennen. Es ist aber notwendig,
dass Christen sich mit dem Judentum in Geschichte und Gegenwart befassen und auf
jüdisches Selbstverständnis hören, wobei wegen des Pluralismus im Judentum eine möglichst
umfassende Sicht zu gewinnen ist.

Im zweiten Abschnitt geht es um das rechte christliche Verständnis des Judentums. Im
Dialog haben Christen den Reichtum und die Vitalität jüdischen Lebens erfahren und dabei

48



ihr eigenes Glaubensverständnis bereichert. Sie haben erkannt dass die durch die westliche
Kultur in andere Teile der Welt verbreiteten Bilder über das Judentum nicht zutreffen. Die
Juden bleiben auch nach dem Kommen Jesu Christi und der Zerstörung des Zweiten
Tempels Gottes Volk, das durch die Christen nicht ersetzt wird (Subsistutionstheorie). Das
rabbinische Judentum mit seinem reichen Schrifttum repräsentiert eine lebendige und
authentische Weiterentwicklung alttestamentlichen Glaubens. Die Streitgespräche wie jene
von Jesus mit Schriftgelehrten und Pharisäern sind auch in rabbinischen Schriften zu finden.
Sie wurden erst in der Hand von Heidenchristen zu Waffen gegen das Judentum
umgeschmiedet. Wie die einzigartige Beziehung der Kirche zum jüdischen Volk beschrieben
werden soll, bleibt aber letztlich eine Frage des innerchristlichen Dialogs. Als Grundaussage
zu dieser Frage wird festgehalten, dass die Kirche aufgrund des Alten und Neuen Testaments
teilhat am Glauben an den einen Gott, den sie jedoch trinitarisch bekennt. In der
Anthropologie wird die Gemeinsamkeit von Juden und Christen hinsichtlich des Menschen
als Krone der Schöpfung und seine soziale Verantwortung und Aufgabe betont.

Im dritten Abschnitt, der vom authentischen christlichen Zeugnis handelt, wird
zunächst betont, dass die Kirche eine Mission hat, ihr Zeugnis jedoch oft durch einen
zwangsweisen Proselytismus («coercive prosélytisme), vor allem gegenüber der jüdischen
Minderheit, entstellt wurde. Christen stimmen in der Ablehnung des Zwangs überein, nicht
aber in bezug auf «authentische Formen von Mission». Die einen sehen das Zeugnis im
Dasein der Kirche gegeben, andere betrachten die Mission als die organisierte Proklamation
des Evangeliums. Weitere Unterschiede in der Beurteilung der Judenmission: die einen
messen der Judenmission eine besondere Heilsbedeutung zu, andere sehen in der Bekehrung
der Juden einen eschatologischen Akt als Klimax der Weltgeschichte, andere unterscheiden
die Judenmission nicht von der Heidenmission, wieder andere glauben, «dass eine Mission
gegenüber den Juden kein Teil des authentischen christlichen Zeugnisses ist, da das jüdische
Volk seine Erfüllung in der Treue zu Gottes einstigem Bund findet». Nach rabbinischem
Recht sind Juden, die Jesus als Messias bekennen, Apostaten. Viele christusgläubige Juden
identifizieren sich jedoch mit ihrem Volk, indem sie Teile jüdischer Tradition in Gottesdienst
und Lebenswandel pflegen oder sich ihrem Volk und dem Staat Israel verpflichtet fühlen.
Unter Judenchristen gibt es ebenfalls unterschiedliche Einstellungen zur Mission.

Der vierte Abschnitt ist dem Antisemitismus als einem «continuing concerne gewidmet.
Die Vollversammlung des ÖRK in Amsterdam 1948 verurteilte den Antisemitismus als Sünde

gegen Gott und den Menschen. Christen müssen sich die lange Geschichte des Antisemitismus

vergegenwärtigen, die Kreuzzüge, Inquisition, Pogrome und Holocaust ein-
schliesst, um jüdischen Argwohn verstehen und wiederaufkommende Judenfeindschaft
demaskieren zu können. Die christliche Reaktion auf das Holocaust muss sein, dass es nie

wieder geschehen darf.

Der Schlussabschnitt handelt vom «Land». Es besteht ein unauflösliches Band zwischen
dem jüdischen Volk und dem Land Israel, was im Staat Israel Ausdruck gefunden hat. Im
Dialog mit Juden unterstreichen Christen auch das Recht der Palästinenser auf
Selbstbestimmung. Auf das Selbstverständnis christlicher und muslimischer Palästinenser ist zu
achten. «Es muss in Gottes Plan einen Platz für alle geben, in Sicherheit und Frieden zu
leben». Für Muslime ist das Land mit seinen heiligen Stätten ein integraler Bestandteil der
islamischen Welt ; für zahllose Christen ist es das Land der Bibel, wo der Herr Jesus Christus
geboren wurde, wirkte, litt, starb und auferweckt wurde. «Aber für die Juden ist die

Beziehung zum Land von wesentlicher Natur» als dem Land der Väter und der Verheissung.
Diese unterschiedlichen Beziehungen zum Land postulieren die Notwendigkeit eines Dialogs
mit den Juden, in dem es um die Versöhnung zwischen Juden, Christen und Muslimem als

Beitrag zur Wohlfahrt aller Glieder der Familie Gottes geht.

49



B. Es versteht sich von selbst, dass derartige Leitlinien, erarbeitet von über 30 Konsultanten

aus mehr als 12 Ländern unter der anerkennenswerten Leitung von Prof. Krister
Stendahl, einen Kompromiss darstellen, der zumal unter Zeitdruck abgeschlossen werden
musste. Wenn Einheitlichkeit und Folgerichtigkeit darunter gelitten haben mögen, so dürfte
der Vorteil dieses Kompromisses sein, dass gewisse Einseitigkeiten vermieden wurden, zu
denen westliche Kommissionen ohne Judenchristen, orthodoxe und palästinensiche Christen
und christliche Repräsentanten aus der Dritten Welt neigen. Der Dialog mit Juden — es

waren ständig jüdische Vertreter anwesend — erfordert einen innerchristlichen Dialog, der
in London Colney durch die Anwesenheit eines offiziellen römisch-katholischen Theologen
bereichert wurde. Wenn die Kirche die Gemeinschaft aus getauften Juden und Heiden ist,
und Judenchristen, die im Staat Israel eine Minderheit darstellen, in ihrem Selbstverständnis
akzeptiert werden können, dürfte der jüdisch-christliche Dialog nicht so asymmetrisch sein,
wie es die Leitlinien zum Ausdruck bringen. Die Selbstdefinition der Kirche war zunächst
judenchristlich orientiert, wie auch das Neue Testament im wesentlichen ein judenchristliches

(und damit jüdisches Dokument ist. Die Leitlinien sprechen wohl vom Bund Gottes
mit dem jüdischen Volk, umgehen aber das spirituelle und eschatologische Theologumenon
vom «Neuen Bund», das konstituiv für die Gemeinde des gekreuzigten und auferweckten
Jesus Christus ist; der «gekreuzigte Christus» tritt auffallend zurück. Aussagen wie die des
Rheinischen Synodalbeschlusses, «dass die Kirche durch Jesus Christus in den Bund Gottes
mit seinem Volk hineingenommen ist» werden vermieden, nicht zuletzt deshalb, weil Juden
im Dialog die Kirche nicht als Bestandteil ihres Bundes verstehen. M. E. wäre es realistisch
und theologisch richtig, von einer heilsgeschichtlichen Konkurrenz zwischen Juden und
Christen zu sprechen, die zu dynamischer Begegnung und nicht zu Abkapselung und
Feindschaft führen soll. Bei aller Bussfertigkeit darf der christliche «Westen» nicht
übersehen, dass auch der christliche «Osten» (d.h. die Orthodoxie) Klischees über das
Judentum verbreitet hat. Der russische Vertreter betonte während der Konsultation, dass die
Kirche aus Juden und Heiden das eine Gottesvolk darstellt und die nicht-cHristusgläubigen
Juden sich gleichsam im Wartestand befinden. Theologische Theorie und Praxis im
«Westen» dürfte oft nicht weit davon entfernt sein. Anerkennenswert ist in den Leitlinien,
dass die Trinitätslehre nicht ausgeklammert wurde. Beim Holocaust sollte nicht übersehen
werden, dass es auch grosse nicht-jüdische Opfer gab und heute ein Genozid nicht nur den
Juden droht. Ein Dialog mit Muslimen ist nicht nur wegen der verschiedenartigen
Beziehungen zum Land Israel notwendig; die drei pluralistischen abrahamitischen
Religionen des Judentums (mit Samaritanern), des Christentums und des Weltislam (nicht nur des
arabischen Islam) sollten über Dialoge zum Trialog finden.

Die Leitlinien, die schwer in verständliches Deutsch zu übertragen sind, werden vor der
Vollversammlung des ORK in Vancouver 1983 von der Arbeitsgruppe der «Sub-Unit
Dialogue... » und dann von dem Exekutiv- bzw. Zentralkomitee des ORK behandelt werden.
Sind Änderungen, die Verbesserungen darstellen, zu erwarten?

Herbert Schmid.

1500 «luden im Untergrund» leben in Portugal

Jerusalem (JNI). Über 1500 «Juden im Untergrund» praktizieren in Portugal ihr
Judentum, als ob die Inquisition noch immer existiere. Sie gehen in die Kirche, beten zum
«kleinen heiligen Moses» und der «heiligen Königin Esther».

Am achten Weltkongress über jüdische Studien beschrieb Professor Amilcar Paulo,
Präsident des Instituts für Kulturaustausch zwischen Israel und Portugal, die «Juden im
Untergrund».

50



Paulo zufolge, bilden die «Juden im Untergrund » eine geschlossene Gemeinde, die trotz
der vergangenen fünf Jahrhunderte seit der Inquisition ihrer jüdischen Tradition in totaler
Geheimhaltung nachleben.

Ein Beispiel : Wenn sie heiraten, feiern sie das Hochzeitsritual zuerst in ihrer Wohnung,
und lassen sich erst acht Tage später in der Kirche trauen.

Die kleine Gemeinde der «Juden im Untergrund» ist sehr kulturarm und auch
wirtschaftlich schlecht gestellt. Als reisende Händler verkaufen sie minderwertige Ware auf
öffentlichen Märkten.

Ein weiteres Problem stellt die hohe Rate genetischer Schäden dar, bedingt durch die
Eheschliessungen zwischen den «Juden im Untergrund». Weiter kommentiert Paulo, dassdie
in den letzten 500 Jahren zu der Katholischen Kirche des Landes vertieften Beziehungen zu
einer «Metamorphose» unter den «Juden im Untergrund» geführt hat. Die Erinnerung des

Propheten Moses, als «kleinen heiligen Moses» und der «heiligen Königin Esther» sind
Beispiele dieser «Metamorphose».

Jüd. Rundschau, Basel.

Die Mischna auf spanisch

Madrid/H.D. Nach dreijähriger Vorbereitungszeit wurde erstmals die Mischna in
spanische Sprache übersetzt und gedruckt. Die Arbeiten standen unter Leitung von Prof.
Carlos del Calle, der jahrelang in Frankfurt einen Hebräischlehrstuhl innehatte und jetzt in
Madrid ein hebräisches Sprachforschungsprogramm leitet.

Bereits im 17. Jahrhundert existierte eine handschriftliche Übersetzung eines Autors, der
sich Abendana nannte. Dieses Manuskript wurde sogar in spanischer Sprache gedruckt,
wenn auch in Venedig, doch ist kein einziges Exemplar davon erhalten geblieben.

Auch Werke jüdischer Überlieferung wie Tosefta und Midraschim sollen übersetzt und
einer breiteren Öffentlichkeit zugänglich gemacht werden. Die Mischna ist im spanischen
Staatsverlag erschienen. Sie ist ein echter spanischer Erstdruck, nachdem die Venezianer
Edition untergegangen ist und bisher in keinem Archiv auffindbar war. Die Abendana-
Übersetzung ist ebenso wenig erhalten. Sie wurde nur aus dritten Quellen bekannt, die
wenigstens von ihrer Existenz berichten.

Jüd. Rundschau, Basel.

Gründung einer Jeschiwa in einem Moslem-Land

In Casablanca wurde offiziell eine Jeschiwa (Talmud-Hochschule) eröffnet. Dank der
Unterstützung von König Hassan II konnten die Lubawitscher Chassidim gemeinsam mit der
dortigen jüdischen Gemeinde diese wichtige Ausbildungssgätte einrichten. Obwohl zunächst
nur die Ausbildung von Rabbinern für Marokko selbst geplant ist, dürfte es auch eine
Initialzündung für andere Länder Nordafrikas und Westeuropas mit jüdischer Bevölkerung aus
arabischen Ländern sein. Der Mangel an Kultusbeamten (Rabbiner, Lehrer, Kantoren) ist
allgemein bekannt. Besonders tragisch ist die Situation in den moslemischen Ländern, wo
neben Personalmangel auch politische Probleme eine Rolle spielen. Insofern kann die

Etablierung der neuen Jeschiwa in Casablanca gar nicht hoch genug eingeschätzt werden.

51



Marokko gehört zu den islamischen Ländern, wo Judentum mit eigener Kultur und
Tradition seit vielen Jahrhunderten eine Selbstverständlichkeit ist. Nach dem Zweiten
Weltkrieg zählte die jüdische Gemeinschaft in Marokko etwa 350 000 Seelen. Nach der
Gründung des Staates Israel setzte eine Massenalija ein; eine weitere Reduzierung der
jüdischen Bevölkerung erfolgte, als Marokko die volle Unabhängigkeit erlangte : Viele
tausend marokkanische Juden wanderten nach Frankreich aus. Zurzeit wird die jüdische
Bevölkerung in Marokko auf etwa 20 000 Seelen geschätzt. Dass das jüdische Leben weiter
aufrechterhalten wird, ist ein Verdienst der gut organisierten jüdischen Gemeinde in
Casablanca einerseits und der Lubawitscher anderseits. Etwa 12 000 Juden leben zurzeit in
Casablanca. An der Spitze der Gemeinschaft steht David Amar, der zu den engeren
Ratgebern des marokkanischen Königs zählt. Die Gemeinde in Casablanca kümmert sich
auch um die kleineren Gemeinden in Rabat, Marakesch, Meknes und Fes, das noch immer
als «heilige jüdische Stadt» betrachtet wird. Flier ist auch der Sitz des FFauptrabbiners von
Marokko, Rabbi Jedidija Monsiniega.

Spricht man über Juden in Marokko, so darf verzeichnet werden, dass ihre Kinder und
Jugendlichen eine vorzügliche jüdische Ausbildung erhalten, im wesentlichen im Schulnetz
des «Ozar Hathora» und auch in den Lubawitscher Einrichtungen. Die Lubawitscher haben
800 ständige Schüler ; darüber hinaus gibt es Abendkurse jeweils sonntags und mittwochs, die
unter der Gesamtleitung von Rabbi Edelmann stehen, der auch die schulischen Aktivitäten
in Tunesien beaufsichtigt: In der Stadt Tunis erhalten 300 Schüler Religionsuntericht,
darunter auch die jüdischen Kinder der kleinsten Gemeinde auf der Halbinsel Dierba, die
ebenfalls in die Lubawitscher Schule gehen.

Der Beauftragte der Lubawitscher für das Schul- und Bildungswesen, Rabbi Benjamin
Gorodetzki, schildert die Entstehung der Jeschiwa in Casablanca wie folgt: «Wir sandten

neun amerikanische Talmud-Studenten nach Marokko. Es waren junge Männer, die sich
bereits in der Lubawitscher Jeschiwa in New York mit anderen Jeschiwa-Studenten aus
Marokko anfreundeten. Damit waren die ersten Schritte für die Errichtung einer Talmud-
Hochschule in Casablanca getan, zumal uns die positive Einstellung von König Hassan II zur
jüdischen Bevölkerung im Lande bekannt war, der in diesem Bereich dem Vermächtnis
seines Vaters, Mohammed V, folgt. Es ist allgemein bekannt, dass es dem König an
Problemen in der Innen- und Aussenpolitik nicht mangelt und er Kontakte zu den USA
sucht, wodurch vielleicht die «stille» Genehmigung zur Aufnahme amerikanisch-jüdischer
Studenten in die marokkanische Jeschiwa zu erklären wäre. Der König ist offensichtlich auch
über die engen Kontakte der einflussreichen amerikanisch-jüdischen Organisation Joint zu
den Lubawitschern bestens informiert.» «Ich möchte», so Rabi Gorodetzki, «die
Bemühungen der jeweiligen Joint-Leitung um jüdische Bildungseinrichtungen sowohl nach dem
Zweiten Weltkrieg in Europa wie auch in den nordafrikanischen Ländern und insbesondere
in Israel unterstützen ; eine gute Arbeit, denn sie sichert die Zukunft des Judentums in aller
Welt.»

Israelit. Wochenblatt, Zürich,

Développement du Yiddish en France

Une manifestation célébrant le cinquième anniversaire de la création du Conseil
mondial pour la langue et la culture yiddish s'est déroulée au Centre Communautaire de Paris

avec la participation du grand rabbin de France, M. René Samuel Sirat, et du président du
Conseil mondial pour la culture yiddish, M. Ytzhak Korn.

52



Ouvrant la réunion, le Président du Comité français, M. Ytzhak Varsat, a rappelé que le

grand rabbin avait été associé à la création du Conseil mondial. M. Sirat s'était en effet rendu
à Jérusalem il y a cinq ans pour le Congrès mondial auquel avaient participé des délégations
de plusieurs dizaines de pays et à l'issue duquel avait été créé le Conseil mondial pour la
langue et la culture yiddish.

Les Comités nationaux qui composent ce Conseil sont aujourd'hui très actifs, et si les
Etats-Unis et surtout Israël sont en tête, la France peut également se prévaloir de nombreux
acquis, avec des communautés de yiddish qui se multiplient à travers le pays et des chaires de

yiddish dans plusieurs universités.

Soulignant l'importance de la survie et du développement du yiddish comme une des

composantes fondamentales de notre culture à côté de l'hébreu, du ladino et du judéo arabe,
le grand rabbin de France a évoqué l'image d'un orchestre qui atteint l'harmonie quand tous
les instruments jouent à l'unisson.

«Notre peuple doit vivre dans la diversité de ces communautés et de toutes ses

composantes. Chaque groupe y apporte ses valeurs. Sans la culture yiddish, le judaïsme serait

amputé d'une valeur inestimable et irremplaçable. Notre devoir est de maintenir à tout prix
notre unité», a dit le grand rabbin Sirat, ajoutant: «Pour ma part, j'ai tenté de mettre cette
diversité en avant en créant à côté du département hébreu un département yiddish, et je me
réjouis de la réussite de l'hébreu mais aussi des progrès du yiddish. Unis et enrichis par notre
diversité nous pourrons dire: «Am Israel Haï. Am Israel, c'est-à-dire Séfarades et
Ashkénazes unis.»

M. Ytzhak Korn a ensuite rappelé le travail accompli au cours des cinq dernières années

dans toutes les communautés juives du monde et particulièrement en Israël où l'on
commence à enseigner le yiddish en seconde langue dans plusieurs lycées et où la compréhension

de la contribution de la culture yiddish à notre patrimoine va s'approfondissant.

La manifestation s'est terminée par un récital de la chanteuse Jacinta qui a interprété des
chansons en hébreu, en yiddish, en ladino et en judéo arabe.

Jüdische Rundschau, Basel.

53


	Umschau

