
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Anmerkungen zu zeitgenössischen judenchristlichen Bewegungen

Autor: Passelecq, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANMERKUNGEN ZU ZEITGENÖSSISCHEN
JUDENCHRISTLICHEN BEWEGUNGEN

von Georges Passelecq O.S.B.

Innerhalb der letzten zwanzig Jahre ist in der christlichen Haltung zum
Judentum eine Wandlung vor sich gegangen. Theoretisch gesehen stellen
die Dokumente des kirchlichen Lehramts jedenfalls einen Beweis dafür
dar. Doch ist es leider nicht erwiesen, ob auch eine Wandlung in der
Haltung der Christen zu den Juden eingetreten ist.

Die Art und Weise, wie die Christen die Juden einschätzen, bleibt von
einer gewissen Verlegenheit gekennzeichnet, ja man kann sogar so weit
gehen, zu sagen, die kirchliche Betrachtungsweise der Juden sei
zweideutig. Jedenfalls trägt sie den Stempel der Unentschlossenheit. Sie
schwankt zwischen einer Anerkennung des Judentums als solchem, und
diese Tendenz scheint nach und nach die Oberhand zu gewinnen, und
einem Beiseiteschieben des Judentums aufgrund einer traditionellen
Theologie, welche, trotz mutiger Bemühungen, bis heute noch nicht völlig
zum Verschwinden gebracht worden ist.

Einerseits erscheint das Christentum als vom Judentum radikal
verschieden ; andererseits bleibt es für Christen oft unerklärlich, wie das

jüdische Volk, ohne abzuweichen, seinen eigenen Weg parallel zur Kirche
weitergehen konnte und noch immer weitergehen kann, und das trotz
seiner Ablehnung der kirchlichen Lehre. Die jüdische Tradition hat diese
Lehre für unannehmbar erklärt, obwohl sie doch auch auf der schriftlichen

Offenbarung beruht, welche die gemeinsame Quelle beider Religion

darstellt. Zu diesem als Anomalie empfundenen Widerspruch gesellt
sich noch eine paradoxe Asymmetrie : Wenn es dem Christentum nach
und nach bewusst wird, dass es ohne Rückgriff auf die inspirierten
Quellen, ohne Kenntnis seines Herkunftsmilieus und ohne
Neuentdeckung einer nahen Verwandtschaft mit der Mutterreligion weder eine
Selbsterklärung finden noch die apostolische Tradition richtig verstehen
kann, so braucht die Mutterreligion ihrerseits das Christentum nicht, um
sich zu definieren oder ihre eigene Identität zum Ausdruck zu bringen.
Die Synagoge hat bei den Christen nichts zu suchen. Sie kann über sich

Benediktiner der Abtei Maredsous, B — 5642 Denée (Belgien)
(Übersetzung aus dem Französischen.)

32



selbst reflektieren, ohne den christlichen Abweg einzubeziehen. Und
wenn es eine christliche Interpretation der Heilsgeschichte gibt, so kann
umgekehrt von einem symmetrischen jüdischen Verständnis der christlichen

Existenz nicht die Rede sein.

Dennoch bleiben gewisse grundlegende Werte gemeinsam. Von
Seltenheitswert, aber dafür berühmt ist die Stelle bei Maimonides, wo er
einräumt, dass das Christentum und der Islam zur Kenntnis des
Monotheismus beigetragen und so die Verbesserung der Menschheit gefördert
haben, sodass das Christentum die Wege des Messias vorbereitet. Doch
will das Unglück, dass der Glaube an den Messias, der doch Christen und
Juden einander näherzubringen scheint, gleichzeitig das trennende
Element zwischen ihnen darstellt. Ist Jesus von Nazareth der Messias, der
Sohn Gottes, Gott selbst, oder nicht? Die Christen können nicht auf
diesen Glauben verzichten ; die Juden können ihn nicht annehmen. Die
Glaubensintoleranz in der Verteidigung der Wahrheit ist bei beiden gleich
gross. Durch Jesus ist es unmöglich geworden, dass Christen für Juden
etwas anderes sind als Schismatiker, und damit Brüder, während Juden für
Christen untreue Söhne des gemeinsamen Vaters sind, also ebenfalls
Brüder. Die beiden Positionen sind miteinander nicht in Einklang zu
bringen...

Nun ist aber in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ein seltsames,
befremdendes und beunruhigendes Phänomen zu beobachten. Es scheint
nicht, dass es sich dabei um ein Novum handelt — man kann dieselbe
Feststellung im Keim schon in den ersten christlichen Generationen
machen —, doch bietet es sich dem Blick wie das Wiederaufflammen
einer Haltung dar, die auch dem aufstrebenden Christentum aufgrund
seiner geschichtlichen und religiösen Wurzeln eigen war: die Tendenz des
«Judaisierens».

Ein Rückblick in die Geschichte

Das Verbum «judaisieren» wird (ein einziges Mal) vom Apostel Paulus
gebraucht, um die strenge Beobachtung des mosaischen Gesetzes durch
Christen jüdischer Herkunft zu kennzeichnen, die das Gesetz darüber
hinaus auch noch den bekehrten Heiden auferlegen wollten. In Jerusalem
hatten sie sich um Jakobus geschart (vgl. Gal 2:2). Diese Haltung führte zu
einer Kontroverse. Die ganze Frage wurde den Aposteln vorgelegt, die
eine Entscheidung trafen, indem sie die Christen von der Beobachtung des
mosaischen Gesetzes dispensierten, mit Ausnahme einer dreifachen
Enthaltung: Götzenopferfleisch, Fleisch und Blut erstickter Tiere und

33



unerlaubte eheliche Verbindungen (Apg 15:20). Das geschah um das Jahr
50 der christlichen Zeitrechnung.

Trotz dieses Entscheidung hat sich ein «judenchristlicher» Zweig
erhalten, der aus dem ersten christlichen Stamm hervorgegangen war.

Die Definition dieses Ausdrucks «judenchristlich» ist schwierig. Das
Adjektiv «jüdisch» in der Wortverbindung «juden-christlich» kann
entweder im ethnischen oder im religiösen Sinn verstanden werden. Im
ersteren Falle wäre jeder als Jude geborene Christ ein Judenchrist. Man
kann aber auch beide Bedeutungen zusammennehmen. In diesem Fall
wären dann Judenchristen Christen jüdischer Herkunft, die mosaische
Observanzen mit dem christlichem Glauben und christlichen Gebräuchen
verbinden. Wenn nun aber auf der anderen Seite manche für den Glauben
an Christus gewonnene Juden jede Verbindung mit der Religion ihrer
Väter abgebrochen haben, so gab es umgekehrt auch Konvertiten aus
dem Heidentum, die «judaisierten».

Liesse sich also verallgemeinernd sagen, das Judenchristentum sei ein
Christentum, das dem Gesetz treu bleibt, wenn auch in abgeschwächter
Form Auch da gab es Abstufungen. Die einen anerkannten in Jesus einen
Propheten oder Messias, aber nicht den Sohn Gottes ; andere wiederum
— ihre Position ist vom Standpunkt des christlichen Glaubens her absolut
orthodox — begnügten sich mit einer Anhänglichkeit an manche Formen
jüdischen Lebens, ohne sie den Konvertiten aus dem Heidentum
auferlegen zu wollen.

In einem weiteren Sinn könnte man den Ausdruck «judenchristlich»
in dem Sinne anwenden, dass er, wie auch immer, jedes gänzliche oder
teilweise Festhalten an jüdischen Satzungen und / oder an jüdischen
gedanklichen Kategorien bezeichnet. Das Mindestmass auf diesem Gebiet
wäre alles, was über die im Aposteldekret von Jerusalem festgelegten
Grenzen hinausgeht.

Diese Tendenz ist mit der ersten christlichen Generation nicht
verschwunden. Nach Aussage von Justinus Martyr findet man Spuren
davon noch in der Mitte des 2. Jahrhunderts. Auch hat es, vor allem im
Orient, bis ins späte 5. Jahrhundert hinein immer wieder ein Aufflammen
«judaisierender» Tendenzen gegeben. So «judaisierten» Christen, indem
sie den Sabbat beobachteten. In Antiochia besuchten manche die
Synagoge, «um eine gute Predigt zu hören». Es ist zweifelhaft, ob sie

jüdischer Herkunft waren.

In der Zeit Karls des Grossen ist noch an verschiedenen Orten des
Reiches das Fortbestehen einer von der jüdischen Religion ausgehenden

34



Anziehungskraft festzustellen. Es liegt auch im Bereiche des Möglichen,
dass dabei durch die Jahrhunderte hindurch das Überleben einer auf
Bekehrung abzielenden jüdischen Propaganda eine Rolle gespielt hat.

Wie man sieht, ist das Judenchristentum eine komplexe und vielfältige
Erscheinung.

Nachdem sich das Christentum im gesamten Mittelmeergebiet
ausgebreitet hatte, kam die Zeit, in der die Taufwerber ausschliesslich aus
heidnischen Kreisen stammten. Der Ausdruck «judenchristlich» passte
nicht mehr und verschwand. So gab es denn auch keine Judenchristen im
ursprünglichen Sinn des Wortes mehr, sondern nur noch einzelne Juden,
die sporadisch an die Türe der Kirche klopften. Da auch die Kirche
inzwischen endgültig «anders» geworden war, handelte es sich in solchen
Fällen um echte «Bekehrungen». Es sind deren viele im Verlauf der
Geschichte zu verzeichnen.

Und dennoch lebten immer auch Nostalgiker in der Kirche, und sie
leben auch noch heute. Man könnte dazu auch die Konvertiten aus dem
Heidentum zählen — solche Fälle waren von Anfang an nicht selten —,
deren Bekehrung auf ihre Beziehungen zu Christen jüdischer Herkunft
zurückging. Das Judentum hat nie aufgehört, manche Christen zu
faszinieren.

Es scheint, dass diese von so vielen Zweideutigkeiten belastete
Situation auch heute noch, nach zwanzig Jahrhunderten Christentum,
nicht vollständig der Vergangenheit angehört. Der Fortbestand dieses
Phänomens, das nicht nur existiert, sondern sich heute auch ausbreitet,
verdient Beachtung.

Um es nochmals zu präzisieren : So wie Jesus selbst und die Apostel,
waren auch die ersten Christen ausnahmslos jüdischer Herkunft. Indem
jemand an Jesus glaubte, solange dieser unter den Lebenden weilte, hatte
er nicht den Eindruck, die Religion seiner Väter zu verlassen und noch
viel weniger, eine neue Religion zu gründen. Immerhin kommt ein neues
Element hinzu, welches das Gewissen der Zeitgenossen zutiefst aufwühlte.
Dem IV. Evangelium zufolge sagt Andreas zu Petrus (Joh 1:14): «Wir
haben den Messias gefunden »

Das messianische Ideal des Judentums umfasst zwei Phasen. Eine der
Aufgaben des Messias wird es sein, das messianische Zeitalter einzuleiten,
das eine Zeit des Friedens und der Eintracht sein wird, und deren
Krönung in der Auferstehung der Toten bestehen wird. Diese messianische

Epoche erfolgt «am Ende der Zeiten». Es ist nun schwierig, zu
entscheiden, ob man diesen Ausdruck wörtlich verstehen muss oder ob er

35



rein allegorisch gemeint ist. Die talmudische Tradition macht diesbezüglich

eine doppelte Aussage : Einerseits legt sie nahe, dass die Prophezeiungen

verschiedene Zeitabschnitte ins Auge fassen ; andererseits wird das

Ereignis, das den Übergang von der geschichtlichen Zeit zur «kommenden

Welt» kennzeichnet im Laufe von vierzig Jahren eintreten. Am
Anfang dieser Zeit steht das Kommen des Messias, so wie der Einzug ins

Gelobte Land die vierzig Jahre der Wüstenwanderung beschliesst.

Die begeisterte Bewegung rund um Jesus verlieh dem Messias persönliche

Züge und identifizierte ihn mit Jesus. Nun hat aber Jesus die jüdische
Tradition, in der seine Unterweisung verwurzelt ist, nicht aufgehoben.
Nach seinem Tode wurde eine Missionsbewegung ausgelöst, die allerdings
innerhalb des Judentums geblieben ist. So kam es dann, dass sich
angesichts der Weigerung des grössten Teiles der Juden, die Messianität
Jesu anzuerkennen, die Neuchristen, die auch alle Juden waren, als das
«wahre Israel» empfanden. Was den Ausdruck «Christen» anbetrifft, so
tauchte er erst gegen das Jahr 45 in Antiochia auf. Auch stellte sich
anfänglich die Frage, das Evangelium auch den Griechen und Römern zu
verkünden, überhaupt nicht : das christliche Ereignis betraf sie nicht.

Nach und nach entfaltete sich die granze starre Härte der Kirchenväter.

Ihre Haltung erklärt sich zum Gutteil aus der Angst vor «jüdischer
Ansteckung». Durch die ganze Geschichte hindurch schwankte die
christliche Mentalität zwischen den zwei Extremen des Hasses gegen die
Juden einerseits, und der Bewunderung für das Judentum. Das von
paradoxen Haltungen durchzogene christliche Gleichgewicht besteht
darin, die Fortdauer und die Gültigkeit des Judentums anzuerkennen und
zu respektieren, seine Schönheit zu bewundern, gleichzeitig aber dem
radikal «anderen» Charakter der aus dem Evangelium hervorgegangenen
Tradition Rechnung zu tragen, indem man sich bewusst ist — so drückt es
ein in dieser Materie bewanderter Theologe aus —, dass dieser Unterschied

trotz allem Anschein aus dem Christentum keine neue Religion
macht, weil dieses ja nur ein authentisch in und durch Jesus Christus
erfülltes und keineswegs aufgehobenes Judentum ist.

Wichtig ist, dass die Beziehung zwischen den beiden Religionen nicht
verfälscht wird.

Es handelt sich um ein schwer durchzuhaltendes Gleichgewicht, denn
die Bande zwischen den beiden Religionen sind sehr eng und ihre Grenzen
in manchen Punkten verschwommen. Im Laufe der Geschichte sind
manche Christen durch die Entdeckung der jüdischen Tradition vom
Glauben an Christus zu der von den Patriarchen geerbten Religion
übergegangen. Den Ausgangspunkt eines Grossteils dieser « Apostasien» durch

36



Bekehrung bilden verschiedene eng miteinander verflochtene Motive : die
Aufgabe des Glaubens an den Messias Jesus, ein vereinfachtes Bild vom
einen Gott, ein Unbehagen gegenüber den abstrakten Formulierungen des
christlichen Dogmas und der Ausübung klerikaler Autorität in Glaubensdingen.

Dazu kommt vielleicht noch eine ideale Vorstellung von einer
exotisch anmutenden Religion, die Anziehungskraft der heiligen Sprache
sowie die Forderung des Absoluten verbunden mit der Enttäuschung über
den Abstand zwischen dem Ideal des Evangeliums und der Art und Weise,
wie man damit unter Christen und in den etablierten Kirchen umgeht.

Die Judenmission ist keine Einrichtung, die von gestern stammt. Es
wäre in diesem Zusammenhang nicht uninteressant, die apologetischen
Methoden zu prüfen, die von den Predigern angewandt wurden, welche
sich die Juden im römischen Ghetto im 17. Jahrhundert jeden Sonntag in
der benachbarten Kirche anhören mussten. Von den Anfangszeiten des
Christentums berichtet die Apostelgeschichte, dass der erst kürzlich
getaufte Saulus die Juden von Damaskus beschämte, «indem er in den
Synagogen predigte, dass Jesus der Sohn Gottes sei» (Apg 9:20). Das gibt
zu denken. In Rom ging es darum, die Juden ihrem Glauben abspenstig zu
machen und sie zu überreden, das Christentum anzunehmen. Die Taufe
schloss ja ipso facto eine in gehässigen Worten — horresco referens —

verfasste Abschwörung des Judentums von Seiten der Katechumenen ein.

Welches waren aber die Argumente solcher Taufkatechesen? Man
kann sich diese eifrigen Apologeten vorstellen, wie sie ihrer Zuhörerschaft
einredeten, es sei eine Schande, zur Nachkommenschaft der infamen
Gottesmörder zu gehören, die den Heiland der Welt getötet hätten, und
wie sie die Juden zu überzeugen versuchten, dass der einzige Weg, dieses
schmachvolle Verbrechen zu sühnen und sich gleichzeitig das Heil zu
sichern, darin bestünde, dem Judentum abzuschwören. Von den
rednerischen Effekten abgesehen ist die mit Einschüchterung arbeitende
vereinfachende Methode wahrscheinlich gleichgeblieben bis ins 20.
Jahrhundert, als Papst Johannes XXIII der Kirche die Augen öffnete und
einen neuen Horizont aufzeigte.

Man kann heute nicht mehr von Proselytenmacherei sprechen,
zumindest prinzipiell und theoretisch. Dennoch bleibt ein Problem
bestehen, das auch weiterhin die Gewissen von Christen verwirren wird,
die eine Aufgabe auf dem Gebiete des Unterrichts, der Predigt und der
Evangelisation innehaben: das richtige Verhältnis zwischen Evangelisation

und Oekumene, zwischen missionarischer Gesinnung, deren
vordringliches Anliegen es ist, die Frohe Botschaft an allen Orten zu
verkünden, und der durch den jüdisch-christlichen Dialog neu geschaf-

37



fenen Situation. Vertragen sich diese beiden Zielsetzungen miteinander?
Welche von beiden muss eventuell der anderen Platz machen? Der
Apostel sagt doch (1. Kor 9:16): «Wehe mir, wenn ich das Evangelium
nicht predige » Der Antrieb, das Evangelium zu den Heiden hinauszutragen,

hindert doch nicht, dass es Israel ebenfalls hören muss...

Die Christen sind zum Dialog aufgerufen. Es wäre unerträglich, wenn
sich einer der Partner heuchlerisch an den anderen heranmachen würde
mit der versteckten Absicht, sich des Dialogs zu bedienen, um ihn zu
bekehren. Auf der anderen Seite hat man nicht das Recht, einen jüdischen
Menschen, der ehrlich die Taufe wünscht, mit leeren Händen
wegzuschicken. Ebensowenig ist eine Verwässerung der Lehre angezeigt, die aus
Opportunismus den wesentlichen Glauben an die Auferstehung Christi in
den Hintergrund rückt, um das Christentum für einen Juden schmackhafter

zu machen. Die Begegnung der christlichen Gemeinde mit dem
Judentum muss bei aller Achtung der Unterschiede zu einer Zusammenarbeit

im Interesse des gemeinsamen Zeugnisses für den einen Gott
führen, den Vater aller, sowie zur Förderung gesellschaftlicher Strukturen,

die das Kommen des Reiches der Gerechtigkeit und des Friedens
möglich machen, an das beide zutiefst glauben. Die französichen Bischöfe
haben die Proselytenmacherei 1973 folgendermassen beschrieben: «Ein
unredlicher Versuch, einen anderen Menschen von seiner Gemeinschaft
zu lösen und ihn zu bewegen, sich einer anderen anzuschliessen.»

Ein solcher Hintergedanke muss unbedingt ausgeschlossen werden,
nicht nur wegen der Achtung vor dem Partner, die jedem Dialog
innewohnt, sondern auch weil die Juden als Gottesvolk mit Gott durch
einen ewigen Bund verbunden sind, ohne den der Neue Bund überhaupt
nicht existieren würde. Weit davon entfernt, das Verschwinden der
jüdischen Gemeinschaft ins Auge zu fassen, müsste die Kirche, den
Versuch machen, mit ihr eine lebendige Verbindung herzustellen.

Aber davon sind wir leider noch weit entfernt.

Die «Juden für Jesus» («Jews for Jesus») in den USA.

Die Hydraköpfe der Bekehrungssucht wachsen nach, so oft man sie

abschlägt. Im Rahmen protestantischer Kirchen bestehen immer noch,
besonders in den Vereinigten Staaten, missionarische Gruppen, die die
traditionelle Technik auch weiter anwenden. Die USA sind eine Gesellschaft

in der sich die in viele Denominationen aufgesplitterten Kirchen in
einem Konkurrenzkampf befinden, was immer wieder zur Gründung von

38



Informationszentren, Bibelschulen und zur Verteilung von Traktaten und
Zeitschriften führt.

Man kann rasch feststellen, dass es sich dabei um Unternehmungen
fundamentalistischer Art handelt, eine Bezeichnung, deren Bedeutung
erklärt werden muss. Es handelt sich «um eine Tendenz, die aus Reaktion
gegen den Modernismus und gegen jede Rücksichtnahme auf geschichtliche

und wissenschaftliche Fakten streng und hartnäckig den
traditionellen Glauben hochhält» (de Lubac, Encyclopédie «Catholicisme»),
So verlangte man z.B. 1918 vom amerikanischen Parlament, zu
untersagen, dass im Unterricht die Evolutionstheorie behandelt werde. Oder,
um es kurz und bündig auszudrücken: Der Walfisch hat Jona tatsächlich
verschluckt, weil es die Bibel sagt.

Traditionsgemäss sind die fundamentalistischen Christen der
Meinung, ihre hauptsächlichste und dringendste Aufgabe bestehe in der
Bekehrung der Welt. So sind denn auch die Juden als Angehörige der
Mutterreligion, deren Konflikt mit dem Christentum man bedauert,
Gegenstand ganz besonderer Evangelisationsbemühungen.

Die Missionstätigkeit ist nicht erfolglos geblieben : Unter den Konvertiten,

die in verschiedene protestantische Denominationen integriert sind,
sind manche Neuchristen — es gibt dafür ein berühmtes Beispiel aus der
Zeit der Apostel — zu eifrigen Propagandisten des Glaubens an Christus
geworden.

Eine Neuheit ist dabei die Organisation der «Jews for Jesus», die zwar
aus den erwähnten Organisationen hervorgegangen ist, aber
überraschende Formen annimmt: Ihr Ziel ist, «den Messias mit den Juden zu
teilen», die für diese Gruppen potentielle Konvertiten sind. Die Organisation

umfasst Juden, in der Mehrzahl junge Leute, die vom Standpunkt
ihrer religiösen Überzeugung aus Juden bleiben wollen, aber Jesus als
Messias anerkennen und ihn zum Gegenstand ihrer Verehrung machen.
Sie haben sich das nicht aus den Fingern gesogen: Diese merkwürdige
ideologische Veränderung wurde ihnen bewusst und geschickt durch eine
neue Evangelisationsmethode eingeimpft. Neu... In Wirklichkeit ist sie es

keineswegs. In Spanien bestand im 15. Jahrhundert der «dernier cri»
darin, Konvertiten als Bekehrungsinstrumente zu benützen. Zu ihnen
gehörten z.B. Salomon Levi, Theologe und später Bischof von Burgos,
Geronimo de Santa-Fe, ein erstklassiger Talmudist, der beim Religionsgespräch

von Tortosa, im Jahre 1413, die christliche Sache gegen vierzehn
gelehrte Rabbiner verteidigte.

Die Zeiten haben sich geändert. Die theologischen Argumente sind

39



zum grossen Teil dieselben geblieben. Nur die Methode wurde
weiterentwickelt. Die Leiter der Bewegung sind Konvertiten ; sie beschäftigen
sich hauptsächlich mit Leuten, bei denen einige Anzeichen darauf
schliessen lassen, dass sie einer Bekehrung nicht abgeneigt wären. Man
behält das jüdische Image bei: Benützung traditioneller religiöser
Symbole wie die Menorah (siebenarmiger Leuchter), die Thorarollen, das

Tragen der Kippa oder Yarmulka (Käppchen) beim Gebet, der Gebetsmantel

(Tallit), sowie verschiedene andere Bräuche. In dieser Umgebung
gehört auch ein offenes Bekenntnis zum Staat Israel zum guten Ton.
Gleichzeitig ist aber die Lehre in einer merkwürdigen Mischung
ausgesprochen christozentrisch. Man geht geschickt von der Thora und den
Propheten aus und kommt unweigerlich zu den apostolischen Schriften.
Die Lektüre der hebräischen Bibel dient nur dazu, um zu zeigen, dass sich
die Verheissungen durch und in den Berichten der Evangelien erfüllt
haben.

Die Mitglieder der «Jews for Jesus» sind junge, aktive Menschen. Die
Werbung erfolgt durch anziehende musikalische oder literarische
Veranstaltungen, die die messianischen Absichten, in deren Mittelpunkt Jesus

steht, tarnen sollen. Gottesdienste werden am Freitag Abend abgehalten,
jedoch wird ein Teil der Konvertiten in die bestehenden Kirchen
eingegliedert. Man kann sie beobachten, wie sie, in ihre Gebetmäntel gehüllt,
um die Synagogen herum Posten beziehen und Spruchbänder folgender
Art entfalten: «Wir werden wegen unseres Glaubens verfolgt» — «Lasst
uns Juden sein». Traktate werden verteilt, von Hand zu Hand und durch
Gratisversand auf Bestellung. Hier ein Beispiel für den Inhalt eines
solchen Traktats:

«Meine Freunde, Jesus lebt, er wird bald wiederkehren und den
Frieden bringen. Er ist der Messias Israels und ist imstande, der
Unordnung der menschlichen Regierungen in unserer Zeit ein Ende zu
setzen.

Wir glauben, dass er der Messias ist.

Und wir sind Juden, mehr denn je.

Jesus hilft uns, unser Erbe zu verstehen, denn er ist selbst Jude. Die
prophetischen Weissagungen haben sich in ihm erfüllt vgl. Jes 9:6 ;

Mich 5:2 ; Jes 53 ; Sach 12:10).

Das Neue Testament ist ein jüdisches Buch.

So bittet Jesus, in euer Leben einzutreten, um eure Sünden zu

40



tragen. So werdet auch ihr durch eine neue Geburt in die Familie
Gottes eintreten.

Der sicherste Beweis für die Messianität Jesu sind die prophetischen

Texte, die von den Rabbinen der alten Zeit als messianisch
anerkannt wurden.

Man nehme Gen 49:10: «Das Zepter wird nicht von Juda
weichen.»

Hebr 7:14: «Denn es ist offenkundig, dass unser Herr aus Juda
hervorgegangen ist. »

Jes 9:6-7: «Der Messias muss ein Nachkomme Davids sein.»

Jesus ist es nach Luk 1:32,33 : «Gott der Herr wird ihm den Thron
seines Vaters David geben.»

Schlussargument: Die Bibel führt uns zwei Messiasbilder vor
Augen : den leidenden Gottesknecht und den König der Herrlichkeit.
Der Gottesknecht ist gekommen. Wir erwarten seine Wiederkunft
als König der Könige.

Man könnte diese Beispiele beliebig vermehren.

Dieser vereinfachende Fundamentalismus ist typisch für manche aus
der Reformation hervorgegangene Kirchen. In dieser Hinsicht unterscheidet

er sich radikal von der zuvorkommenden Mentalität des
zeitgenössischen Katholizismus, der den Wert und die Gültigkeit des Judentums
anerkennt und der praktisch jede Absicht, Proselytenmacherei zu
betreiben, aufgegeben hat.

Praktisch wohl, doch, wie es scheint, nicht vollständig...

Es ist das schon eine merkwürdige Theologie, wie z.B. die eines
amerikanischen Prälaten jüdischer Herkunft, die sagt, Jesus habe «feierlich
angekündigt, dass Israel am Ende Seine Gegenwart suchen würde. Er hat
Jerusalem vorgeworfen, die Propheten getötet zu haben; er hat die
Einsamkeit und die Verzweiflung der Stadt vorausgesagt, weil sie seinen
Schutz zurückgewiesen hat. Die Israeliten haben alles zurückgewiesen.
Da sie sich von Seinem Herzen entfernt haben, konnten sie nur Opfer der
Verzweiflung werden. Und doch werden ihre Leiden nicht ewig dauern :

Ihr werdet mich von jetzt an nicht mehr sehen, hat er gesagt, bis ihr
sprechen werdet : Gepriesen sei, der da kommt im Namen des Herrn' (Mt
23:39). Die Kirche betet darum, dieser Tag möge bald kommen. Nun

41



kommt dieser Tag jedesmal, wenn auch nur als Vorwegnahme, wenn ein
Jude Christus annimmt. Dann freut sich die Kirche.» Er zitiert dann einen
Brief Papst Gregors IX. vom 5. Mai 1236... und fügt hinzu : «Die jüdische
Heimat ist das Reich Christi, und dieses Reich ist die katholische Kirche»
(sie!).

Oder folgende erbauliche Argumentation aus einem Traktat der
Catholic Information Society, N.Y. : Da die Juden an die Allmacht Gottes
glauben, an die göttliche Gegenwart im Dornbusch, der brannte, ohne
verzehrt zu werden, an die Gegenwart der Schechina im Exil, an den
Sühnewert der Opfer, an die Auferstehung des Fleisches, so müssten sie

doch eigentlich keine Abneigung empfinden, die jungfräuliche Geburt zu
akzeptieren, und die fleischgewordene Gegenwart Gottes, den Sühnewert
des Todes Christi und seine Auferstehung anzunehmen. Man soll doch
nicht sagen, das sei unmöglich: Bergson hat es zugegeben, der
Oberrabbiner von Rom, Eugenio Zolli, ebenfalls. Daher : Jedesmal, wenn sich
ein Jude zu Christus bekehrt, bereichert die Gnade die Welt.

Wahrlich eine merkwürdige Theologie...

Wie es auch um den bleibenden Wert der Heiligen Schrift bestellt sein

mag, so ist es doch unzulässig, sie ausserhalb ihres historischen
Zusammenhangs zu benützen. Die Situation des modernen Menschen, sei er
nun Jude oder Nichtjude, ist völlig verschieden von der eines Zeitgenossen
Jesu. Der Glaube an seine Person war eine innerjüdische Angelegenheit
(individuell oder kollektiv). Das Christentum bestand noch nicht, auch
gab es keine christologische Theologie, an der gläubige Juden hätten
Anstoss nehmen können. Man sprach noch nicht von jungfräulicher
Geburt, von Inkarnation, von Erlösung, von der Dreieinigkeit, von
Auferstehung und Himmelfahrt. Das Hauptproblem bildete wohl die Person
dieses Propheten, der die im Amt befindlichen Priester störte und der für
sich eine Autorität in Anspruch nahm, die an Lästerung grenzte.

Heute steht der Jude nicht mehr vor Jesus, sondern vor der Kirche, mit
ihren enormen theologischen Infrastrukturen. Die oben skizzierte Evange-
lisationsmethode sieht vom gesamten rituellen und dokrinären Apparat
des Christentums ab und wendet sich an den Juden unter Hervorhebung
der Person Jesu auf messianischer Ebene, gewürzt mit einer Prise
romantischer Emotion : Süsser Jesus, mein Heiland, mein Erlöser.

Wie es nun auch um diesen letzteren, an sich weniger wichtigen Punkt
bestellt sein mag, so handelt es sich, wie wir gesehen haben, vor allem
darum, zu zeigen, dass Jesus von Nazareth der von Gott verheissene
Messias sei, den die Propheten angekündigt haben und den ganz Israel

42



erwartet. Alle Mittel sind gut dafür, auch der Flirt mit den Juden in der
Form einer bedingungslosen Unterstützung des Staates Israel, dem man
auch theologische Schützenhilfe leistet : Die Rückkehr Christi wird nicht
eintreten, bevor nicht alle Juden ins Land zurückgekehrt sind und den
christlichen Glauben angenommen haben.

In den Vereinigten Staaten gehen die «Jews for Jesus» von Tür zu Tür
in den jüdischen Wohnquartieren, um überall Neue Testamente zu hinterlassen.

In einer Synagoge unterbricht eine Gruppe junger Christen den
Gottesdienst und verkündet Jesus durch das Absingen geistlicher Lieder.
An einem anderen Ort kündigt man einen freien Diskussionsabend an, wo
über alles und nichts gesprochen wird. Die jungen Leute haben das gern.
Der Saal ist voll, das Publikum besteht aus Christen und Juden. Man
entdeckt bald, dass es sich um eine getarnte Evangelisationsveranstaltung
handelt. Gewiss ist das eine spezifisch amerikanische Erscheinung. Doch
wird dieselbe Technik mit einigen Abänderungen auch in manchen
Städten Europas angewendet, allerdings in einer etwas weniger
indiskreten Form. Die theologische Struktur bleibt jedenfalls dieselbe. Als
Ausgangspunkt dient ein über jede Diskussion erhabener Grundsatz oder
ein Postulat dieser Art : Mit der Ankunft Christi hat das Judentum seine
Daseinsberechtigung verloren und hat zu existieren aufgehört. So sind die
Juden also zum Anachronismus geworden. Sie sind so oder so zum
Verschwinden verurteilt. Ein guter Jude ist, wer aufhört, Jude zu sein.

Die letzte Jahreskonferenz der Amerikanischen Allianz messianischer
Juden, die im Juli 1981 in Philadelphia stattgefunden hat, zählte rund 1000

Teilnehmer, darunter auch eine Anzahl Engländer und Franzosen. Eines
der hauptsächlichsten Themen war, «die Aufgabe, inmitten des jüdischen
Volkes Zeugnis davon abzulegen, dass ein Jude, der in Jesus von Nazareth
den so sehr erhofften Messias erkennt, weder sein Volk noch den Glauben
seiner Väter verlässt. Im Gegenteil: Alle wollen wahre Erben Abrahams
und beschnittenen Herzens sein. »

Wenn alle Mittel gut sind, so könnte z.B. auch ein Roman geschrieben
werden. Er ist tatsächlich schon geschrieben und sogar übersetzt, um in
Europa verkauft zu werden. Im Klappentext ist folgendes zu lesen: «Die
Protestanten kennen die Juden sehr schlecht. Sie wiederholen über sie

schneidende Urteile, deren Quellen und deren Berechtigung sie nicht
nachgeprüft haben. Das jüdische Volk hat schreckliche Verfolgungen
erduldet. Christen finden sich damit ab und es ist schon erfreulich, wenn
sie nicht sagen, es handle sich dabei um die gerechte Strafe, weil die Juden
Jesus gekreuzigt haben. Unsere christliche Aufgabe ist es, zu versuchen,
diejenigen zu verstehen, die unsere Ansichten und unseren Glauben nicht

43



teilen.» Man hat fast den Eindruck, eine Veröffentlichung der
internationalen christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft vor sich zu haben.
Überzeugt von dieser Anzeige kauft der naive Leser den Band, der in
Wirklichkeit bis in alle Details die Bekehrung einer jungen praktizierenden

Jüdin zur messianischen Bewegung erzählt. Sie wird im Geheimen
von einem Missionar unterrichtet, wird christusgläubig und von ihrer
Familie Verstössen, wobei es zu peinlichen und grotesken Szenen kommt.
In ihrer Verzweiflung findet die junge Frau schliesslich Zuflucht bei der
Mission, wo sie ihren Mann wiederfindet, der sie vorübergehend verlassen
hatte. Er bekehrt sich nun seinerseits und die Geschichte schliesst mit den
Worten: «Er ist nach Hause zurückgekehrt... zu Rachel... zu seinem
Messias. »

Bekehrungen kommen vor. Viele? Die Schätzungen gehen
auseinander, je nachdem ob es sich um jüdische oder christliche
Informationsquellen handelt. In welchem Masse sind es Dauerbekehrungen?

Innerhalb des Judentums hat eine heftige Reaktion eingesetzt,
besonders in England und in den Vereinigten Staaten. Es erscheinen
zahlreiche Veröffentlichungen pädagogischen Charakters, die sich die
Aufgabe stellen, die Argumente der neuen Missionare in hieb- und
stichfester Form zurückzuweisen.

Die Stossrichtung dieser Gegenpublikationen gehen dahin, dass es

unmöglich sei, die Messianität Jesu zu beweisen. Die sogenannten
Schriftbeweise seien nicht logischer Natur, und sie fussten auf beiden Seiten im
Glauben.

Für einen Juden ist das Neue Testament nun einmal nicht inspirierte
Schrift, obwohl man auch das nicht beweisen kann. Sodann muss die
Schrift, soll sie nicht der Sinnlosigkeit anheimfallen, in ihrem inneren
Zusammenhang gelesen werden. Wenn sich ein Jude vom Christentum
angezogen fühlt, so müsste er zunächst, in seinem eigenen Interesse, seine
Kenntnisse des traditionellen Judentums vertiefen. Dort wird er auch die
Anhaltspunkte für ein Urteil über die Messianität Jesu finden.

Man erzählt in diesem Zusammenhang eine sehr bezeichnende
Anekdote: Ein Christ brachte einmal vor einer jüdischen Gruppe
folgenden Einwand: «Wie kommt es, dass Rabbi Akiba glauben konnte,
Bar Kochba sei der Messias, wo er doch durch die Hand der Römer
gestorben ist?» Ein Rabbiner antwortete: «Und Sie selbst: Wie wissen
Sie, dass Bar Kochba nicht der Messias war?» — «Das ist doch offensichtlich»,

antwortete der Christ; «Bar Kochba ist gestorben, ohne die
Erlösung Israels verwirklicht zu haben...»

44



Damals waren alle enttäuscht vom tragischen Ende Jesu. Doch die
Christen gaben diesem Ende eine dreifache Erklärung : Die Auferstehung
Jesu, das biblische Argument vom leidenden Gottesknecht und die
Wiederkunft anlässlich der Parusie. Sie haben somit von allem Anfang an
die messianische Funktion auf eine spirituelle Ebene übertragen, wo jedes
Nachprüfen zur Unmöglichkeit wird. Man hat die Funktion des Messias
neu definiert, um sie mit den Ereignissen in Einklang zu bringen. Später,
im Mittelalter, wurde gesagt, die prophetischen Texte, die zur Stütze der
Lehre von der Gottheit Christi dienen, seien vollkommen klar, doch habe
Gott die starrnackigen und hartherzigen Juden mit Blindheit geschlagen.
In Wirklichkeit bedürfen diese Texte, die im Judentum einen absolut
annehmbaren Sinn haben, in keiner Weise einer anderen oder neuen
Sinngebung. Wenn sie von den Christen anders und in einer Weise erklärt
werden, die mit der jüdischen Tradition unvereinbar ist, selbst wenn es
sich nur darum handelt, in ihnen tiefgründige und verborgene Andeutungen

zu entdecken, so kann dies nur aufgrund eines primären Glaubensaktes

geschehen, der der anderen Tradition ihr Recht und ihre Freiheit
lässt.

Schlussbetrachtung

Lassen sich aus dem Gesagten Schlüsse ziehen

Man beharrt darauf und gibt vor, für einen Juden bestehe die wahre
Erfüllung in der Annahme Jesu als Messias. Das sei, so wird gesagt, die
natürlichste Sache und der wunderbarste und vor allem spirituellste
Schritt, den ein Jude überhaupt tun könne. So wird also wieder der
ungenügende und unvollständige Charakter des Judentums gepredigt. Wo
das geschieht, ergibt sich daraus eine Ungewissheit und Beunruhigung für
Christen so gut wie für Juden, handelt es sich doch um eine falsche
Darstellung des Christentums. Sie birgt die Gefahr in sich, die Basis der
gegenseitigen Achtung zu untergraben, die doch kaum hergestellt war. Sie
ist eine Quelle von Verwirrung und es besteht die Gefahr, dass sich die
jüdische Gemeinschaft vom Dialog distanziert, da sie glaubt, die
«judenchristliche» Bewegung sei nur der sichtbare Ausdruck einer hintergründig
vorhandenen Bekehrungsabsicht bei allen Christen.

Das wäre, um es kurz zu sagen, eine betrüblich vereinfachende und
ärgerlich monotone Missionstheologie.

Die fundamentalistische Ideologie ist eine ständige Versuchung für
den von der Theologie formulierten Glauben. Das Ausruhen auf der

45



Irrtumslosigkeit der Schrift (und auf der Unfehlbarkeit der Kirche und des
Papstes), bei gleichzeitiger Verwerfung jeglichen Rechtes des Verstandes,
ist eine beunruhigende Angelegenheit. Für den bereits überzeugten
Gläubigen mag es ein angenehmes Gefühl sein, über ein unerschöpfliches
Arsenal einfacher und unangreifbarer Antworten auf alle Fragen zu
verfügen, die den ängstlichen Geist bedrängen, wie kompliziert diese

Fragen auch seien.

Die Theologie und die Tradition sind von Natur aus komplex und
werden ständig von unzähligen Zweifeln in Spannung gehalten. So ist es
denn auch nicht verwunderlich, dass sich bei nicht informierten und
verwirrten Gläubigen die Verlockung angeblich fester und sicherer
Positionen breitmacht. Diese Sicherheit kommt nur aufgrund einer
groben Vereinfachung zustande, die alle Gegebenheiten des Problems
verfälscht und die in eine Sicht der Dinge mündet, die nur infolge von
Engstirnigkeit möglich wird.

Der so erzeugte Optimismus ist trügerisch, denn die angeblich sicheren
und mit Überzeugung vorgebrachten Antworten sind in Wirklichkeit nur
eine Flucht vor den Tatsachen. Die Offenbarung lebt vom Mysterium.
Dieses kann ehrlicherweise nur auf mehreren Ebenen gleichzeitig
verstanden werden. Ein typisches Beispiel dafür ist die so schwer fassbare
Theologie im Römerbrief, wo von der Berufung, dem Wert und der
Fortdauer Israels die Rede ist. Die radikalen Positionen der messianischen
Missionare weisen dieses Paradoxon zurück. Vom Fundamentalismus bis
zum Fanatismus genügt ein kleiner Schritt...

Man kann den Juden nicht zumuten, sie sollten jetzt plötzlich Jesus
Christus anbeten. Man kann ihnen auch nicht versprechen, dass die
Christen darauf verzichten werden, zu glauben, dass sie die Nutzniesser
der Verheissungen sind, die Israel bewahrt. Christen und Juden werden
fortfahren, dieselbe Schrift zu lesen und ihr einen verschiedenen Sinn zu
geben. Doch werden sie mit zu Boden geneigtem Antlitz den einen Gott
anflehen, dass Er ihnen den Weg zu klaren Begegnungen öffne.

46


	Anmerkungen zu zeitgenössischen judenchristlichen Bewegungen

