Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Anmerkungen zu zeitgendssischen judenchristlichen Bewegungen
Autor: Passelecq, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANMERKUNGEN ZU ZEITGENOSSISCHEN
- JUDENCHRISTLICHEN BEWEGUNGEN

von Georges Passelecq O.5.B.

Innerhalb der letzten zwanzig Jahre ist in der christlichen Haltung zum
Judentum eine Wandlung vor sich gegangen. Theoretisch gesehen stellen
die Dokumente des kirchlichen Lehramts jedenfalls einen Beweis dafiir
dar. Doch ist es leider nicht erwiesen, ob auch eine Wandlung in der
Haltung der Christen zu den Juden eingetreten ist.

Die Art und Weise, wie die Christen die Juden einschitzen, bleibt von
einer gewissen Verlegenheit gekennzeichnet, ja man kann sogar so weit
gehen, zu sagen, die kirchliche Betrachtungsweise der Juden sei zwei-
deutig. Jedenfalls trdgt sie den Stempel der Unentschlossenheit. Sie
schwankt zwischen einer Anerkennung des Judentums als solchem, und
diese Tendenz scheint nach und nach die Oberhand zu gewinnen, und
einem Beiseiteschieben des Judentums aufgrund einer traditionellen
Theologie, welche, trotz mutiger Bemiihungen, bis heute noch nicht vollig
zum Verschwinden gebracht worden ist.

Einerseits erscheint das Christentum als vom Judentum radikal
verschieden ; andererseits bleibt es fiir Christen oft unerklarlich, wie das
jidische Volk, ohne abzuweichen, seinen eigenen Weg parallel zur Kirche
weitergehen konnte und noch immer weitergehen kann, und das trotz
seiner Ablehnung der kirchlichen Lehre. Die jiidische Tradition hat diese
Lehre fiir unannehmbar erklirt, obwohl sie doch auch auf der schrift-
lichen Offenbarung beruht, welche die gemeinsame Quelle beider Reli-
gion darstellt. Zu diesem als Anomalie empfundenen Widerspruch gesellt
sich noch eine paradoxe Asymmetrie: Wenn es dem Christentum nach
und nach bewusst wird, dass es ohne Riickgriff auf die inspirierten
Quellen, ohne Kenntnis seines Herkunftsmilieus und ohne Neuent-
deckung einer nahen Verwandtschaft mit der Mutterreligion weder eine
Selbsterkldrung finden noch die apostolische Tradition richtig verstehen
kann, so braucht die Mutterreligion ihrerseits das Christentum nicht, um
sich zu definieren oder ihre eigene Identitdt zum Ausdruck zu bringen.
Die Synagoge hat bei den Christen nichts zu suchen. Sie kann iiber sich

Benediktiner der Abtei Maredsous, B — 5642 Denée (Belgien)
(Ubersetzung aus dem Franzosischen.)

32



selbst reflektieren, ohne den christlichen Abweg einzubeziehen. Und
wenn es eine christliche Interpretation der Heilsgeschichte gibt, so kann
umgekehrt von einem symmetrischen jiidischen Verstindnis der christ-
lichen Existenz nicht die Rede sein.

Dennoch bleiben gewisse grundlegende Werte gemeinsam. Von Sel-
tenheitswert, aber dafur beriihmt ist die Stelle bei Maimonides, wo er
eintAumt, dass das Christentum und der Islam zur Kenntnis des Mono-
theismus beigetragen und so die Verbesserung der Menschheit gefordert
haben, sodass das Christentum die Wege des Messias vorbereitet. Doch
will das Ungliick, dass der Glaube an den Messias, der doch Christen und
Juden einander naherzubringen scheint, gleichzeitig das trennende
Element zwischen ihnen darstellt. Ist Jesus von Nazareth der Messias, der
Sohn Gottes, Gott selbst, oder nicht? Die Christen konnen nicht auf
diesen Glauben verzichten; die Juden konnen ihn nicht annehmen. Die
Glaubensintoleranz in der Verteidigung der Wahrheit ist bei beiden gleich
gross. Durch Jesus ist es unmoglich geworden, dass Christen fiir Juden
etwas anderes sind als Schismatiker, und damit Briider, wihrend Juden fiir
Christen untreue Sohne des gemeinsamen Vaters sind, also ebenfalls
Briider. Die beiden Positionen sind miteinander nicht in Einklang zu
bringen...

Nun ist aber in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts ein seltsames,
befremdendes und beunruhigendes Phanomen zu beobachten. Es scheint
nicht, dass es sich dabei um ein Novum handelt — man kann dieselbe
Feststellung im Keim schon in den ersten christlichen Generationen
machen —, doch bietet es sich dem Blick wie das Wiederaufflammen
einer Haltung dar, die auch dem aufstrebenden Christentum aufgrund
seiner geschichtlichen und religiosen Wurzeln eigen war : die Tendenz des
«Judaisierens».

Ein Riickblick in die Geschichte

Das Verbum «judaisieren» wird (ein einziges Mal) vom Apostel Paulus
gebraucht, um die strenge Beobachtung des mosaischen Gesetzes durch
Christen jiidischer Herkunft zu kennzeichnen, die das Gesetz dariiber
hinaus auch noch den bekehrten Heiden auferlegen wollten. In Jerusalem
hatten sie sich um Jakobus geschart (vgl. Gal 2:2). Diese Haltung fiihrte zu
einer Kontroverse. Die ganze Frage wurde den Aposteln vorgelegt, die
eine Entscheidung trafen, indem sie die Christen von der Beobachtung des
mosaischen Gesetzes dispensierten, mit Ausnahme einer dreifachen
Enthaltung: Gotzenopferfleisch, Fleisch und Blut erstickter Tiere und

33



unerlaubte eheliche Verbindungen (Apg 15:20). Das geschah um das Jahr
50 der christlichen Zeitrechnung.

Trotz dieses Entscheidung hat sich ein «judenchristlicher» Zweig
erhalten, der aus dem ersten christlichen Stamm hervorgegangen war.

Die Definition dieses Ausdrucks «judenchristlich» ist schwierig. Das
Adjektiv «jidisch» in der Wortverbindung «juden-christlich» kann ent-
weder im ethnischen oder im religiosen Sinn verstanden werden. Im
ersteren Falle wire jeder als Jude geborene Christ ein Judenchrist. Man
kann aber auch beide Bedeutungen zusammennehmen. In diesem Fall
wiren dann Judenchristen Christen jiidischer Herkunft, die mosaische
Observanzen mit dem christlichem Glauben und christlichen Gebriauchen
verbinden. Wenn nun aber auf der anderen Seite manche fiir den Glauben
an Christus gewonnene Juden jede Verbindung mit der Religion ihrer
Viter abgebrochen haben, so gab es umgekehrt auch Konvertiten aus
dem Heidentum, die «judaisierten».

Liesse sich also verallgemeinernd sagen, das Judenchristentum sei ein
Christentum, das dem Gesetz treu bleibt, wenn auch in abgeschwéchter
Form ? Auch da gab es Abstufungen. Die einen anerkannten in Jesus einen
Propheten oder Messias, aber nicht den Sohn Gottes; andere wiederum
— ihre Position ist vom Standpunkt des christlichen Glaubens her absolut
orthodox — begniigten sich mit einer Anhinglichkeit an manche Formen
judischen Lebens, ohne sie den Konvertiten aus dem Heidentum auf-
erlegen zu wollen.

In einem weiteren Sinn konnte man den Ausdruck «judenchristlich»
in dem Sinne anwenden, dass er, wie auch immer, jedes ginzliche oder
teilweise Festhalten an jiidischen Satzungen und / oder an jiidischen
gedanklichen Kategorien bezeichnet. Das Mindestmass auf diesem Gebiet
wire alles, was iliber die im Aposteldekret von Jerusalem festgelegten
Grenzen hinausgeht.

Diese Tendenz ist mit der ersten christlichen Generation nicht
verschwunden. Nach Aussage von Justinus Martyr findet man Spuren
davon noch in der Mitte des 2. Jahrhunderts. Auch hat es, vor allem im
Orient, bis ins spéte 5. Jahrhundert hinein immer wieder ein Aufflammen
«judaisierender» Tendenzen gegeben. So «judaisierten» Christen, indem
sie den Sabbat beobachteten. In Antiochia besuchten manche die
Synagoge, «um eine gute Predigt zu horen». Es ist zweifelhaft, ob sie
judischer Herkunft waren.

In der Zeit Karls des Grossen ist noch an verschiedenen Orten des
Reiches das Fortbestehen einer von der jiidischen Religion ausgehenden

34



Anziehungskraft festzustellen. Es liegt auch im Bereiche des Moglichen,
dass dabei durch die Jahrhunderte hindurch das Uberleben einer auf
Bekehrung abzielenden jiidischen Propaganda eine Rolle gespielt hat.

Wie man sieht, ist das Judenchristentum eine komplexe und vielfiltige
Erscheinung.

Nachdem sich das Christentum im gesamten Mittelmeergebiet ausge-
breitet hatte, kam die Zeit, in der die Taufwerber ausschliesslich aus
heidnischen Kreisen stammten. Der Ausdruck «judenchristlich» passte
nicht mehr und verschwand. So gab es denn auch keine Judenchristen im
urspriinglichen Sinn des Wortes mehr, sondern nur noch einzelne Juden,
die sporadisch an die Tiire der Kirche klopften. Da auch die Kirche
inzwischen endgiiltig «anders» geworden war, handelte es sich in solchen
Fillen um echte «Bekehrungen». Es sind deren viele im Verlauf der
Geschichte zu verzeichnen.

Und dennoch lebten immer auch Nostalgiker in der Kirche, und sie
leben auch noch heute. Man kénnte dazu auch die Konvertiten aus dem
Heidentum zdhlen — solche Fille waren von Anfang an nicht selten —,
deren Bekehrung auf ihre Beziehungen zu Christen jiidischer Herkunft
zuriickging. Das Judentum hat nie aufgehort, manche Christen zu
faszinieren.

Es scheint, dass diese von so vielen Zweideutigkeiten belastete
Situation auch heute noch, nach zwanzig Jahrhunderten Christentum,
nicht vollstindig der Vergangenheit angehodrt. Der Fortbestand dieses
Phidnomens, das nicht nur existiert, sondern sich heute auch ausbreitet,
verdient Beachtung.

Um es nochmals zu prézisieren: So wie Jesus selbst und die Apostel,
waren auch die ersten Christen ausnahmslos jlidischer Herkunft. Indem
jemand an Jesus glaubte, solange dieser unter den Lebenden weilte, hatte
er nicht den Eindruck, die Religion seiner Viter zu verlassen und noch
viel weniger, eine neue Religion zu griinden. Immerhin kommt ein neues
Element hinzu, welches das Gewissen der Zeitgenossen zutiefst aufwiihlte.
Dem IV. Evangelium zufolge sagt Andreas zu Petrus (Joh 1:14): «Wir
haben den Messias gefunden ! »

Das messianische Ideal des Judentums umfasst zwei Phasen. Eine der
Aufgaben des Messias wird es sein, das messianische Zeitalter einzuleiten,
das eine Zeit des Friedens und der Eintracht sein wird, und deren
Kronung in der Auferstehung der Toten bestehen wird. Diese messia-
nische Epoche erfolgt «am Ende der Zeiten». Es ist nun schwierig, zu
entscheiden, ob man diesen Ausdruck wortlich verstehen muss oder ob er

35



rein allegorisch gemeint ist. Die talmudische Tradition macht diesbeziig-
lich eine doppelte Aussage: Einerseits legt sie nahe, dass die Prophezei-
ungen verschiedene Zeitabschnitte ins Auge fassen; andererseits wird das
Ereignis, das den Ubergang von der geschichtlichen Zeit zur «kommen-
den Welt» kennzeichnet im Laufe von vierzig Jahren eintreten. Am
Anfang dieser Zeit steht das Kommen des Messias, so wie der Einzug ins
Gelobte Land die vierzig Jahre der Wiistenwanderung beschliesst.

Die begeisterte Bewegung rund um Jesus verlieh dem Messias person-
liche Ziige und identifizierte ihn mit Jesus. Nun hat aber Jesus die jiidische
Tradition, in der seine Unterweisung verwurzelt ist, nicht aufgehoben.
Nach seinem Tode wurde eine Missionsbewegung ausgelost, die allerdings
innerhalb des Judentums geblieben ist. So kam es dann, dass sich
angesichts der Weigerung des grossten Teiles der Juden, die Messianitét
Jesu anzuerkennen, die Neuchristen, die auch alle Juden waren, als das
«wahre Israel» empfanden. Was den Ausdruck «Christen» anbetrifft, so
tauchte er erst gegen das Jahr 45 in Antiochia auf. Auch stellte sich
anfanglich die Frage, das Evangelium auch den Griechen und Romern zu
verkiinden, tiberhaupt nicht: das christliche Ereignis betraf sie nicht.

Nach und nach entfaltete sich die granze starre Hirte der Kirchen-
viater. Ihre Haltung erklirt sich zum Gutteil aus der Angst vor «jiidischer
Ansteckung». Durch die ganze Geschichte hindurch schwankte die
christliche Mentalitat zwischen den zwei Extremen des Hasses gegen die
Juden einerseits, und der Bewunderung fiir das Judentum. Das von
paradoxen Haltungen durchzogene christliche Gleichgewicht besteht
darin, die Fortdauer und die Giiltigkeit des Judentums anzuerkennen und
zu respektieren, seine Schonheit zu bewundern, gleichzeitig aber dem
radikal «anderen» Charakter der aus dem Evangelium hervorgegangenen
Tradition Rechnung zu tragen, indem man sich bewusst ist — so driickt es
ein in dieser Materie bewanderter Theologe aus —, dass dieser Unter-
schied trotz allem Anschein aus dem Christentum keine neue Religion
macht, weil dieses ja nur ein authentisch in und durch Jesus Christus
erfiilltes und keineswegs aufgehobenes Judentum ist.

Wichtig ist, dass die Beziehung zwischen den beiden Religionen nicht
verfélscht wird.

Es handelt sich um ein schwer durchzuhaltendes Gleichgewicht, denn
die Bande zwischen den beiden Religionen sind sehr eng und ihre Grenzen
in manchen Punkten verschwommen. Im Laufe der Geschichte sind
manche Christen durch die Entdeckung der jiidischen Tradition vom
Glauben an Christus zu der von den Patriarchen geerbten Religion iiber-
gegangen. Den Ausgangspunkt eines Grossteils dieser « Apostasien» durch

36



Bekehrung bilden verschiedene eng miteinander verflochtene Motive : die
Aufgabe des Glaubens an den Messias Jesus, ein vereinfachtes Bild vom
einen Gott, ein Unbehagen gegeniiber den abstrakten Formulierungen des
christlichen Dogmas und der Ausiibung klerikaler Autoritit in Glaubens-
dingen. Dazu kommt vielleicht noch eine ideale Vorstellung von einer
exotisch anmutenden Religion, die Anziehungskraft der heiligen Sprache
sowie die Forderung des Absoluten verbunden mit der Enttduschung iiber
den Abstand zwischen dem Ideal des Evangeliums und der Art und Weise,
wie man damit unter Christen und in den etablierten Kirchen umgeht.

Die Judenmission ist keine Einrichtung, die von gestern stammt. Es
wire in diesem Zusammenhang nicht uninteressant, die apologetischen
Methoden zu priifen, die von den Predigern angewandt wurden, welche
sich die Juden im romischen Ghetto im 17. Jahrhundert jeden Sonntag in
der benachbarten Kirche anhéren mussten. Von den Anfangszeiten des
Christentums berichtet die Apostelgeschichte, dass der erst kiirzlich
getaufte Saulus die Juden von Damaskus beschiamte, «indem er in den
Synagogen predigte, dass Jesus der Sohn Gottes sei» (Apg 9:20). Das gibt
zu denken. In Rom ging es darum, die Juden ithrem Glauben abspenstig zu
machen und sie zu tiberreden, das Christentum anzunehmen. Die Taufe
schloss ja ipso facto eine in gehidssigen Worten — horresco referens —
verfasste Abschworung des Judentums von seiten der Katechumenen ein.

Welches waren aber die Argumente solcher Taufkatechesen? Man
kann sich diese eifrigen Apologeten vorstellen, wie sie ihrer Zuhorerschaft
einredeten, es sei eine Schande, zur Nachkommenschaft der infamen
Gottesmorder zu gehoren, die den Heiland der Welt getotet hitten, und
wie sie die Juden zu iiberzeugen versuchten, dass der einzige Weg, dieses
schmachvolle Verbrechen zu sithnen und sich gleichzeitig das Heil zu
sichern, darin bestiinde, dem Judentum abzuschwoOren. Von den red-
nerischen Effekten abgesehen ist die mit Einschiichterung arbeitende
vereinfachende Methode wahrscheinlich gleichgeblieben bis ins 20. Jahr-
hundert, als Papst Johannes XXIII der Kirche die Augen offnete und
einen neuen Horizont aufzeigte. '

Man kann heute nicht mehr von Proselytenmacherei sprechen,
zumindest prinzipiell und theoretisch. Dennoch bleibt ein Problem
bestehen, das auch weiterhin die Gewissen von Christen verwirren wird,
die eine Aufgabe auf dem Gebiete des Unterrichts, der Predigt und der
Evangelisation innehaben: das richtige Verhéltnis zwischen Evangeli-
sation und Oekumene, zwischen missionarischer Gesinnung, deren vor-
dringliches Anliegen es ist, die Frohe Botschaft an allen Orten zu
verkiinden, und der durch den jiidisch-christlichen Dialog neu geschaf-

37



fenen Situation. Vertragen sich diese beiden Zielsetzungen miteinander ?
Welche von beiden muss eventuell der anderen Platz machen? Der
Apostel sagt doch (1. Kor 9:16): « Wehe mir, wenn ich das Evangelium
nicht predige!» Der Antrieb, das Evangelium zu den Heiden hinauszu-
tragen, hindert doch nicht, dass es Israel ebenfalls horen muss...

Die Christen sind zum Dialog aufgerufen. Es wire unertraglich, wenn
sich einer der Partner heuchlerisch an den anderen heranmachen wiirde
mit der versteckten Absicht, sich des Dialogs zu bedienen, um ihn zu
bekehren. Auf der anderen Seite hat man nicht das Recht, einen jiidischen
Menschen, der ehrlich die Taufe wiinscht, mit leeren Hinden wegzu-
schicken. Ebensowenig ist eine Verwiésserung der Lehre angezeigt, die aus
Opportunismus den wesentlichen Glauben an die Auferstehung Christi in
den Hintergrund riickt, um das Christentum fiir einen Juden schmack-
hafter zu machen. Die Begegnung der christlichen Gemeinde mit dem
Judentum muss bei aller Achtung der Unterschiede zu einer Zusammen-
arbeit im Interesse des gemeinsamen Zeugnisses fiir den einen Gott
fiihren, den Vater aller, sowie zur Forderung gesellschaftlicher Struk-
turen, die das Kommen des Reiches der Gerechtigkeit und des Friedens
moglich machen, an das beide zutiefst glauben. Die franzosichen Bischofe
haben die Proselytenmacherei 1973 folgendermassen beschrieben: «Ein
unredlicher Versuch, einen anderen Menschen von seiner Gemeinschaft
zu losen und ihn zu bewegen, sich einer anderen anzuschliessen.»

Ein solcher Hintergedanke muss unbedingt ausgeschlossen werden,
nicht nur wegen der Achtung vor dem Partner, die jedem Dialog
innewohnt, sondern auch weil die Juden als Gottesvolk mit Gott durch
einen ewigen Bund verbunden sind, ohne den der Neue Bund iiberhaupt
nicht existieren wiirde. Weit davon entfernt, das Verschwinden der
judischen Gemeinschaft ins Auge zu fassen, miisste die Kirche, den Ver-
such machen, mit ihr eine lebendige Verbindung herzustellen.

Aber davon sind wir leider noch weit entfernt.

Die «Juden fiir Jesus» («Jews for Jesus») in den USA.

Die Hydrakopfe der Bekehrungssucht wachsen nach, so oft man sie
abschlidgt. Im Rahmen protestantischer Kirchen bestehen immer noch,
besonders in den Vereinigten Staaten, missionarische Gruppen, die die
traditionelle Technik auch weiter anwenden. Die USA sind eine Gesell-
schaft in der sich die in viele Denominationen aufgesplitterten Kirchen in
einem Konkurrenzkampf befinden, was immer wieder zur Griindung von

38



Informationszentren, Bibelschulen und zur Verteilung von Traktaten und
Zeitschriften fiihrt.

Man kann rasch feststellen, dass es sich dabei um Unternehmungen
fundamentalistischer Art handelt, eine Bezeichnung, deren Bedeutung
erkldart werden muss. Es handelt sich «um eine Tendenz, die aus Reaktion
gegen den Modernismus und gegen jede Riicksichtnahme auf geschicht-
liche und wissenschaftliche Fakten streng und hartnickig den tradi-
tionellen Glauben hochhélt» (de Lubac, Encyclopédie « Catholicisme»).
So verlangte man z.B. 1918 vom amerikanischen Parlament, zu unter-
sagen, dass im Unterricht die Evolutionstheorie behandelt werde. Oder,
um es kurz und biindig auszudriicken: Der Walfisch hat Jona tatsachlich
verschluckt, weil es die Bibel sagt.

Traditionsgemdss sind die fundamentalistischen Christen der
Meinung, ihre hauptsédchlichste und dringendste Aufgabe bestehe in der
Bekehrung der Welt. So sind denn auch die Juden als Angehorige der
Mutterreligion, deren Konflikt mit dem Christentum man bedauert,
Gegenstand ganz besonderer Evangelisationsbemiithungen.

Die Missionstétigkeit ist nicht erfolglos geblieben: Unter den Konver-
titen, die in verschiedene protestantische Denominationen integriert sind,
sind manche Neuchristen — es gibt dafiir ein berithmtes Beispiel aus der
Zeit der Apostel! — zu eifrigen Propagandisten des Glaubens an Christus
geworden.

Eine Neubheit ist dabei die Organisation der «Jews for Jesus», die zwar
aus den erwidhnten Organisationen hervorgegangen ist, aber iiber-
raschende Formen annimmt: Ihr Ziel ist, «den Messias mit den Juden zu
teilen», die fiir diese Gruppen potentielle Konvertiten sind. Die Organisa-
tion umfasst Juden, in der Mehrzahl junge Leute, die vom Standpunkt
ihrer religivsen Uberzeugung aus Juden bleiben wollen, aber Jesus als
Messias anerkennen und ihn zum Gegenstand ihrer Verehrung machen.
Sie haben sich das nicht aus den Fingern gesogen: Diese merkwiirdige
ideologische Verdnderung wurde ihnen bewusst und geschickt durch eine
neue Evangelisationsmethode eingeimpft. Neu... In Wirklichkeit ist sie es
keineswegs. In Spanien bestand im 15. Jahrhundert der «dernier cri»
darin, Konvertiten als Bekehrungsinstrumente zu beniitzen. Zu ihnen
gehorten z.B. Salomon Levi, Theologe und spéter Bischof von Burgos,
Geronimo de Santa-Fe, ein erstklassiger Talmudist, der beim Religions-
gespriach von Tortosa, im Jahre 1413, die christliche Sache gegen vierzehn
gelehrte Rabbiner verteidigte.

Die Zeiten haben sich gedndert. Die theologischen Argumente sind

39



zum grossen Teil dieselben geblieben. Nur die Methode wurde weiter-
entwickelt. Die Leiter der Bewegung sind Konvertiten; sie beschiftigen
sich hauptsdchlich mit Leuten, bei denen einige Anzeichen darauf
schliessen lassen, dass sie einer Bekehrung nicht abgeneigt wiaren. Man
behilt das jiidische Image bei: Beniitzung traditioneller religiGser
Symbole wie die Menorah (siebenarmiger Leuchter), die Thorarollen, das
Tragen der Kippa oder Yarmulka (Kédppchen) beim Gebet, der Gebets-
mantel (Tallit), sowie verschiedene andere Brauche. In dieser Umgebung
gehort auch ein offenes Bekenntnis zum Staat Israel zum guten Ton.
Gleichzeitig ist aber die Lehre in einer merkwiirdigen Mischung ausge-
sprochen christozentrisch. Man geht geschickt von der Thora und den
Propheten aus und kommt unweigerlich zu den apostolischen Schriften.
Die Lektiire der hebridischen Bibel dient nur dazu, um zu zeigen, dass sich
die Verheissungen durch und in den Berichten der Evangelien erfiillt
haben.

Die Mitglieder der «Jews for Jesus» sind junge, aktive Menschen. Die
Werbung erfolgt durch anziehende musikalische oder literarische Ver-
anstaltungen, die die messianischen Absichten, in deren Mittelpunkt Jesus
steht, tarnen sollen. Gottesdienste werden am Freitag Abend abgehalten,
jedoch wird ein Teil der Konvertiten in die bestehenden Kirchen einge-
gliedert. Man kann sie beobachten, wie sie, in ihre Gebetmintel gehiillt,
um die Synagogen herum Posten beziehen und Spruchbénder folgender
Art entfalten: « Wir werden wegen unseres Glaubens verfolgt» — «Lasst
uns Juden sein». Traktate werden verteilt, von Hand zu Hand und durch
Gratisversand aul Bestellung. Hier ein Beispiel fiir den Inhalt eines
solchen Traktats:

«Meine Freunde, Jesus lebt, er wird bald wiederkehren und den
Frieden bringen. Er ist der Messias Israels und ist imstande, der Un-
ordnung der menschlichen Regierungen in unserer Zeit ein Ende zu
setzen.

Wir glauben, dass er der Messias ist.
Und wir sind Juden, mehr denn je.

Jesus hilft uns, unser Erbe zu verstehen, denn er ist selbst Jude. Die
prophetischen Weissagungen haben sich in ihm erfiillt vgl. Jes 9:6;
Mich 5:2; Jes 53; Sach 12:10).

Das Neue Testament ist ein jiidisches Buch.

So bittet Jesus, in euer Leben einzutreten, um eure Siinden zu

40



tragen. So werdet auch ihr durch eine neue Geburt in die Familie
Gottes eintreten.

Der sicherste Beweis fiir die Messianitit Jesu sind die prophe-
tischen Texte, die von den Rabbinen der alten Zeit als messianisch
anerkannt wurden.

Man nehme Gen 49:10: «Das Zepter wird nicht von Juda
weichen.»

Hebr 7:14: «Denn es ist offenkundig, dass unser Herr aus Juda
hervorgegangen ist.»

Jes 9:6-7: «Der Messias muss ein Nachkomme Davids sein. »

Jesus ist es nach Luk 1:32,33: «Gott der Herr wird ihm den Thron
seines Vaters David geben.»

Schlussargument: Die Bibel fiithrt uns zwei Messiasbilder vor
Augen: den leidenden Gottesknecht und den Konig der Herrlichkeit.
Der Gottesknecht ist gekommen. Wir erwarten seine Wiederkunft
als Konig der Konige.

Man konnte diese Beispiele beliebig vermehren.

Dieser vereinfachende Fundamentalismus ist typisch fiir manche aus
der Reformation hervorgegangene Kirchen. In dieser Hinsicht unterschei-
det er sich radikal von der zuvorkommenden Mentalitit des zeitge-
nossischen Katholizismus, der den Wert und die Giiltigkeit des Judentums
anerkennt und der praktisch jede Absicht, Proselytenmacherei zu be-
treiben, aufgegeben hat.

Praktisch wohl, doch, wie es scheint, nicht vollstindig...

Es ist das schon eine merkwiirdige Theologie, wie z.B. die eines ameri-
kanischen Prilaten jiidischer Herkunft, die sagt, Jesus habe «feierlich
angekiindigt, dass Israel am Ende Seine Gegenwart suchen wiirde. Er hat
Jerusalem vorgeworfen, die Propheten getdtet zu haben; er hat die
Einsamkeit und die Verzweiflung der Stadt vorausgesagt, weil sie seinen
Schutz zuriickgewiesen hat. Die Israeliten haben alles zuriickgewiesen.
Da sie sich von Seinem Herzen entfernt haben, konnten sie nur Opfer der
Verzweiflung werden. Und doch werden ihre Leiden nicht ewig dauern:
Ihr werdet mich von jetzt an nicht mehr sehen, hat er gesagt, bis ihr
sprechen werdet: Gepriesen sei, der da kommt im Namen des Herrn’ (Mt
23:39). Die Kirche betet darum, dieser Tag moge bald kommen. Nun

41



kommt dieser Tag jedesmal, wenn auch nur als Vorwegnahme, wenn ein
Jude Christus annimmt. Dann freut sich die Kirche.» Er zitiert dann einen
Brief Papst Gregors IX. vom 5. Mai 1236... und fiigt hinzu : «Die jidische
Heimat ist das Reich Christi, und dieses Reich ist die katholische Kirche»
(sic!).

Oder folgende erbauliche Argumentation aus einem Traktat der
Catholic Information Society, N.Y.: Da die Juden an die Allmacht Gottes
glauben, an die gottliche Gegenwart im Dornbusch, der brannte, ohne
verzehrt zu werden, an die Gegenwart der Schechina im Exil, an den
Sithnewert der Opfer, an die Auferstehung des Fleisches, so miissten sie
doch eigentlich keine Abneigung empfinden, die jungfrauliche Geburt zu
akzeptieren, und die fleischgewordene Gegenwart Gottes, den Sithnewert
des Todes Christi und seine Auferstehung anzunehmen. Man soll doch
nicht sagen, das sei unmoglich: Bergson hat es zugegeben, der Ober-
rabbiner von Rom, Eugenio Zolli, ebenfalls. Daher: Jedesmal, wenn sich
ein Jude zu Christus bekehrt, bereichert die Gnade die Welt.

Wabhrlich eine merkwiirdige Theologie...

Wie es auch um den bleibenden Wert der Heiligen Schrift bestellt sein
mag, so ist es doch unzuldssig, sie ausserhalb ihres historischen Zu-
sammenhangs zu beniitzen. Die Situation des modernen Menschen, sei er
nun Jude oder Nichtjude, ist vollig verschieden von der eines Zeitgenossen
Jesu. Der Glaube an seine Person war eine innerjiidische Angelegenheit
(individuell oder kollektiv). Das Christentum bestand noch nicht, auch
gab es keine christologische Theologie, an der gldubige Juden hitten
Anstoss nehmen konnen. Man sprach noch nicht von jungfréulicher
Geburt, von Inkarnation, von Erlésung, von der Dreieinigkeit, von Auf-
erstehung und Himmelfahrt. Das Hauptproblem bildete wohl die Person
dieses Propheten, der die im Amt befindlichen Priester stérte und der fiir
sich eine Autoritiit in Anspruch nahm, die an Listerung grenzte.

Heute steht der Jude nicht mehr vor Jesus, sondern vor der Kirche, mit
ihren enormen theologischen Infrastrukturen. Die oben skizzierte Evange-
lisationsmethode sieht vom gesamten rituellen und dokrindren Apparat
des Christentums ab und wendet sich an den Juden unter Hervorhebung
der Person Jesu auf messianischer Ebene, gewiirzt mit einer Prise
romantischer Emotion : Siisser Jesus, mein Heiland, mein Erloser.

Wie es nun auch um diesen letzteren, an sich weniger wichtigen Punkt
bestellt sein mag, so handelt es sich, wie wir gesehen haben, vor allem
darum, zu zeigen, dass Jesus von Nazareth der von Gott verheissene
Messias sei, den die Propheten angekiindigt haben und den ganz Israel

42



erwartet. Alle Mittel sind gut dafiir, auch der Flirt mit den Juden in der
Form einer bedingungslosen Unterstiitzung des Staates Israel, dem man
auch theologische Schiitzenhilfe leistet: Die Riickkehr Christi wird nicht
eintreten, bevor nicht alle Juden ins Land zuriickgekehrt sind und den
christlichen Glauben angenommen haben.

In den Vereinigten Staaten gehen die «Jews for Jesus» von Tiir zu Tiir
in den jiidischen Wohnquartieren, um iiberall Neue Testamente zu hinter-
lassen. In einer Synagoge unterbricht eine Gruppe junger Christen den
Gottesdienst und verkiindet Jesus durch das Absingen geistlicher Lieder.
An einem anderen Ort kiindigt man einen freien Diskussionsabend an, wo
liber alles und nichts gesprochen wird. Die jungen Leute haben das gern.
Der Saal ist voll, das Publikum besteht aus Christen und Juden. Man
entdeckt bald, dass es sich um eine getarnte Evangelisationsveranstaltung
handelt. Gewiss ist das eine spezifisch amerikanische Erscheinung. Doch
wird dieselbe Technik mit einigen Abdnderungen auch in manchen
Stadten Europas angewendet, allerdings in einer etwas weniger indis-
kreten Form. Die theologische Struktur bleibt jedenfalls dieselbe. Als
Ausgangspunkt dient ein tiber jede Diskussion erhabener Grundsatz oder
ein Postulat dieser Art: Mit der Ankunft Christi hat das Judentum seine
Daseinsberechtigung verloren und hat zu existieren aufgehort. So sind die
Juden also zum Anachronismus geworden. Sie sind so oder so zum
Verschwinden verurteilt. Ein guter Jude ist, wer aufhort, Jude zu sein.

Die letzte Jahreskonferenz der Amerikanischen Allianz messianischer
Juden, die im Juli 1981 in Philadelphia stattgefunden hat, z&hlte rund 1000
Teilnehmer, darunter auch eine Anzahl Englinder und Franzosen. Eines
der hauptsichlichsten Themen war, «die Aufgabe, inmitten des jlidischen
Volkes Zeugnis davon abzulegen, dass ein Jude, der in Jesus von Nazareth
den so sehr erhofften Messias erkennt, weder sein Volk noch den Glauben
seiner Viter verldsst. Im Gegenteil: Alle wollen wahre Erben Abrahams
und beschnittenen Herzens sein.»

Wenn alle Mittel gut sind, so kénnte z.B. auch ein Roman geschrieben
werden. Er ist tatsichlich schon geschrieben und sogar iibersetzt, um in
Europa verkauft zu werden. Im Klappentext ist folgendes zu lesen: «Die
Protestanten kennen die Juden sehr schlecht. Sie wiederholen iiber sie
schneidende Urteile, deren Quellen und deren Berechtigung sie nicht
nachgepriift haben. Das jiidische Volk hat schreckliche Verfolgungen
erduldet. Christen finden sich damit ab und es ist schon erfreulich, wenn
sie nicht sagen, es handle sich dabei um die gerechte Strafe, weil die Juden
Jesus gekreuzigt haben. Unsere christliche Aufgabe ist es, zu versuchen,
diejenigen zu verstehen, die unsere Ansichten und unseren Glauben nicht

43



teilen.» Man hat fast den Eindruck, eine Veroffentlichung der interna-
tionalen christlich-jlidischen Arbeitsgemeinschaft vor sich zu haben.
Uberzeugt von dieser Anzeige kauft der naive Leser den Band, der in
Wirklichkeit bis in alle Details die Bekehrung einer jungen praktizie-
renden Jiidin zur messianischen Bewegung erzéhlt. Sie wird im Geheimen
von einem Missionar unterrichtet, wird christusgldubig und von ihrer
Familie verstossen, wobei es zu peinlichen und grotesken Szenen kommt.
In ihrer Verzweiflung findet die junge Frau schliesslich Zuflucht bei der
Mission, wo sie ihren Mann wiederfindet, der sie voriibergehend verlassen
hatte. Er bekehrt sich nun seinerseits und die Geschichte schliesst mit den
Worten: «Er ist nach Hause zuriickgekehrt... zu Rachel... zu seinem
Messias. »

Bekehrungen kommen vor. Viele? Die Schitzungen gehen aus-
einander, je nachdem ob es sich um jiidische oder christliche Informa-
tionsquellen handelt. In welchem Masse sind es Dauerbekehrungen ?

Innerhalb des Judentums hat eine hefltige Reaktion eingesetzt,
besonders in England und in den Vereinigten Staaten. Es erscheinen
zahlreiche Veroffentlichungen pidagogischen Charakters, die sich die
Aufgabe stellen, die Argumente der neuen Missionare in hieb- und stich-
fester Form zuriickzuweisen.

Die Stossrichtung dieser Gegenpublikationen gehen dahin, dass es
unmoglich sei, die Messianitit Jesu zu beweisen. Die sogenannten Schrift-

beweise seien nicht logischer Natur, und sie fussten auf beiden Seiten im
Glauben.

Fiir einen Juden ist das Neue Testament nun einmal nicht inspirierte
Schrift, obwohl man auch das nicht beweisen kann. Sodann muss die
Schrift, soll sie nicht der Sinnlosigkeit anheimfallen, in ithrem inneren
Zusammenhang gelesen werden. Wenn sich ein Jude vom Christentum
angezogen fiihlt, so miisste er zunéchst, in seinem eigenen Interesse, seine
Kenntnisse des traditionellen Judentums vertiefen. Dort wird er auch die
Anhaltspunkte fiir ein Urteil iiber die Messianitit Jesu finden.

Man erzdhlt in diesem Zusammenhang eine sehr bezeichnende
Anekdote: Ein Christ brachte einmal vor einer jiidischen Gruppe
folgenden Einwand: « Wie kommt es, dass Rabbi Akiba glauben konnte,
Bar Kochba sei der Messias, wo er doch durch die Hand der Romer
gestorben ist?» Ein Rabbiner antwortete: «Und Sie selbst: Wie wissen
Sie, dass Bar Kochba nicht der Messias war 7» — «Das ist doch offensicht-
lich», antwortete der Christ; «Bar Kochba ist gestorben, ohne die
Erlosung Israels verwirklicht zu haben...»

44



Damals waren alle enttduscht vom tragischen Ende Jesu. Doch die
Christen gaben diesem Ende eine dreifache Erkldrung: Die Auferstehung
Jesu, das biblische Argument vom leidenden Gottesknecht und die
Wiederkunft anlédsslich der Parusie. Sie haben somit von allem Anfang an
die messianische Funktion auf eine spirituelle Ebene {ibertragen, wo jedes
Nachpriifen zur Unmoglichkeit wird. Man hat die Funktion des Messias
neu definiert, um sie mit den Ereignissen in Einklang zu bringen. Spéter,
im Mittelalter, wurde gesagt, die prophetischen Texte, die zur Stiitze der
Lehre von der Gottheit Christi dienen, seien vollkommen klar, doch habe
Gott die starrnackigen und hartherzigen Juden mit Blindheit geschlagen.
In Wirklichkeit bediirfen diese Texte, die im Judentum einen absolut
annehmbaren Sinn haben, in keiner Weise einer anderen oder neuen
Sinngebung. Wenn sie von den Christen anders und in einer Weise erklart
werden, die mit der jiidischen Tradition unvereinbar ist, selbst wenn es
sich nur darum handelt, in ihnen tiefgriindige und verborgene Andeu-
tungen zu entdecken, so kann dies nur aufgrund eines primiren Glaubens-
aktes geschehen, der der anderen Tradition ihr Recht und ihre Freiheit
lasst.

Schlussbetrachtung

Lassen sich aus dem Gesagten Schliisse ziehen ?

Man beharrt darauf und gibt vor, fiir einen Juden bestehe die wahre
Erfiillung in der Annahme Jesu als Messias. Das sei, so wird gesagt, die
natiirlichste Sache und der wunderbarste und vor allem spirituellste
Schritt, den ein Jude iiberhaupt tun koénne. So wird also wieder der
ungeniigende und unvollstandige Charakter des Judentums gepredigt. Wo
das geschieht, ergibt sich daraus eine Ungewissheit und Beunruhigung fiir
Christen so gut wie fiir Juden, handelt es sich doch um eine falsche
Darstellung des Christentums. Sie birgt die Gefahr in sich, die Basis der
gegenseitigen Achtung zu untergraben, die doch kaum hergestellt war. Sie
ist eine Quelle von Verwirrung und es besteht die Gefahr, dass sich die
judische Gemeinschaft vom Dialog distanziert, da sie glaubt, die «juden-
christliche» Bewegung sei nur der sichtbare Ausdruck einer hintergriindig
vorhandenen Bekehrungsabsicht bei allen Christen.

Das wire, um es kurz zu sagen, eine betriiblich vereinfachende und
argerlich monotone Missionstheologie.

Die fundamentalistische Ideologie ist eine stdndige Versuchung fiir
den von der Theologie formulierten Glauben. Das Ausruhen auf der

45



Irrtumslosigkeit der Schrift (und auf der Unfehlbarkeit der Kirche und des
Papstes), bei gleichzeitiger Verwerfung jeglichen Rechtes des Verstandes,
ist eine beunruhigende Angelegenheit. Fiir den bereits iiberzeugten
Glaubigen mag es ein angenehmes Gelfiihl sein, iiber ein unerschopfliches
Arsenal einfacher und unangreifbarer Antworten auf alle Fragen zu
verfiigen, die den dngstlichen Geist bedrangen, wie kompliziert diese
Fragen auch seien.

Die Theologie und die Tradition sind von Natur aus komplex und
werden stindig von unzdhligen Zweifeln in Spannung gehalten. So ist es
denn auch nicht verwunderlich, dass sich bei nicht informierten und
verwirrten Gldubigen die Verlockung angeblich fester und sicherer
Positionen breitmacht. Diese Sicherheit kommt nur aufgrund einer
groben Vereinfachung zustande, die alle Gegebenheiten des Problems
verfilscht und die in eine Sicht der Dinge miindet, die nur infolge von
Engstirnigkeit moglich wird.

Der so erzeugte Optimismus ist triigerisch, denn die angeblich sicheren
und mit Uberzeugung vorgebrachten Antworten sind in Wirklichkeit nur
eine Flucht vor den Tatsachen. Die Offenbarung lebt vom Mysterium.
Dieses kann ehrlicherweise nur auf mehreren Ebenen gleichzeitig ver-
standen werden. Ein typisches Beispiel dafiir ist die so schwer fassbare
Theologie im Roémerbrief, wo von der Berufung, dem Wert und der
Fortdauer Israels die Rede ist. Die radikalen Positionen der messianischen
Missionare weisen dieses Paradoxon zuriick. Vom Fundamentalismus bis
zum Fanatismus geniigt ein kleiner Schritt...

Man kann den Juden nicht zumuten, sie sollten jetzt plotzlich Jesus
Christus anbeten. Man kann ihnen auch nicht versprechen, dass die
Christen darauf verzichten werden, zu glauben, dass sie die Nutzniesser
der Verheissungen sind, die Israel bewahrt. Christen und Juden werden
fortfahren, dieselbe Schrift zu lesen und ihr einen verschiedenen Sinn zu
geben. Doch werden sie mit zu Boden geneigtem Antlitz den einen Gott
anflehen, dass Er ihnen den Weg zu klaren Begegnungen 6ffne.

46



	Anmerkungen zu zeitgenössischen judenchristlichen Bewegungen

