Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Kann ein Jude in der Kirche seine Identitat bewahren? : Zur Frage der
Inkulturation des Christentums in Israel

Autor: Rufeisen, Oswald Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961254

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KANN EIN JUDE IN DER KIRCHE
SEINE IDENTITAT BEWAHREN?
Zur Frage der Inkulturation des Christentums in Israel

von Oswald Daniel Rufeisen, OCD

Dieser Beitrag enthilt keine wissenschaftlichen Darlegungen eines
Berufstheologen, sondern Gedanken eines Seelsorgers, der wihrend
dreiundzwanzig Jahren pastoraler Arbeit in Israel «Christen hebréischer
Zunge» begegnet ist. Ich versuche, einige Schlussfolgerungen zu ziehen,
die mithelfen sollen, die passende Form einer moglichen Kirche in Israel
zu finden. Diese Suche braucht Zeit zum Studium und zu Gesprichen. Sie
bedarf auch des Wartenkonnens. Ich erinnere mich an ein Gesprach mit
dem Studentenpfarrer der St. Annen-Kirche in Warschau vor meiner
Abreise nach Israel im Jahr 1959. Ich erkldrte ihm den Grund meiner
Reise mit der Hoffnung, «wieder eine hebridische Kirche lebendig zu
sehen.» Darauf antwortete er mir: «Erst vor sechzehn Jahren wurden
500 000 jiidische Menschen dieser Stadt auf die grausamste Weise
vernichtet. Dieses Volk beginnt eben erst, sich selbst wiederzufinden. Es
hat noch keine Identitdt. Man muss ihm Zeit dazu lassen. Du darfst es
nicht schon jetzt vor so schwierige Probleme stellen.» Wie sehr er recht
hatte, habe ich erst in den letzten Jahren festgestellt. Viele sog. Missionare
haben die grundlegenden Fragen bis heute noch nicht verstanden. Immer
wieder werde ich von ausldndischen Priestern und Bischofen gefragt,
wieviele Juden ich schon getauft habe und «ob das Gottesreich wachse ».
Wenn ich dann gestehe, dass ich in den letzten sechzehn Jahren keinen
Juden getauft habe und ich es auch bedauere, dass ich zuvor einige getauft
habe weil sie nicht in Israel geblieben sind, schiitteln sie den Kopf und
figen manchmal hinzu: «Ja, ja, das wussten wir schon im voraus. Mit den
Juden ist nichts zu machen.» Ob mit den Juden etwas «zu machen» ist,
weiss ich nicht. Aber ich habe inzwischen gelernt, meine Augen und
Ohren weit aufzumachen und die Dinge mit grosser Aufmerksamkeit und
Demut zu beobachten und bei ihrer Beurteilung sehr vorsichtig zu sein.
Aufgrund meiner «Neuerziehung» als Konvertit hatte ich mich fiir den
«Reichen» und die «armen Juden» als Empfanger der christlichen
Botschaft gehalten. Denn alles, was die Juden uns zu geben hatten, hatten
wir uns doch schon ldngst von ihnen genommen. Eine solche Einstellung

P. Oswald Daniel Rufeisen ist Mitglied des Karmeliterordens und als Seelsorger in Haifa
tdtig. Adresse : Stella Maris Monastery, P.O.B. 9047, 31090 Haifa / Israel.

24



macht einen Dialog unmdglich. Ich kam aus der vorkonziliaren Kirche,
die sowieso «immer Recht hatte.» Fragen waren da nicht opportun. Das
Volk musste lediglich davon iiberzeugt werden, dass «wir Recht hatten.»

In Israel tut sich, vielleicht zum ersten Mal in der Geschichte, eine
echte Moglichkeit zu einem ruhigen und objektiven Dialog zwischen
Juden und Christen auf. Zwei Voraussetzungen dazu scheinen vorhanden
zu sein oder sind zumindest im Entstehen begriffen: Der Abbau von
Vorurteilen und die Gleichberechtigung als Partner. Der Israeli muss
heute weder unter Antisemitismus leiden noch in der Angst vor Assimi-
lation leben. Er hat mit mir, seinem Dialogpartner, den gleichen Staat,
dieselben aktuellen und brennenden Probleme, eine gemeinsame
Sprache, namlich die hebrdische, und, damit verbunden, eine neue
Kultur. Wir sind uns in unseren Erwartungen, Hoffnungen und Angsten
dhnlich. Ich gehore zwar zur christlichen Minderheit, die weniger als drei
Prozent der Gesamtbevolkerung betrdgt, aber der Israeli ist sich bewusst,
dass ich zu einer grossen Kirche gehore. Das schafft gewissermassen einen
Ausgleich. Der Israeli ist heute der Beschiitzer des Landes und der
Stitten, die mehr als einem Drittel der Menschheit heilig sind. Er mochte
diese Menschen und ihre Religionen kennenlernen. Und er tut dies im
ruhigen Gesprich, ganz im Gegensatz zu den Disputationen vergangener
Jahrhunderte. Die Frage, die mir oft gestellt wird : « Warum bist du Christ
geworden ?», erlebe ich nicht als Vorwurf. Sie ist Teil eines Gesprichs
unter Briidern, die sich lange nicht gesehen haben und nun mehr
voneinander wissen moéchten.

Zu den objektiven Bedingungen und Schwierigkeiten des Dialogs
gehort die Semantik. Ich spreche die Sprache der Kirche und sie sprechen
die Sprache der Synagoge. Auch auf den «aufgeklirten» Israeli macht sich
natiirlich der Einfluss der zweitausendjahrigen Geschichte seines Volkes
bemerkbar. Sogar derjenige, der sich als Atheist bezeichnet, spricht mit
dem Christen die Sprache der Juden. Das beiderseitige Erbe kann sich
leicht als historischer, psychologischer und intellektuell-konzeptioneller
Ballast dem Dialog in den Weg stellen, wenn damit nicht sorgféltig und
bewusst umgegangen wird. Beide Seiten sind sich bewusst, dass sie aus der
gleichen Quelle schopfen. Die Gefahr bleibt aber bestehen, dass sie sich
als ausschliessliche Erben, als «verus Israel» betrachten. Der Jude vergisst
leicht, oder er weiss es nicht, dass das heutige Judentum mit dem
Judentum der Zeit Jesu bzw. des Zweiten Tempels, nicht mehr identisch
ist. Damals gab es ein pluralistisches Judentum, von dem wir heute nur
noch wenige Richtungen kennen. Aber nur wenige befassen sich mit der
Frage, was diese unterschiedlichen Gruppen nicht bloss zu einem Volk,
sondern auch zu einer religidsen Gemeinschaft gemacht hat. Ich vermute,

23



es war das Bewusstsein der Zugehorigkeit zum Bund, den Gott mit seinem
Volk geschlossen hat, das, iiber alle Unterschiede hinweg, diese Gemein-
samkeit gestiftet hat. Die verschiedenen Wege innerhalb des Judentum zur
Zeit des Zweiten Tempels sind der Ausdruck unterschiedlicher Ant-
worten auf die Einladung Gottes, am Bund durch einen konkreten Dienst
(avoda) teilzunehmen. Das heutige Judentum ist eine Weiterentwicklung
der pharisdischen Richtung. Der durchschnittliche Israeli hat es mit dieser
Form des Judentums oft nicht leicht. Vieles findet er anachronistisch und
den Verhiltnissen, in denen er lebt, nicht mehr entsprechend. Viele
Israeli, wohl die meisten, triumen von einem Weg zuriick zur Pluralitét.
Sie stehen damit vor einem Dilemma: Die Treue zur Vergangenheit, die
von der Diaspora gepréagt ist, steht dem Verlangen nach neuen Formen
gegeniiber, die dem Staat als Garanten der Zukunft und der weiteren
Existenz ein normales Funktionieren erméglichen sollen.

Die erste Kirche muss als Entwicklung im Rahmen des damaligen
Judentums gesehen werden. Und zwar war die «Kirche aus der Beschnei-
dung» eine wirkliche Kirche, eine Kirche von Juden, die die Gebote des
Judentums weiter bewahrt und beobachtet haben und deshalb auf
judische Weise Christen waren. So wie das Judentum auf unterschiedliche
Weise Antwort auf die Einladung Gottes in den Bund gab, so war auch die
Urkirche eine Gemeinschaft des Bundes, und zwar des «Neuen Bundes»
(vgl. Mt. 26,28). Der Begriff ist missverstindlich. Aufgrund neuerer
exegetischer Erkenntnisse ist die «berit chadascha» nicht der «Neue
Bund» im absoluten Sinne, sondern der «erneuerte Bund», der den friiher
geschlossenen nicht ausser Kraft setzt, sondern bekriftigt. Die Kirchen
des «Neuen Bundes» haben das Mysterium Jesus von Nazareth auf
verschiedene Weise erlebt und verstanden. Das mag zum Teil mit ihrer
Herkunft aus den verschiedenen Gruppen des Judentums herriihren und
héngt auch mit den charismatischen Personlichkeiten zusammen, die
diese Gemeinden geprigt haben. Auf diese Weise sind ja auch die
verschiedenen Schriften und Christologien entstanden. Trotz allem
miissen wir, analog zum Judentum, von einer Gemeinschaft bzw. Kirche
sprechen.

Paulus, der in Christus die Trennwand zwischen Juden und Christen
niedergerissen sah (vgl. Eph. 2,14-15), hat das Evangelium den «Vélkern»
auf die ihnen entsprechende Weise verkiindet. Aber er hat dabei immer
ein besondere Liebe zur Gemeinde in Jerusalem gezeigt und nichts war
ihm so wichtig wie der Handschlag der «Sédulen» dieser Gemeinde (vgl.
Gal. 2,9), die damit seine Berufung unterstiitzten und legitimierten. Paulus
blieb dem pluralistischen Denken des Judentums treu, indem er anderen,
nicht von ihm geprigten christlichen Gemeinden das Recht zubilligte,

26



nach ihren Uberzeugungen und Uberlieferungen Gott in Christus zu
dienen. Aber auch vom Judentum selbst wollte sich Paulus nicht getrennt
wissen, wie etwa die Beschneidung an Timotheus (Apg. 16,3) und seine
Teilnahme am Tempelkult (Apg. 21,26ff) u.a. zeigen.

Die «Kirche aus den Heiden», wie sie aus der Missionstitigkeit des
Paulus und anderer entstand, blieb dem Mutterschoss des Judentums
durch die Urkirche in Jerusalem verbunden. So kann man schlussfolgernd
sagen, dass die Kirche — auch heute — zwei «Miitter» hat: Die «mater
ecclesiae» (das Judentum) und die «ecclesia mater» (die jiidische Ur-
kirche). Die Kirche als « Tochter» dieser beiden «Miitter» blieb solange
eins als sie als die Grosskirche («megale ekklesia») mit dem Judentum
durch das Judenchristentum im Kontakt blieb.

Eine einformige Kirche lag den Absichten der ersten Christen fern. Sie
lebten in Gemeinden, die in stdndiger Entwicklung und Anpassung
vorwirtsschritten, und zwar in immerwihrender Verpflichtung und Neu-
ausrichtung auf die Quellen der Schrift und der ersten christlichen
Uberlieferungen. Durch die Quellen haben sie ihre Einheit immer wieder
gefunden, trotz aller Unterschiede ihrer jeweiligen Inkulturation. Eine
Folge dieses Inkulturationsprozesses bestand darin, dass sich im grie-
chischen Christentum der Schwerpunkt des christlichen Weges auf eine
prizise Definition der Wahrheit, und im romischen Bereich auf die Frage
nach Struktur und Organisation der Kirche verschoben hat. Die Tragodie
der Kirche begann in dem Augenblick, in dem das Prinzip «Leben und
leben lassen» nicht mehr Leitmotiv des Zusammenlebens blieb. Und dies
aufgrund einer Festlegung auf die eigene philosophische, theologische
und organisatorische Einstellung, wonach durch dogmatische Ver-
ordnungen alle damaligen und zukiinftigen Christen auf die gleiche Form
des Glaubens verpflichtet werden sollten. Und so geschah es, dass der
judische Glaube der Urkirche an den liebenden Gott, der den Menschen
sucht und fiir ihn als Partner in einem Abenteuer der Liebe alles tut, in
eine neue, fremde Form des Glaubens umgewandelt wurde, indem philo-
sophischen Begriffen eine gottliche Autoritidt zugeschrieben wurde.
Einen Hohepunkt dieser Entwicklung finden wir im Konzil von Trient, wo
den Konzilsvitern zwei Biicher als gleichwertige Wegweiser vorgelegt
wurden : die Vulgata und die Summa Theologica des Thomas von Aquin.

Das sind fiir mich nicht rein theoretische oder historische Uber-
legungen. Hier liegen die Griinde fiir unsere Schwierigkeiten im Dialog.
Wir sprechen verschiedene Sprachen, und ich muss gestehen, dass ich in
der gegenwirtigen Situation der Kirche keine Losung dieses Problems
sehe. Erhellend kann vielleicht der Ausspruch eines Professors der

27



Hebriischen Universitit in Jerusalem wirken: «In dem Augenblick als
Rom getauft wurde, begannen zwei wichtige historische Prozesse: Rom
wurde christlich, aber das Christentum wurde rémisch.» Der Satz weist in
die Richtung der Problematik, die Martin Buber die «Zwei Glaubens-
weisen» genannt hat, d.h. die Spannung zwischen dem Weg als « Tun» im
Judentum und dem Weg als «Glaube» im Christentum. Buber hat aber
m.E. zu wenig gesehen, dass auch in der Urkirche der Schwerpunkt des
Weges auf dem Tun lag. Am Anfang waren die Glaubensweisen nicht
verschieden. Erst in einer zweiten Phase wollte man genau erkliren, «wie
es eigentlich mit Christus war». In der Auseinandersetzung mit den
Hiretikern und auf der Suche nach dem «rechten Glauben» sind dann
dogmatisierende Erkldrungen entstanden, die den urspriinglichen Plura-
lismus nicht mehr zu dulden imstande waren. Und dies, wohlgemerkt, im
Bestreben, die «Einheit im Glauben» herzustellen. Aber dieser «Glaube»
war nicht mehr der Glaube der jidischen Urkirche. Diese wurde immer
mehr zu einem Storfaktor, der schlussendlich gédnzlich eliminiert wurde,
u.a. durch Dekrete der christlichen Kaiser. Was den «Verbesserern» der
Schrift bis zum vierten Jahrhundert nicht gelungen ist, nimlich die durch
das Judenchristentum hervorgerufenen Widerspriiche in der Schrift
auszumerzen, ist den dkumenischen Konzilien «gelungen». Der Heilsweg
bestand jetzt nicht mehr im Tun der Liebe, sondern im orthodoxen, d.h.
rechtglaubigen Wissen, liber Gott und seinen Gesandten. Wihrend es im
Evangelium noch hiess: «Herr, was soll ich tun, um das Himmelreich zu
erlangen ?» (Luk. 10,25), stand jetzt im grossen Credo des flinften Jahr-
hunderts als Antwort auf diese Frage: «Si quis vult salvus esse, fidem
catholicam ante omnia teneat.» Was zur Einheit aller Christen fiihren
sollte, fiihrte zur Trennung bis auf den heutigen Tag. Die pragmatisch
gemeinte Kontroverse zwischen «Gesetz» und «Evangelium» bei Paulus
wurde zu einem geradezu manichédischen Gegensatzpaar emporstilisiert.
Jesus wurde damit endgiiltig aus dem jiidischen Rahmen herausgelost.
Jetzt war «alles neu». Die Kontinuitit der Heilsgeschichte war unter-
brochen.

«Jede neue Inkulturation muss in Jerusalem beginnen. »
(F. Rossi de Gasperis.)

Wenn der Papst bei seinem Frankreichbesuch gesagt hat: «Die Kirche
atmet mit zwei Lungen, mit der der Ostlichen und der der westlichen
Kirche», so kann er damit unmdoglich die ganze Kirche gemeint haben.
Der Dialog mit den Juden ist in diesen Satz nicht einbezogen. Er
«vergisstr», dass die Kirche aus dem Judentum stammt.

28



Eine zukiinftige Kirche von Judenchristen in Israel wird zwar eins sein
mit der Weltkirche, aber sie wird mit ihrer eigenen Lunge atmen, um so
allen anderen Kirchen, der griechischen, der romischen, der afrika-
nischen, siidamerikanischen und asiatischen, erst wieder einmal das
Atmen beizubringen. Die verschiedenen Ortskirchen miissen wieder
lernen, mit den beiden Lungen zu atmen, mit denen die frithen Kirchen
geatmet haben : mit der jiidischen Urkirche und mit dem Volk, in das die
christliche Botschaft inkulturiert wurde. Auf dem Flug von Tel Aviv nach
Rom zur feierlichen Einfiihrung des Papstes sagte mir ein Bischof aus
Ghana nach einem ldngeren Gespriach: «Ja, es stimmt, unsere Kirchen
sind nicht afrikanisch.» Und eine Gruppe von japanischen Ordens-
schwestern, darunter zwolf Generaloberinnen japanischer Kongrega-
tionen, die ich wihrend zehn Tagen durch Israel fiihren durfte, erklirten
am Ende ihrer Reise: «Wir sind hierher gekommen, um den Weg zur
Japanisierung der Kirche zu suchen. Wir konnen die europiische Art
Kirche zu sein nicht auf japanische Verhiltnisse libertragen.»

Die beiden grossen Problemkreise der heutigen Kirche, Mission und
Oekumene, konnen u.a. dadurch angegangen werden, dass der Weg
zuriickverfolgt wird bis zu dem Punkt, an dem die verschiedenen Orts-
kirchen ausserhalb des Judentums begonnen haben, mit der «zweiten
Lunge» zu atmen. Wahrscheinlich ist das schon bei Paulus passiert. Aber
damals scheint die Kirche noch in der Lage gewesen zu sein, mehr als nur
eine oberflichliche Finheit zu leben, m.E. gerade wegen ihrer Veran-
kerung im Judentum iiber die Briicke der Urgemeinde von Jerusalem. Bei
dieser Riickschau, die um der Zukunft der Kirche willen geschehen soll,
kann es andererseits nicht darum gehen, alles, was «darnach» gekommen
ist, zu ignorieren oder gar durchzustreichen, sondern es muss ein
Lernprozess in Gang kommen, der die spéteren Entwicklungen in der
Kirche als Inkulturationsvorgang interpretiert. Die letzte grosse Schuld
der Christen den Juden gegeniiber besteht in der Welle von Missionaren,
die den Staat Israel in den dreiunddreissig Jahren seiner Existenz
iiberflutet haben, um den Juden «das Heil zu bringen.» Das Christentum
in Israel reproduziert auf diese Weise nur die Probleme der verschiedenen
Herkunftskirchen in Europa und Amerika. Miissen wir in diesem Land alle
Tragodien der Christenheit auch noch auf uns nehmen, oder sollen wir
uns von allem Anfang an abgrenzen oder an dem Phidnomen verschie-
dener missionarischer Gruppen achtlos voriibergehen, da es dabei nicht
um unsere Probleme geht, sondern um Fragen, die sich anderswo
abgespielt haben und zum Teil immer noch abspielen?

Die Weltkirche ist auf einen neuen, lebendigen Kontakt zu ihren
Quellen dringend angewiesen. Zu Beginn des Konzils hat Karl Barth Papst

2



Johannes XXIII. gefragt: «Es ist sicher gut, dass wir miteinander
sprechen. Aber glauben Sie nicht, dass, solange die Juden nicht am
Gespriach teilnehmen, es ein Gesprich unter Heiden bleibt ?» Diese stark
zugespitzte Formulierung kann geeignet sein, eine lange vergessene
Wabhrheit wieder ans Licht zu bringen. Der lebendige Kontakt zu den
Quellen wird wohl nicht dadurch herzustellen zu sein, dass in Israel eine
katholische, orthodoxe, anglikanische, lutherische oder presbyterianische
Kirche entsteht. Alle bisherigen Versuche gehen ja in diese Richtung. Das
Ergebnis besteht darin, dass noch einige verkriippelte Kirchen mehr in die
Welt gesetzt werden, die keine Lungen zum Atmen haben. Davon ist auch
meine eigene, die romisch-katholische Kirche, nicht ausgenommen.
Moglicherweise werden wir im Dialog mit den Juden im Lande Israel den
Weg zu einer Kirche finden, die wieder mit beiden Lungen atmet. Dieser
Weg miisste auch frei sein von blosser Nachahmung und Doktrinarismus.
Das Gespriach wird fiir mich einfacher und gel6ster, wenn ich nicht
derjenige bin, der alles weiss und den richtigen Weg hat, sondern einer,
der zwar von der Quelle trinkt und gliicklich dariiber ist, dass er einen
Schatz gefunden hat, und trotzdem auf der Suche bleibt. Diese Suche ist
der Ausdruck einer Entwurzelung, die ich mit vielen Juden teile. Nach
einem Vortrag wurde ich gefragt: « Wenn du wéhrend der Verfolgung
Gott gesucht hast, um eine Antwort auf die Shoa (Holocaust) zu finden,
konntest du ihn nicht im Judentum finden ?» Und ein anderer bemerkte :
«Wenn du Durst hast, trinkst du aus der Quelle und nicht aus dem Fluss,
der der Quelle entstrémt.» Ich antwortete mit einer Frage: «Bist du
sicher, dass das heutige Judentum noch die Quelle ist? Vielleicht sind
beide, Judentum und Christentum, Fliisse, die der gleichen Quelle
entstrdmen.» Bei einer anderen Begegnung sagte ich, die Worte des
Paulus paraphrasierend : « Wir sind am Suchen und ihr seid es auch. Alle
haben gesiindigt und ermangeln der Ehre vor Gott. (vgl. Rém. 3,23). Wir
Christen wollten zu genau wissen, wer Gott und seine Werke auf Erden
sind. Und ihr Juden wolltet zu genau wissen, welche Werke man tun
muss, um Gott zu gefallen. Jetzt stecken wir beide in der Sackgasse.» Eine
solche Art zu reden ist dem durchschnittlichen Israeli verstdndlich. Er ist
sich bewusst, dass die Religion seiner Viter der Einheit des Volkes gedient
hat und dass deshalb die Vorschriften auch so genau wie moglich sein
mussten. Aber die Anderung der dusseren Umstinde haben es mit sich
gebracht, dass man nur noch schwer danach leben kann. Die Juden und
Israeli wollen jedoch leben ! Die Sorge ist gross, dass diese Notwendigkeit
und dieser Wille zum Leben die Einheit des Volkes zerstort.

Ich selbst werde auf diesem Hintergrund auch besser verstanden, wenn
ich erklidre, warum ich es als jiidischer Christ in Israel schwer habe. Nicht

30



weil mir die Juden das Leben schwer machen, sondern weil die Christen
um ihrer «Einheit» willen die Schriften mit verpflichtenden Glaubens-
prinzipien derart ergénzt haben, dass dabei die Schrift selbst verdunkelt
wurde. Und heute, wo ich als Christ wieder mitten im jiidischen Volk
leben kann und ich die Sprache und Gedankengédnge der damaligen
Erklarer nicht mehr verstehen oder nicht mehr brauchen kann, steigen in
mir dhnliche Fragen auf wie bei einem Juden, mochte doch auch ich nicht
die Einheit meiner Glaubensgemeinschaft, der Kirche, zerstdren. Ist
dieses Bedenken jedoch eine tragfdhige Basis fiir die Einheit der Christen ?
Oder ist diese Einheit nicht vielmehr im «Neuen Bund» durch Christus
begriindet ?

Juden und Christen in Israel, die auf der Suche sind, stehen vor dhnlich
gelagerten Problemen, weil ihnen das Bediirfnis gemeinsam ist, zu den
Quellen zuriickzukehren. Daraus erwichst auch die Bereitschaft, sich
gegenseitig zu helfen.

Vorstehende Uberlegungen sind meine personlichen Einsichten.
Andere Christen sind im gleichen Raum auf der Suche, z.T. auch in ganz
anderen Richtungen. Uns allen gemeinsam ist jedoch die Hoffnung, die
Verwurzelung der Kirche in ihr urspriingliches historisch-natiirliches
Milieu wiederzufinden.

3



	Kann ein Jude in der Kirche seine Identität bewahren? : Zur Frage der Inkulturation des Christentums in Israel

