
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Kann ein Jude in der Kirche seine Identität bewahren? : Zur Frage der
Inkulturation des Christentums in Israel

Autor: Rufeisen, Oswald Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KANN EIN JUDE IN DER KIRCHE
SEINE IDENTITÄT BEWAHREN?

Zur Frage der Inkulturation des Christentums in Israel

von Oswald Daniel Rufeisen, OCD

Dieser Beitrag enthält keine wissenschaftlichen Darlegungen eines

Berufstheologen, sondern Gedanken eines Seelsorgers, der während
dreiundzwanzig Jahren pastoraler Arbeit in Israel «Christen hebräischer
Zunge» begegnet ist. Ich versuche, einige Schlussfolgerungen zu ziehen,
die mithelfen sollen, die passende Form einer möglichen Kirche in Israel
zu finden. Diese Suche braucht Zeit zum Studium und zu Gesprächen. Sie
bedarf auch des Wartenkönnens. Ich erinnere mich an ein Gespräch mit
dem Studentenpfarrer der St. Annen-Kirche in Warschau vor meiner
Abreise nach Israel im Jahr 1959. Ich erklärte ihm den Grund meiner
Reise mit der Hoffnung, «wieder eine hebräische Kirche lebendig zu
sehen.» Darauf antwortete er mir: «Erst vor sechzehn Jahren wurden
500 000 jüdische Menschen dieser Stadt auf die grausamste Weise
vernichtet. Dieses Volk beginnt eben erst, sich selbst wiederzufinden. Es
hat noch keine Identität. Man muss ihm Zeit dazu lassen. Du darfst es

nicht schon jetzt vor so schwierige Probleme stellen.» Wie sehr er recht
hatte, habe ich erst in den letzten Jahren festgestellt. Viele sog. Missionare
haben die grundlegenden Fragen bis heute noch nicht verstanden. Immer
wieder werde ich von ausländischen Priestern und Bischöfen gefragt,
wieviele Juden ich schon getauft habe und «ob das Gottesreich wachse».
Wenn ich dann gestehe, dass ich in den letzten sechzehn Jahren keinen
Juden getauft habe und ich es auch bedauere, dass ich zuvor einige getauft
habe weil sie nicht in Israel geblieben sind, schütteln sie den Kopf und
fügen manchmal hinzu : «Ja, ja, das wussten wir schon im voraus. Mit den
Juden ist nichts zu machen.» Ob mit den Juden etwas «zu machen» ist,
weiss ich nicht. Aber ich habe inzwischen gelernt, meine Augen und
Ohren weit aufzumachen und die Dinge mit grosser Aufmerksamkeit und
Demut zu beobachten und bei ihrer Beurteilung sehr vorsichtig zu sein.

Aufgrund meiner «Neuerziehung» als Konvertit hatte ich mich für den
«Reichen» und die «armen Juden» als Empfänger der christlichen
Botschaft gehalten. Denn alles, was die Juden uns zu geben hatten, hatten
wir uns doch schon längst von ihnen genommen. Eine solche Einstellung

P. Oswald Daniel Rufeisen ist Mitglied des Karmeliterordens und als Seelsorger in Haifa
tätig. Adresse : Stella Maris Monastery, P.O.B. 9047, 31090 Haifa / Israel.

24



macht einen Dialog unmöglich. Ich kam aus der vorkonziliaren Kirche,
die sowieso «immer Recht hatte.» Fragen waren da nicht opportun. Das
Volk musste lediglich davon überzeugt werden, dass «wir Recht hatten.»

In Israel tut sich, vielleicht zum ersten Mal in der Geschichte, eine
echte Möglichkeit zu einem ruhigen und objektiven Dialog zwischen
Juden und Christen auf. Zwei Voraussetzungen dazu scheinen vorhanden
zu sein oder sind zumindest im Entstehen begriffen: Der Abbau von
Vorurteilen und die Gleichberechtigung als Partner. Der Israeli muss
heute weder unter Antisemitismus leiden noch in der Angst vor Assimilation

leben. Er hat mit mir, seinem Dialogpartner, den gleichen Staat,
dieselben aktuellen und brennenden Probleme, eine gemeinsame
Sprache, nämlich die hebräische, und, damit verbunden, eine neue
Kultur. Wir sind uns in unseren Erwartungen, Hoffnungen und Ängsten
ähnlich. Ich gehöre zwar zur christlichen Minderheit, die weniger als drei
Prozent der Gesamtbevölkerung beträgt, aber der Israeli ist sich bewusst,
dass ich zu einer grossen Kirche gehöre. Das schafft gewissermassen einen
Ausgleich. Der Israeli ist heute der Beschützer des Landes und der
Stätten, die mehr als einem Drittel der Menschheit heilig sind. Er möchte
diese Menschen und ihre Religionen kennenlernen. Und er tut dies im
ruhigen Gespräch, ganz im Gegensatz zu den Disputationen vergangener
Jahrhunderte. Die Frage, die mir oft gestellt wird : «Warum bist du Christ
geworden?», erlebe ich nicht als Vorwurf. Sie ist Teil eines Gesprächs
unter Brüdern, die sich lange nicht gesehen haben und nun mehr
voneinander wissen möchten.

Zu den objektiven Bedingungen und Schwierigkeiten des Dialogs
gehört die Semantik. Ich spreche die Sprache der Kirche und sie sprechen
die Sprache der Synagoge. Auch auf den «aufgeklärten» Israeli macht sich
natürlich der Einfluss der zweitausendjährigen Geschichte seines Volkes
bemerkbar. Sogar derjenige, der sich als Atheist bezeichnet, spricht mit
dem Christen die Sprache der Juden. Das beiderseitige Erbe kann sich
leicht als historischer, psychologischer und intellektuell-konzeptioneller
Ballast dem Dialog in den Weg stellen, wenn damit nicht sorgfältig und
bewusst umgegangen wird. Beide Seiten sind sich bewusst, dass sie aus der
gleichen Quelle schöpfen. Die Gefahr bleibt aber bestehen, dass sie sich
als ausschliessliche Erben, als «verus Israel» betrachten. Der Jude vergisst
leicht, oder er weiss es nicht, dass das heutige Judentum mit dem
Judentum der Zeit Jesu bzw. des Zweiten Tempels, nicht mehr identisch
ist. Damals gab es ein pluralistisches Judentum, von dem wir heute nur
noch wenige Richtungen kennen. Aber nur wenige befassen sich mit der
Frage, was diese unterschiedlichen Gruppen nicht bloss zu einem Volk,
sondern auch zu einer religiösen Gemeinschaft gemacht hat. Ich vermute,

25



es war das Bewusstsein der Zugehörigkeit zum Bund, den Gott mit seinem
Volk geschlossen hat, das, über alle Unterschiede hinweg, diese Gemeinsamkeit

gestiftet hat. Die verschiedenen Wege innerhalb des Judentum zur
Zeit des Zweiten Tempels sind der Ausdruck unterschiedlicher
Antworten auf die Einladung Gottes, am Bund durch einen konkreten Dienst
(avoda) teilzunehmen. Das heutige Judentum ist eine Weiterentwicklung
der pharisäischen Richtung. Der durchschnittliche Israeli hat es mit dieser
Form des Judentums oft nicht leicht. Vieles findet er anachronistisch und
den Verhältnissen, in denen er lebt, nicht mehr entsprechend. Viele
Israeli, wohl die meisten, träumen von einem Weg zurück zur Pluralität.
Sie stehen damit vor einem Dilemma: Die Treue zur Vergangenheit, die
von der Diaspora geprägt ist, steht dem Verlangen nach neuen Formen
gegenüber, die dem Staat als Garanten der Zukunft und der weiteren
Existenz ein normales Funktionieren ermöglichen sollen.

Die erste Kirche muss als Entwicklung im Rahmen des damaligen
Judentums gesehen werden. Und zwar war die «Kirche aus der Beschneidung»

eine wirkliche Kirche, eine Kirche von Juden, die die Gebote des
Judentums weiter bewahrt und beobachtet haben und deshalb auf
jüdische Weise Christen waren. So wie das Judentum auf unterschiedliche
Weise Antwort auf die Einladung Gottes in den Bund gab, so war auch die
Urkirche eine Gemeinschaft des Bundes, und zwar des «Neuen Bundes»
(vgl. Mt. 26,28). Der Begriff ist missverständlich. Aufgrund neuerer
exegetischer Erkenntnisse ist die «berit chadascha» nicht der «Neue
Bund» im absoluten Sinne, sondern der «erneuerte Bund», der den früher
geschlossenen nicht ausser Kraft setzt, sondern bekräftigt. Die Kirchen
des «Neuen Bundes» haben das Mysterium Jesus von Nazareth auf
verschiedene Weise erlebt und verstanden. Das mag zum Teil mit ihrer
Herkunft aus den verschiedenen Gruppen des Judentums herrühren und
hängt auch mit den charismatischen Persönlichkeiten zusammen, die
diese Gemeinden geprägt haben. Auf diese Weise sind ja auch die
verschiedenen Schriften und Christologien entstanden. Trotz allem
müssen wir, analog zum Judentum, von einer Gemeinschaft bzw. Kirche
sprechen.

Paulus, der in Christus die Trennwand zwischen Juden und Christen
niedergerissen sah (vgl. Eph. 2,14-15), hat das Evangelium den «Völkern»
auf die ihnen entsprechende Weise verkündet. Aber er hat dabei immer
ein besondere Liebe zur Gemeinde in Jerusalem gezeigt und nichts war
ihm so wichtig wie der Handschlag der «Säulen» dieser Gemeinde (vgl.
Gal. 2,9), die damit seine Berufung unterstützten und legitimierten. Paulus
blieb dem pluralistischen Denken des Judentums treu, indem er anderen,
nicht von ihm geprägten christlichen Gemeinden das Recht zubilligte,

26



nach ihren Überzeugungen und Überlieferungen Gott in Christus zu
dienen. Aber auch vom Judentum selbst wollte sich Paulus nicht getrennt
wissen, wie etwa die Beschneidung an Timotheus (Apg. 16,3) und seine
Teilnahme am Tempelkult (Apg. 21,26ff) u.a. zeigen.

Die «Kirche aus den Heiden», wie sie aus der Missionstätigkeit des
Paulus und anderer entstand, blieb dem Mutterschoss des Judentums
durch die Urkirche in Jerusalem verbunden. So kann man schlussfolgernd
sagen, dass die Kirche — auch heute — zwei «Mütter» hat: Die «mater
ecclesiae» (das Judentum) und die «ecclesia mater» (die jüdische
Urkirche). Die Kirche als «Tochter» dieser beiden «Mütter» blieb solange
eins als sie als die Grosskirche («megale ekklesia») mit dem Judentum
durch das Judenchristentum im Kontakt blieb.

Eine einförmige Kirche lag den Absichten der ersten Christen fern. Sie
lebten in Gemeinden, die in ständiger Entwicklung und Anpassung
vorwärtsschritten, und zwar in immerwährender Verpflichtung und
Neuausrichtung auf die Quellen der Schrift und der ersten christlichen
Überlieferungen. Durch die Quellen haben sie ihre Einheit immer wieder
gefunden, trotz aller Unterschiede ihrer jeweiligen Inkulturation. Eine
Folge dieses Inkulturationsprozesses bestand darin, dass sich im
griechischen Christentum der Schwerpunkt des christlichen Weges auf eine
präzise Definition der Wahrheit, und im römischen Bereich auf die Frage
nach Struktur und Organisation der Kirche verschoben hat. Die Tragödie
der Kirche begann in dem Augenblick, in dem das Prinzip «Leben und
leben lassen» nicht mehr Leitmotiv des Zusammenlebens blieb. Und dies
aufgrund einer Festlegung auf die eigene philosophische, theologische
und organisatorische Einstellung, wonach durch dogmatische
Verordnungen alle damaligen und zukünftigen Christen auf die gleiche Form
des Glaubens verpflichtet werden sollten. Und so geschah es, dass der
jüdische Glaube der Urkirche an den liebenden Gott, der den Menschen
sucht und für ihn als Partner in einem Abenteuer der Liebe alles tut, in
eine neue, fremde Form des Glaubens umgewandelt wurde, indem
philosophischen Begriffen eine göttliche Autorität zugeschrieben wurde.
Einen Höhepunkt dieser Entwicklung finden wir im Konzil von Trient, wo
den Konzilsvätern zwei Bücher als gleichwertige Wegweiser vorgelegt
wurden : die Vulgata und die Summa Theologica des Thomas von Aquin.

Das sind für mich nicht rein theoretische oder historische
Überlegungen. Hier liegen die Gründe für unsere Schwierigkeiten im Dialog.
Wir sprechen verschiedene Sprachen, und ich muss gestehen, dass ich in
der gegenwärtigen Situation der Kirche keine Lösung dieses Problems
sehe. Erhellend kann vielleicht der Ausspruch eines Professors der

27



Hebräischen Universität in Jerusalem wirken: «In dem Augenblick als
Rom getauft wurde, begannen zwei wichtige historische Prozesse: Rom
wurde christlich, aber das Christentum wurde römisch.» Der Satz weist in
die Richtung der Problematik, die Martin Buber die «Zwei Glaubensweisen»

genannt hat, d.h. die Spannung zwischen dem Weg als «Tun» im
Judentum und dem Weg als «Glaube» im Christentum. Buber hat aber
m.E. zu wenig gesehen, dass auch in der Urkirche der Schwerpunkt des

Weges auf dem Tun lag. Am Anfang waren die Glaubensweisen nicht
verschieden. Erst in einer zweiten Phase wollte man genau erklären, «wie
es eigentlich mit Christus war». In der Auseinandersetzung mit den
Häretikern und auf der Suche nach dem «rechten Glauben» sind dann
dogmatisierende Erklärungen entstanden, die den ursprünglichen
Pluralismus nicht mehr zu dulden imstande waren. Und dies, wohlgemerkt, im
Bestreben, die «Einheit im Glauben» herzustellen. Aber dieser «Glaube»
war nicht mehr der Glaube der jüdischen Urkirche. Diese wurde immer
mehr zu einem Störfaktor, der schlussendlich gänzlich eliminiert wurde,
u.a. durch Dekrete der christlichen Kaiser. Was den «Verbesserern» der
Schrift bis zum vierten Jahrhundert nicht gelungen ist, nämlich die durch
das Judenchristentum hervorgerufenen Widersprüche in der Schrift
auszumerzen, ist den ökumenischen Konzilien «gelungen». Der Heilsweg
bestand jetzt nicht mehr im Tun der Liebe, sondern im orthodoxen, d.h.
rechtgläubigen Wissen, über Gott und seinen Gesandten. Während es im
Evangelium noch hiess: «Herr, was soll ich tun, um das Himmelreich zu
erlangen?» (Luk. 10,25), stand jetzt im grossen Credo des fünften
Jahrhunderts als Antwort auf diese Frage: «Si quis vult salvus esse, fidem
catholicam ante omnia teneat.» Was zur Einheit aller Christen führen
sollte, führte zur Trennung bis auf den heutigen Tag. Die pragmatisch
gemeinte Kontroverse zwischen «Gesetz» und «Evangelium» bei Paulus
wurde zu einem geradezu manichäischen Gegensatzpaar emporstilisiert.
Jesus wurde damit endgültig aus dem jüdischen Rahmen herausgelöst.
Jetzt war «alles neu». Die Kontinuität der Heilsgeschichte war
unterbrochen.

«Jede neue Inkulturation muss in Jerusalem beginnen.»
(F. Rossi de Gasperis.j

Wenn der Papst bei seinem Frankreichbesuch gesagt hat : «Die Kirche
atmet mit zwei Lungen, mit der der östlichen und der der westlichen
Kirche», so kann er damit unmöglich die ganze Kirche gemeint haben.
Der Dialog mit den Juden ist in diesen Satz nicht einbezogen. Er
«vergisst», dass die Kirche aus dem Judentum stammt.

28



Eine zukünftige Kirche von Judenchristen in Israel wird zwar eins sein
mit der Weltkirche, aber sie wird mit ihrer eigenen Lunge atmen, um so
allen anderen Kirchen, der griechischen, der römischen, der
afrikanischen, südamerikanischen und asiatischen, erst wieder einmal das
Atmen beizubringen. Die verschiedenen Ortskirchen müssen wieder
lernen, mit den beiden Lungen zu atmen, mit denen die frühen Kirchen
geatmet haben : mit der jüdischen Urkirche und mit dem Volk, in das die
christliche Botschaft inkulturiert wurde. Auf dem Flug von Tel Aviv nach
Rom zur feierlichen Einführung des Papstes sagte mir ein Bischof aus
Ghana nach einem längeren Gespräch: «Ja, es stimmt, unsere Kirchen
sind nicht afrikanisch.» Und eine Gruppe von japanischen
Ordensschwestern, darunter zwölf Generaloberinnen japanischer Kongregationen,

die ich während zehn Tagen durch Israel führen durfte, erklärten
am Ende ihrer Reise : «Wir sind hierher gekommen, um den Weg zur
Japanisierung der Kirche zu suchen. Wir können die europäische Art
Kirche zu sein nicht auf japanische Verhältnisse übertragen.»

Die beiden grossen Problemkreise der heutigen Kirche, Mission und
Oekumene, können u.a. dadurch angegangen werden, dass der Weg
zurückverfolgt wird bis zu dem Punkt, an dem die verschiedenen
Ortskirchen ausserhalb des Judentums begonnen haben, mit der «zweiten
Lunge» zu atmen. Wahrscheinlich ist das schon bei Paulus passiert. Aber
damals scheint die Kirche noch in der Lage gewesen zu sein, mehr als nur
eine oberflächliche Einheit zu leben, m.E. gerade wegen ihrer
Verankerung im Judentum über die Brücke der Urgemeinde von Jerusalem. Bei
dieser Rückschau, die um der Zukunft der Kirche willen geschehen soll,
kann es andererseits nicht darum gehen, alles, was «darnach» gekommen
ist, zu ignorieren oder gar durchzustreichen, sondern es muss ein
Lernprozess in Gang kommen, der die späteren Entwicklungen in der
Kirche als Inkulturationsvorgang interpretiert. Die letzte grosse Schuld
der Christen den Juden gegenüber besteht in der Welle von Missionaren,
die den Staat Israel in den dreiunddreissig Jahren seiner Existenz
überflutet haben, um den Juden «das Heil zu bringen.» Das Christentum
in Israel reproduziert auf diese Weise nur die Probleme der verschiedenen
Herkunftskirchen in Europa und Amerika. Müssen wir in diesem Land alle
Tragödien der Christenheit auch noch auf uns nehmen, oder sollen wir
uns von allem Anfang an abgrenzen oder an dem Phänomen verschiedener

missionarischer Gruppen achtlos vorübergehen, da es dabei nicht
um unsere Probleme geht, sondern um Fragen, die sich anderswo
abgespielt haben und zum Teil immer noch abspielen?

Die Weltkirche ist auf einen neuen, lebendigen Kontakt zu ihren
Quellen dringend angewiesen. Zu Beginn des Konzils hat Karl Barth Papst

29



Johannes XXIII. gefragt: «Es ist sicher gut, dass wir miteinander
sprechen. Aber glauben Sie nicht, dass, solange die Juden nicht am
Gespräch teilnehmen, es ein Gespräch unter Heiden bleibt?» Diese stark
zugespitzte Formulierung kann geeignet sein, eine lange vergessene
Wahrheit wieder ans Licht zu bringen. Der lebendige Kontakt zu den
Quellen wird wohl nicht dadurch herzustellen zu sein, dass in Israel eine
katholische, orthodoxe, anglikanische, lutherische oder presbyterianische
Kirche entsteht. Alle bisherigen Versuche gehen ja in diese Richtung. Das
Ergebnis besteht darin, dass noch einige verkrüppelte Kirchen mehr in die
Welt gesetzt werden, die keine Lungen zum Atmen haben. Davon ist auch
meine eigene, die römisch-katholische Kirche, nicht ausgenommen.
Möglicherweise werden wir im Dialog mit den Juden im Lande Israel den
Weg zu einer Kirche finden, die wieder mit beiden Lungen atmet. Dieser
Weg müsste auch frei sein von blosser Nachahmung und Doktrinarismus.
Das Gespräch wird für mich einfacher und gelöster, wenn ich nicht
derjenige bin, der alles weiss und den richtigen Weg hat, sondern einer,
der zwar von der Quelle trinkt und glücklich darüber ist, dass er einen
Schatz gefunden hat, und trotzdem auf der Suche bleibt. Diese Suche ist
der Ausdruck einer Entwurzelung, die ich mit vielen Juden teile. Nach
einem Vortrag wurde ich gefragt: «Wenn du während der Verfolgung
Gott gesucht hast, um eine Antwort auf die Shoa (Holocaust) zu finden,
konntest du ihn nicht im Judentum finden?» Und ein anderer bemerkte:
«Wenn du Durst hast, trinkst du aus der Quelle und nicht aus dem Fluss,
der der Quelle entströmt.» Ich antwortete mit einer Frage: «Bist du
sicher, dass das heutige Judentum noch die Quelle ist? Vielleicht sind
beide, Judentum und Christentum, Flüsse, die der gleichen Quelle
entströmen.» Bei einer anderen Begegnung sagte ich, die Worte des
Paulus paraphrasierend : «Wir sind am Suchen und ihr seid es auch. Alle
haben gesündigt und ermangeln der Ehre vor Gott. (vgl. Rom. 3,23). Wir
Christen wollten zu genau wissen, wer Gott und seine Werke auf Erden
sind. Und ihr Juden wolltet zu genau wissen, welche Werke man tun
muss, um Gott zu gefallen. Jetzt stecken wir beide in der Sackgasse.» Eine
solche Art zu reden ist dem durchschnittlichen Israeli verständlich. Er ist
sich bewusst, dass die Religion seiner Väter der Einheit des Volkes gedient
hat und dass deshalb die Vorschriften auch so genau wie möglich sein
mussten. Aber die Änderung der äusseren Umstände haben es mit sich
gebracht, dass man nur noch schwer danach leben kann. Die Juden und
Israeli wollen jedoch leben!Die Sorge ist gross, dass diese Notwendigkeit
und dieser Wille zum Leben die Einheit des Volkes zerstört.

Ich selbst werde auf diesem Hintergrund auch besser verstanden, wenn
ich erkläre, warum ich es als jüdischer Christ in Israel schwer habe. Nicht

30



weil mir die Juden das Leben schwer machen, sondern weil die Christen
um ihrer «Einheit» willen die Schriften mit verpflichtenden Glaubensprinzipien

derart ergänzt haben, dass dabei die Schrift selbst verdunkelt
wurde. Und heute, wo ich als Christ wieder mitten im jüdischen Volk
leben kann und ich die Sprache und Gedankengänge der damaligen
Erklärer nicht mehr verstehen oder nicht mehr brauchen kann, steigen in
mir ähnliche Fragen auf wie bei einem Juden, möchte doch auch ich nicht
die Einheit meiner Glaubensgemeinschaft, der Kirche, zerstören. Ist
dieses Bedenken jedoch eine tragfähige Basis für die Einheit der Christen
Oder ist diese Einheit nicht vielmehr im «Neuen Bund» durch Christus
begründet

Juden und Christen in Israel, die auf der Suche sind, stehen vor ähnlich
gelagerten Problemen, weil ihnen das Bedürfnis gemeinsam ist, zu den
Quellen zurückzukehren. Daraus erwächst auch die Bereitschaft, sich
gegenseitig zu helfen.

Vorstehende Überlegungen sind meine persönlichen Einsichten.
Andere Christen sind im gleichen Raum auf der Suche, z.T. auch in ganz
anderen Richtungen. Uns allen gemeinsam ist jedoch die Hoffnung, die
Verwurzelung der Kirche in ihr ursprüngliches historisch-natürliches
Milieu wiederzufinden.

31


	Kann ein Jude in der Kirche seine Identität bewahren? : Zur Frage der Inkulturation des Christentums in Israel

