Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Abschied von der Judenmission : Antwort an Arnulf Baumann
Autor: Ehrlich, E.L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ABSCHIED VON DER JUDENMISSION
Antwort an Arnulf Baumann

von Dr. E. L. Ehrlich

«Es ist der Christenheit bis auf diesen Tag nicht gelungen, Israel als
Zeuge... zu imponieren, geschweige denn, es «eifersiichtig», ihm die Nihe
des Reiches als des Reiches des Davidsohnes, ihm Jesus von Nazareth lieb,
begehrenswert, einladend zu machen. Die Kirche als Ganzes hat den
Juden im Ganzen keinen in diesem Sinn iiberzeugenden Eindruck
gemacht... Sie hat sie bald geduldet, bald selber verfolgt, bald, ohne zu
protestieren, ihren Verfolgern iiberlassen... Das einzige Reale, was sie fiir
sie (die Juden) tun konnte — das iiberzeugende Zeugnis ihrer eigenen
Existenz — ... hat sie ihnen gegeniiber nicht auf den Plan zu fithren
vermocht. Und damit ist sie ihnen... bis auf diesen Tag alles schuldig
geblieben.» (Karl Barth, Kirchl. Dogmatik, IV, 3, 1958, S. 1006f.)

Es ist nicht leicht, auf ein menschlich so iiberzeugendes Dokument zu
antworten, wie dieses in den Ausfiihrungen von A. Baumann vorliegt.
Uberdies lehrt uns unsere jiidische Tradition, ein Baal Teschuwa, einer,
der umkehrt, sei hoher als ein Hohepriester einzuschitzen. Im Sinne der
Geschichte von Juden und Christen ist A. Baumann zweifellos ein «Baal
Teschuwa». Es muss hier nicht im einzelnen wiederholt werden, was er in
seinem Artikel aufzeigt, in welcher Weise die verschiedenen christlichen
Denominationen wéhrend Jahrhunderten mit jiidischen Menschen umge-
gangen sind. In den Juden wurden weit hdufiger die «Verworfenen»
erblickt als die Mitmenschen (1).

Die Vernichtung von Millionen von Juden in der Zeit der Shoa wire
unmoglich gewesen, wenn nicht durch die Jahrhunderte wihrende Juden-
feindschaft der Kirchen der Boden fiir einen politischen Antisemitismus
bereitet worden wire. Und trotz beispielhafter Taten und Zeichen echter
Briiderlichkeit Einzelner haben die Institutionen der Kirchen wéhrend der
Jahre der Judenvernichtung versagt. Sie hatten sich vor allem mit sich
selbst beschiftigt, sich auf ihre eigenen Interessen zuriickgezogen, um
nichts Argeres zu sagen. Die Kirchen standen nicht an der Seite der
jidischen Verfolgten. Eine faule Apologie angesichts dieser Tatsachen
zeigt eher Unbussfertigkeit auf, als dass sie das Verhiltnis von Juden und
Christen auf eine neue Basis stellt. A. Baumann ist von diesen peinlichen
Methoden christlicher Rechtfertigung frei: Angesichts des Massenmordes

Dr. Ernst-Ludwig Ehrlich ist Zentralsekretér der Christlich-Jidischen Arbeitsgemeinschaft
in der Schweiz. Adresse : Hirzenstrasse 10, CH — 4125 Riehen.

14



an den Juden inmitten einer angeblich christianisierten Gesellschaft
Europas wiirde eine solche Apologie unverschamt wirken und befleckte
die Apologeten nur aufs neue.

Das Antlitz der Kirche ist angesichts des Scheiterns wéhrend der
Priifung nicht schon; es ist eher zur Grimasse geworden. Denn der
Untergang von Millionen von Juden vor den Augen der andern war ja in
Wirklichkeit die der Kirche auferlegte Priifung, eine Kirche, die den
Namen eines Juden trigt: Jesus von Nazareth. Die Menschen seines
Volkes wurden vernichtet, und die Kirchen standen daneben, liessen es
geschehen, und lebten hernach weiter, als sei fast nichts passiert. Die
Kirchen haben also diese Priifung nicht bestanden.

Die Christen rechnen ihre Zeitrechnung «vor Christi Geburt», oder
«nach Christi Geburt»; die Juden bedenken die Zeitliufte «vor Au-
schwitz» und «nach Auschwitz». (2)

Man soll sich nicht dariiber hinwegtduschen, bei allen christlich-
jidischen Dialogen und dem gegenseitigen Austausch von oberflidchlichen
Freundlichkeiten: Von dem an den Juden begangenen Verbrechen sind
d i e Kirchen als Institutionen nur wenig angeriihrt; einzelne Menschen
aus der Christenheit sind es gewiss ; diese Menschen sind unsere Partner.

Auf welchem Boden wir in diesem Zusammenhang stehen, mag die
Polemik iiber das Papier der Rheinischen Synode zeigen. Auch wir
meinen, jede ernste theologische Arbeit sei immer verbesserungswiirdig,
so auch die Erkldrung der Rheinischen Synode. Aber in ihr wurde doch
der Versuch unternommen, das Eigene des Christlichen nicht aufzugeben,
und sich dennoch den Juden als Mitbiirger und Mitmenschen zu-
zuwenden. (3)

Es ist durchaus erhellend, mit welchem Fanatismus, mit welcher Er-
barmlichkeit und mit welcher Selbstgerechtigkeit sich manche Theologie-
professoren verschiedener Fakultiten gegen die Erkldrung der Rhei-
nischen Synode gewandt haben. Unter dem Mantel einer pseudotheolo-
gischen Scheinwissenschaft kommen die Pferdefiisse des alten Anti-
judaismus hervor, gleichgiiltig ob diese christlichen Bekenner aktiv weiter
die Studenten infizieren und die jiidische «Gesetzes-religion» diffamieren,
oder ob sie mit doppelten Doktortiteln meinen, durch ihre Unterschrift
torichten pseudowissenschaftlichen Gegenerkldrungen Gewicht geben zu
miissen. (4)

Auf diesem Hintergrund muss man auch Baumanns Ausfithrungen
lesen, der natiirlich von jeder Form der Judenfeindschaft frei ist, und viel

15



zu viel liber seine eigenen Glaubensgenossen weiss, als dass er sich iiber
sie noch Illusionen machen kdnnte.

Wir haben es aber hier nicht etwa mit diesen abstrakten Gestalten aus
Theologischen Fakultidten zu tun, sondern mit dem Begriff der «Juden-
mission». Baumann erkennt richtig, dass dieser Terminus heute nicht
mehr brauchbar ist, auch nicht mehr fiir die Christen. In der Judenmission
sehen Juden den Versuch, sie von ihrem Eigenen wegzulocken, obwohl
die Christen ihnen dabei doch das Beste geben mochten, was sie aufzu-
weisen haben, eben diesen Juden Jesus von Nazareth, freilich in einer
Darreichungsform, wie diese in Jahrhunderten spezifisch christlichen
Denkens und Erfahrens der verschiedensten Art niedergelegt worden ist.
Und wenn es hier um den Juden Jesus geht, hat man auch immer zu fragen,
in welcher theologischen Verpackung er den Juden eigentlich geboten
werden soll, denn fast jede christliche Denomination hatte sich ja auch
ihre separate Judenmission als Ablenkungsinstitution zugelegt. Statt die
Christen in den eigenen Reihen wirklich in den Geist und in die Taten Jesu
tief einzufiihren, ist man oft den viel bequemeren Weg gegangen, andern
ein wortreiches « Christuszeugnis» zu bieten: Es war in Wirklichkeit der
billige Loskauf von der eigenen christlichen Aufgabe, Christ zu sein,
Christsein in der Nachfolge Jesu zu verwirklichen. Judenmission hiétte in
der Tat etwas bedeuten konnen : Den Juden eindriicklich vorzuleben, was
christliche Existenz wirklich bedeutet. In der Geschichte allerdings haben
Christen den Juden etwas anderes vorgelebt: Judenmorde, Vertrei-
bungen, Inquisition, und letztlich das ungeheure Scheitern angesichts von
Auschwitz. Dort, wo Juden iiberhaupt etwas von der Realitdt einer
moglichen christlichen Existenz erfahren haben, geschah es selten durch
Theologieprofessoren mit ihren ledernen Folianten und ihrer leeren
Rabulistik, ihrem modischen Fachjargon, sondern durch das Beispiel
Einzelner. In ihnen ist Christliches wirklich aufgeleuchtet, wenngleich
dies oft auch nur Juden bemerkt haben und nicht die christlichen
Glaubensgenossen, die leider so selten tiberhaupt etwas merken.

Man moge unsere Ausfithrungen nicht als Zeugnis jiidischer Selbst-
gerechtigkeit auffassen. Juden sind um nichts besser als ihre christlichen
Mitbiirger. Wenn sie auf den Priifstand gestellt werden, wie derzeit im
Staate Israel (und damit auch in der Diaspora), versagen sie dhnlich
erbarmlich wie Christen. Und es ist auch hier eine Minderheit, die aus
einer spezifisch jiidischen Verantwortung heraus sich gegen eine jiidische
Pseudotheologie wendet, die keine Riicksicht auf arabische Mitmenschen
nimmt. Martin Buber hat diese Gedanken 1953 in einem bewegenden

Brief an den franzoésischen Islamwissenschaftler Louis Massignon so zum
Ausdruck gebracht (Briefwechsel III, Heidelberg 1975, S. 351): «Der

16



Jom Kippur fillt in diesem Jahr auf den 19. September. Wenn Sie es
wiinschen, werde ich mit Thnen fiir Israel und seine Gegner fasten, indem
ich die einen mit den andern in meinem Fasten und meinem Gebete
vereine und indem ich die grosse Vergebung ihres gemeinsamen Vaters
fiir ihre Missetaten erflehe — ich mochte fast wagen zu sagen: fiir ihre
gemeinsamen Missetaten. Ich werde wie immer mit mir selbst anfangen,
dem Einzigen, dessen Boses ich ganz kenne, dann werde ich fiir mein Volk
und weiter fiir seine Nachbarn Fiirbitte tun, die vereint sind durch die
gemeinsame Aufgabe und die gemeinsame Schuld; die Schuld, die
Aufgabe, die ihnen anvertraut ist, verkannt zu haben und weiter zu
verkennen...».

Die Masse der Juden jedoch hat aus dem schlechten Beispiel der Masse
der Christen leider nicht die nétigen Konsequenzen gezogen. Juden
freilich haben wenigstens noch die grosse Chance, angesichts des christ-
lichen Versagens eine eigene Umkehr zu vollziehen. In dieser Beziehung
ist die Umkehrung des Wortes von Karl Barth fiir Juden nur allzu wahr:
«Die Christen sind der Spiegel unserer eigenen Siinde.» Sehen Juden
heute angesichts der Beginschen Politik in den Spiegel, so erkennen sie die
mangelnde Sensitivitit fiir den, der anders ist. Und genau dadurch hat sich
die Christenheit in Jahrhunderten gegeniiber den Juden ausgezeichnet.

Von daher kann es nur eine Anmassung sein, wenn Christen heute
Juden etwas bieten wollen, was die Juden ohnehin nicht akzeptieren
konnen. Christliche Existenz im Sinne des Jesus von Nazareth ist das
einzige Zeugnis, das Juden von Christen liberhaupt zu erkennen bereit
und in der Lage sind. Theologische Argumente sind lidngst schon
zerschellt, denn sie haben der grausigen Wirklichkeit nicht standgehalten.
In der Gesellschaft der Judenmorder, der Totschweiger, der Apologeten,
der moralischen Leisetreter haben Juden keinen Platz. Das Christentum
der herkdbmmlichen Arten hat in Auschwitz den Konkurs angemeldet.

Baumann hat richtig erkannt, dass einer der Griinde einer verwerf-
lichen Judenmission darin besteht, dass hier eine Begegnung nicht auf
gleicher Ebene stattfindet. Die Juden werden zu Objekten degradiert,
denen man sich zwar freundlich nidhert, die aber zu etwas anderem
gebracht werden sollen, das sie im Laufe der Geschichte ldngst ausge-
schieden haben. Das Ergebnis dieser Geschichte hat schliesslich den
Juden recht gegeben, denn das Christentum hat es nicht vermocht, die
Welt im Sinne des Juden Jesus zu gestalten; Christen haben vielmehr
unsere Welt von einer Katastrophe in die andere gefiihrt; der Jude Jesus
war nur fiir den privaten Sonntag vorhanden, am offentlichen Werktag
haben Christen ihn fleissig immer aufs neue ans Kreuz geschlagen. In

17



Auschwitz ist Jesus einmal mehr zusammen mit den Juden gestorben, und
die meisten Christen haben es nicht einmal wahrgenommen.

In diesen verschiedenen Assoziationen von Juden und Christen liegen
die eigentlichen Schwierigkeiten unseres mangelnden Verstehens. Wenn
Juden heute an Jesus denken, so steht vor ihnen die Gestalt unseres
Mitbruders, der so gestorben ist, wie unsere Eltern und Grosseltern,
unsere Onkel und Tanten, unsere Vettern und Cousinen, die vielen
Menschen aus unserem Umkreis, aus unserer Jugend- und Schulzeit.
Christen sehen in Jesus etwas, was zu ihrem eigenen Heile dienen solle.
Juden sehen in ihm den Ermordeten, der von roher rémischer Hand so
dahingemordet wiirde wie unsere leiblichen Verwandten von Deutschen.
Diese Deutschen waren iibrigens zumeist auf den Namen eines Jesus
Christus getauft. Dieser ist uns fremd.

Nein, dieser Christus ist nicht der unsere, und kein christlicher
Theologe sollte sich anmassen, uns in eine Gemeinschaft zu ziehen, die
mit uns in Wirklichkeit gar nichts zu tun hat, eine Gesellschalft, die als
Institution bewiesen hat, dass sie bar des Erbarmens, entleert der Liebe ist.
Diese Gedanken stammen nicht nur von uns, sondern sind vorher auch
schon von Christen gedussert worden, so etwa von dem amerikanischen
Protestanten Franklin H. Littell (The Crucifixion of the Jews, New York
1975, S. 17), wenn er etwa schreibt : «Die Wahrheit iiber den Mord an der
europdischen Judenheit durch getaufte Christen ist diese: Sie wirft in
grundlegendster Weise die Frage der Glaubwiirdigkeit des Christentums
auf. War Jesus ein falscher Messias? Niemand kann ein wahrer Messias
sein, dessen Anhénger sich gezwungen fithlen zu f[oltern und andere
menschliche Wesen zu zerstdren, nur weil sie anders denken. Ist nicht
vielleicht das jlidische Volk dennoch und trotz zwei Jahrtausende
christlicher Verleumdung, der wahre leidende Gottesknecht, wie er beim
Propheten Jesaja verheissen worden ist ?»

Manchmal empfinde ich es geradezu als eine Blasphemie, wenn
gewisse Christen sich auf unsern Juden Jesus berufen: Er stand in
Auschwitz auf der Seite der Juden als die getauften Christen Juden fiir den
Tod selektiert haben. Er wurde mit ihnen selektiert!

Gibt es also heute gar nichts mehr, was sich Juden und Christen zu
sagen haben ? Ist das Tischtuch zwischen uns zerschnitten worden ? Haben
wir uns soweit voneinander entfernt, dass ein Gespréch iiberhaupt nicht
moglich ist, ist ein Gesprich iiberhaupt noch sinnvoll ?

Neulich wurde in einer Runde iiber das Thema gesprochen: «He-
briische Bibel — Altes Testament, ist beides das gleiche ?». Natiirlich ist

18



es nicht das gleiche, denn wir Juden kennen kein «Altes Testament», wir
kennen nur die «Hebridische Bibel», die in keinem «Neuen Testament»
ihre Fortsetzung findet. Wir kennen eine reiche rabbinische Tradition, die
wiederum den meisten Christen unbekannt ist, fiir sie keinerlei Relevanz
und Interesse besitzt.

Dennoch kénnen wir miteinander sprechen, indem wir uns gegenseitig
in briiderlicher Weise auf unsere Gefahren hinweisen. Wir kénnen
miteinander reden, wenn beide Seiten nicht nur auf gleicher Ebene
stehen, sondern auch den jeweils dem andern eigenen Hochmut und
unsere Selbstgerechtigkeit ablegen. Auch sie gibt es bei Juden und
Christen in den verschiedensten Formen. Auf Kritik am Fehlverhalten
Einzelner oder von Institutionen erfolgt oft eine wenig sachbezogene,
emotionale Reaktion, weil eine kritische Auseinandersetzung offenbar zu
schmerzhaft wire und Anforderungen stellte, denen man lieber ausweicht.
Beispiele dafiir sind etwa kritische Anfragen an die Katholische Kirche
iiber das Verhalten ihrer Institutionen gegeniiber Juden wihrend des 2.
Weltkrieges (und vorher). Anderseits ist mit manchen Juden ein ruhiges
Gesprich iiber die Politik der gegenwirtigen israelischen Regierung
schwer moglich. Es ist im iibrigen erfreulich, dass Papst Johannes Paul II.
in seiner Mainzer Ansprache an die Vertreter der Juden (17.11.80) den
Zusammenhang «einer falschen religiosen Sicht des Judenvolkes» und
den «Verfolgungen im Lauf der Geschichte» erkannt und offen ausge-
sprochen hat.

Was in der Vergangenheit Judenmissionare vor allem ausgezeichnet
hat, ist ihr fast totales Unwissen iiber die jiidische Existenz, das Judesein.
Dass Pietisten gelegentlich jiidische Gottesdienste besuchten, beweist
noch nicht, dass sie sich in die Seele der Juden einfiihlen konnten. Hitten
sie ndmlich das vermocht, hitten sie darauf verzichtet, sie von ihrem
jiudischen Weg zu verfiihren. Das ist alles vergangen. Was heute allein
zdhlt, ist das menschliche Zeugnis, ist die Bereitschaft. Was uns manche
Theologen vorfiihren, ist das Dreschen von leerem Stroh, ausgeblasene
Eier. Das sind die vornehmen, verlegenen Herren, die betreten schweigen,
die sich fiir Juden nicht engagieren. Das Judentum ist fiir sie das
bedrohliche Fremde geblieben, die eigentliche Wurzel des Antijudaismus.
Judentum soll einerseits iiberwunden werden, weil es antiquiert sei,
anderseits erkennt man in ihm noch fiir Christen vorhandene Gefahren.

Man sollte sich nédmlich dariiber im Klaren sein, warum die Juden-
mission fiir nicht wenige Christen lange Zeit eine Notwendigkeit gewesen
ist: Judentum wurde als Bedrohung empfunden, und es besitzt auch heute
noch die gleiche numinose Gefahr fiir viele Christen wie einst fiir die nur

19



scheinbar triumphierende Kirche des 4. Jahrhunderts. Juden haben von
jeher behauptet, mit der vorweggenommenen Erldsung sei es nichts, denn
jeder Tag beweist uns aufs neue, dass die Welt unerlost ist. Eine
Verinnerlichung einer Erlésung angesichts einer fiir jeden erfahrbaren
Welt des Unbheils ist nichts anderes als fromme Illusion. Das haben Juden,
indem sie Juden blieben, Christen in Jahrhunderten zu beweisen ge-
sucht. (5)

Daher musste man sie beseitigen, weil man durch das Wegschalffen der
Juden eigene Zweifel und Angste zu betduben suchte. Judenmission ist
daher im Wesentlichen nicht Beweis eigener Glaubensstirke, sondern
mindestens ebenso sehr Zeugnis eigener Angste, das Judentum und
mit ihm die Juden kénnten vielleicht doch Recht gehabt haben, und so
wollte man diese Unbequemen aus dem Wege schaffen. Fatal blieb zudem
noch die Tatsache, dass die Kirche das sogenannte «Alte Testament»
iibernahm und Jesus ein Jude war und blieb.

Heute ist zudem noch eine andere Lage eingetreten : Der Ubertritt zum
Christentum ist fiir einen Juden aus beruflichen und sozialen Griinden
nicht mehr notwendig; die Zeiten Heinrich Heines sind vorbei, als die
Taufe noch ein «Entrébillet in die europédische Kultur» und Voraus-
setzung fiir berufliches Fortkommen war. Anderseits hat es sich in den
letzten Jahrzehnten gezeigt, dass die politischen, sozialen und damit
verbundenen psychischen Erschiitterungen der Menschen andere Folgen
haben, als manche Christen es fiir moglich gehalten hitten : Fiir gar nicht
wenige Menschen ist Judentum attraktiv geworden; auf der Suche nach
einem geistigen Lebensinhalt entdecken Menschen ihre Wurzel: das
Judentum. Ohne diesen Prozess iiberbewerten zu wollen, ist sachlich
festzustellen, dass heute selten Ubertritte von Juden zum Christentum
stattfinden, wohl aber zunehmend mehr Nichtjuden das Judentum an-
nehmen, obwohl ihnen das meist vom Rabbinat durchaus erschwert wird.
Der Augenblick scheint gekommen, an welchem Christen (mit besonderer
Beriicksichtigung judenmissionarisch eingestellter Kreise) diese Tatsache
zur Kenntnis nehmen sollten, dass das Judentum Menschen anzieht. Die
Konsequenz daraus konnte fiir Christen eine kritische Befragung der
eigenen derzeitigen Position sein, ein Suchen nach den Griinden fiir
diesen Verlust von ehemals christlichen Menschen. Auch fiir Juden stellt
das Interesse der andern am Judentum Probleme: Den, der in die
Gemeinschaft der Juden kommen mdochte, nicht zu enttiuschen.

Was ein Jude heute seinem christlichen Mitbiirger zu sagen hitte, wire
vielleicht die Bitte, an sich selbst Christentum zu verwirklichen, und damit
dem Juden Jesus nachzufolgen. Nachfolge Jesu in seinem Geiste bedeutet

20



zugleich aber eine Erneuerung des Christentums aus dem Geiste des
Judentums. Hier liegt der eigentliche Stachel, denn eine solche Forderung
ruft erst recht Antijudaismus hervor; wegen einer solchen Mahnung will
man die Juden aus seinem Gesichtskreis bringen, [rither physisch heute
vor allem geistig. Die Polemik gegen die Erkldrung der Rheinischen
Synode ist weitgehend nicht der Versuch, einen vermehrten theologischen
Tiefgang zu erreichen, sondern das immer noch in der Kirche wirkende
jidische Erbe so weit wie irgend moglich zu eliminieren. Daran beteiligen
sich heute vor allem die, die sich von einem christianisierten Hellenismus
neues Heil versprechen, obwohl der Jude Jesus vom Hellenismus soviel
gewusst hat wie heute ein tiirkischer Gastarbeiter von der Heideggerschen
Philosophie.

Das Judentum kennenzulernen, geniigt schon nicht mehr. Man muss
versuchen, seine eigenen christlichen Vorstellungen an der Botschaft des
Judentums auszurichten. Eine solche Haltung bedeutet gerade nicht
Aufgabe des Eigenen, Verzicht auf das Christliche, sondern es bedeutet
Riickbesinnung auf die Wurzel. (6) All das hat der Apostel Paulus besser
gesagt, als wir es heute vermogen. Paulus hat ferner ein Wort zu Juden und
Christen gesprochen, welches die Grundlage moglicher Gespriche sein
kann: «Denn Gott hat alle in den Ungehorsam eingeschlossen, um allen
sein Erbarmen zuzuwenden.» (R6ém. 11,31).

Dass Christen «ungehorsam» sind, haben sie vermutlich noch zu
lernen, Juden bekennen an jedem Jom Kippur ihren Ungehorsam. Dass
Christen ein gottliches Erbarmen dringend notig haben, mogen sie zwar
literarisch wissen, denn sie baden ja so gern wohlig in ihrer Schuld. Aber
daraus folgt leider nicht die Teschuwa, die Umkehr, die ihnen gegeben ist,
was von den Propheten zu lernen wiire.

So haben wir Juden und wir Christen uns nichts vorzuwerfen, was nicht
auch der andere zu beherzigen hitte. Das aber schliesst jeden Anspruch
an den andern aus, und damit ist auch jedwede Form der Judenmission
gestorben, wenngleich manche Christen sich gegen diese Erkenntnis
strduben. Sie miissten ja sonst dem Judentum seine ihm eigene Dignitét
zuerkennen, was das Christentum zumindest relativieren wiirde.

Fiir uns bleibt es erfreulich, dass wir heute manche Christen kennen,
die eine neue frither nicht vorhandene Sensitivitat fiir das Jidische und die
Juden gewonnen haben. (7) Diese christlichen Menschen geben uns die
Hoffnung, dass es mit uns als Juden und als Christen dennoch weitergeht,
und wir uns etwas zu sagen haben, das, wenn es Gott gefillt, auch endlich
einmal in dieser Welt zu sichtbaren Folgen fiihrt.

21



(1)

3)

(4)

(5

22

ANMERKUNGEN

Vgl. zu der bereits sehr frith eingetretenen Entfremdung die ausgezeichnete Arbeit von
Ekkehard Stegemann, Die Krise des christlichen Antijudaismus und das Neue Testa-
ment, in: Leben und Glauben nach dem Holocaust, hg. v. G. Wessler, Stuttgart 1980,
S. 71ff.

Instruktives Material findet man auch in dem Sammelwerk, Auschwitz-Krise der christ-
lichen Theologie, hg. v. R. Rendtorff-E. Stegemann, Miinchen 1980.

Ferner Josef Blank, Christliche Orientierungen, Dusseldorf 1981, S. 11-90.

Vgl. dazu J. B. Metz, in: Gott nach Auschwitz, Freiburg i. Br. 1979, S. 130: «Muss nicht
Auschwitz der Anlass fiir eine radikale Riickfrage des Christentums und der Theologie
nach sich selbst sein ?... Hat sich das Christentum, gerade im Vergleich mit der jiidischen
Religion, nicht immer wieder seine eigene messianische Schwiche verborgen?
Schlagt im Christentum nicht immer wieder ein gefdhrlicher heilsgeschichtlicher
Triumphalismus durch, den gerade die Juden in besonderer Weise zu spiiren be-
kommen?... Gibt es nicht so etwas wie eine typisch christliche Verbliiffungsfestigkeit
im Angesichte solcher Katastrophen? Und gilt das nicht in besonderer Weise hinsicht-
lich des durchschnittlichen christlichen (und theologischen!) Verhaltens gegeniiber
Auschwitz?» (S. 133). Vgl. auch P. G. Aring, Christliche Judenmission, Neukirchen
1980, S. 255ff.

Vgl. dazu das viel umstrittene Buch v. B. Klappert — H. Starck (Hg.): Umkehr und
Erneuerung, Erlduterungen zum Synodalbeschluss der Rheinischen Landessynode
1980, « Zur Erneuerung des Verhéltnisses von Christen und Juden», Neukirchen, 1980.

Einige aktive Bonner Professoren und einige Emeriti haben zum Rheinischen Synodal-
beschluss ein Gegenpapier veroffentlicht, dessen Duktus und Tendenz etwa in
folgendem hervortritt: «Die Handreichung unterscheidet nicht zwischen Israel und
Juden, und zwar nicht zwischen dem Israel des Alten Testaments, dem Israel, wie es
im Neuen Testament verstanden und einerseits als Israel mit der bleibenden Heils-
prarogative (Rom. 9,4), andererseits als Israel — nach dem Fleisch — definiert wird
(1. Kor. 10,18); den Juden als einer neutestamentlichen Bezeichnung solcher, die den
Christus nicht anerkennen; den nach-neutestamentlichen Juden als dem Talmud-
Judentum ; sowie den anderen, sehr unterschiedlichen Gestalten mittelalterlichen und
neuzeitlichen Judentums».

Eine vollig andere Grundhaltung kommt erfreulicherweise in dem Arbeitspapier « Theo-
logische Schwerpunkte des Jiidisch-Christlichen Gesprichs», einem Arbeitspapier des
Zentralkomitees der Deutschen Katholiken zum Ausdruck (8.5.1979). In diesem
Zusammenhang ist besonders der Abschnitt «der gemeinsame Auftrag» (S. 12) zu
erwidhnen.

«Der jidischen Anfrage, ob denn die biblischen Hoffnungen auf das Reich Gottes in
Frieden und Gerechtigkeit, ob die Erneuerung von Himmel und Erde denn im Auf-
treten Jesu von Nazareth und im Entstehen der Kirche schon Wirklichkeit geworden
seien, entzogen sich die Christen allzu oft in einem historischen Spiritualismus... Darum
musste oft eine triumphalistisch verstandene Christologie in der Theorie das leisten,
was die Wirklichkeit keineswegs immer zeigte : Die Glaubwiirdigkeit des christlichen
Glaubens.» Martin Stohr in: Erinnern, nicht vergessen, hg. v. M. Stohr, Miinchen
1979, S. 172.



(6) Diese Vorstellungen sind auch heute einigen christlichen Theologen vertraut. Um nur

(7

wenige Beispiele zu erwidhnen, nennen wir hier stellvertretend fiir andere H. J. Kraus,
Perspektiven eines messianischen Christusglaubens, in: Offenbarung im jiidischen
und christlichen Glaubensverstindnis, hg. v. J. J. Petuchowski — W. Strolz, Freiburg
i Br., 1981, S. 237ff.; ferner die entsprechenden Arbeiten in den Sammelbidnden von
P. v. d. Osten-Sacken, Anstosse aus der Schrift, Neukirchen, 1981; F. W. Marquardt,
Verwegenheiten, Miinchen 1981. Martin Stohr (Hg.), Jiudische Existenz und die
Erneuerung der christlichen Theologie, Miinchen 1982. Fiir unser Thema ist hier
besonders der Aufsatz von C. Thoma, Theologie ohne Judenfeindschaft (S. 13ff.),
wichtig.

Vgl. dazu auch das wichtige Buch von Heiko A. Oberman, Wurzeln des Antisemitismus,
Berlin 1981, S. 191 : « Wenn nicht die Hassbilder bis in ihre Tiefen freigelegt werden, sind
wir nicht dagegen gefeit, dass nicht aus der glimmenden Asche einer <einmaligen>
Vergangenheit der Antisemitismus wiederum emporsteigt. Nichts ist gefihrlicher, weil
weniger berechenbar, als die Koalition zwischen alter religioser Angst und moderner
gott-loser Hoffnung.»

23



	Abschied von der Judenmission : Antwort an Arnulf Baumann

