
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Abschied von der Judenmission : Antwort an Arnulf Baumann

Autor: Ehrlich, E.L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ABSCHIED VON DER JUDENMISSION
Antwort an Arnulf Baumann

von Dr. E. L. Ehrlich

«Es ist der Christenheit bis auf diesen Tag nicht gelungen, Israel als

Zeuge... zu imponieren, geschweige denn, es (eifersüchtig), ihm die Nähe
des Reiches als des Reiches des Davidsohnes, ihm Jesus von Nazareth lieb,
begehrenswert, einladend zu machen. Die Kirche als Ganzes hat den
Juden im Ganzen keinen in diesem Sinn überzeugenden Eindruck
gemacht... Sie hat sie bald geduldet, bald selber verfolgt, bald, ohne zu
protestieren, ihren Verfolgern überlassen... Das einzige Reale, was sie für
sie (die Juden) tun konnte — das überzeugende Zeugnis ihrer eigenen
Existenz — hat sie ihnen gegenüber nicht auf den Plan zu führen
vermocht. Und damit ist sie ihnen... bis auf diesen Tag alles schuldig
geblieben.» (Karl Barth, Kirchl. Dogmatik, IV, 3, 1958, S. 1006f.)

Es ist nicht leicht, auf ein menschlich so überzeugendes Dokument zu
antworten, wie dieses in den Ausführungen von A. Baumann vorliegt.
Überdies lehrt uns unsere jüdische Tradition, ein Baal Teschuwa, einer,
der umkehrt, sei höher als ein Hohepriester einzuschätzen. Im Sinne der
Geschichte von Juden und Christen ist A. Baumann zweifellos ein «Baal
Teschuwa». Es muss hier nicht im einzelnen wiederholt werden, was er in
seinem Artikel aufzeigt, in welcher Weise die verschiedenen christlichen
Denominationen während Jahrhunderten mit jüdischen Menschen
umgegangen sind. In den Juden wurden weit häufiger die «Verworfenen»
erblickt als die Mitmenschen (1).

Die Vernichtung von Millionen von Juden in der Zeit der Shoa wäre
unmöglich gewesen, wenn nicht durch die Jahrhunderte währende
Judenfeindschaft der Kirchen der Boden für einen politischen Antisemitismus
bereitet worden wäre. Und trotz beispielhafter Taten und Zeichen echter
Brüderlichkeit Einzelner haben die Institutionen der Kirchen während der
Jahre der Judenvernichtung versagt. Sie hatten sich vor allem mit sich
selbst beschäftigt, sich auf ihre eigenen Interessen zurückgezogen, um
nichts Ärgeres zu sagen. Die Kirchen standen nicht an der Seite der
jüdischen Verfolgten. Eine faule Apologie angesichts dieser Tatsachen
zeigt eher Unbussfertigkeit auf, als dass sie das Verhältnis von Juden und
Christen auf eine neue Basis stellt. A. Baumann ist von diesen peinlichen
Methoden christlicher Rechtfertigung frei : Angesichts des Massenmordes

Dr. Ernst-Ludwig Ehrlich ist Zentralsekretär der Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft
in der Schweiz. Adresse : Hirzenstrasse 10, CH — 4125 Riehen.

14



an den Juden inmitten einer angeblich christianisierten Gesellschaft
Europas würde eine solche Apologie unverschämt wirken und befleckte
die Apologeten nur aufs neue.

Das Antlitz der Kirche ist angesichts des Scheiterns während der
Prüfung nicht schön ; es ist eher zur Grimasse geworden. Denn der
Untergang von Millionen von Juden vor den Augen der andern war ja in
Wirklichkeit die der Kirche auferlegte Prüfung, eine Kirche, die den
Namen eines Juden trägt: Jesus von Nazareth. Die Menschen seines
Volkes wurden vernichtet, und die Kirchen standen daneben, liessen es

geschehen, und lebten hernach weiter, als sei fast nichts passiert. Die
Kirchen haben also diese Prüfung nicht bestanden.

Die Christen rechnen ihre Zeitrechnung «vor Christi Geburt», oder
«nach Christi Geburt»; die Juden bedenken die Zeitläufte «vor
Auschwitz» und «nach Auschwitz». (2)

Man soll sich nicht darüber hinwegtäuschen, bei allen christlichjüdischen

Dialogen und dem gegenseitigen Austausch von oberflächlichen
Freundlichkeiten : Von dem an den Juden begangenen Verbrechen sind
d i e Kirchen als Institutionen nur wenig angerührt ; einzelne Menschen
aus der Christenheit sind es gewiss ; diese Menschen sind unsere Partner.

Auf welchem Boden wir in diesem Zusammenhang stehen, mag die
Polemik über das Papier der Rheinischen Synode zeigen. Auch wir
meinen, jede ernste theologische Arbeit sei immer verbesserungswürdig,
so auch die Erklärung der Rheinischen Synode. Aber in ihr wurde doch
der Versuch unternommen, das Eigene des Christlichen nicht aufzugeben,
und sich dennoch den Juden als Mitbürger und Mitmenschen
zuzuwenden. (3)

Es ist durchaus erhellend, mit welchem Fanatismus, mit welcher
Erbärmlichkeit und mit welcher Selbstgerechtigkeit sich manche
Theologieprofessoren verschiedener Fakultäten gegen die Erklärung der
Rheinischen Synode gewandt haben. Unter dem Mantel einer pseudotheologischen

Scheinwissenschaft kommen die Pferdefüsse des alten Anti-
judaismus hervor, gleichgültig ob diese christlichen Bekenner aktiv weiter
die Studenten infizieren und die jüdische «Gesetzes-religion» diffamieren,
oder ob sie mit doppelten Doktortiteln meinen, durch ihre Unterschrift
törichten pseudowissenschaftlichen Gegenerklärungen Gewicht geben zu
müssen. (4)

Auf diesem Hintergrund muss man auch Baumanns Ausführungen
lesen, der natürlich von jeder Form der Judenfeindschaft frei ist, und viel

15



zu viel über seine eigenen Glaubensgenossen weiss, als dass er sich über
sie noch Illusionen machen könnte.

Wir haben es aber hier nicht etwa mit diesen abstrakten Gestalten aus
Theologischen Fakultäten zu tun, sondern mit dem Begriff der
«Judenmission». Baumann erkennt richtig, dass dieser Terminus heute nicht
mehr brauchbar ist, auch nicht mehr für die Christen. In der Judenmission
sehen Juden den Versuch, sie von ihrem Eigenen wegzulocken, obwohl
die Christen ihnen dabei doch das Beste geben möchten, was sie
aufzuweisen haben, eben diesen Juden Jesus von Nazareth, freilich in einer
Darreichungsform, wie diese in Jahrhunderten spezifisch christlichen
Denkens und Erfahrens der verschiedensten Art niedergelegt worden ist.
Und wenn es hier um den Juden Jesus geht, hat man auch immer zu fragen,
in welcher theologischen Verpackung er den Juden eigentlich geboten
werden soll, denn fast jede christliche Denomination hatte sich ja auch
ihre separate Judenmission als Ablenkungsinstitution zugelegt. Statt die
Christen in den eigenen Reihen wirklich in den Geist und in die Taten Jesu

tief einzuführen, ist man oft den viel bequemeren Weg gegangen, andern
ein wortreiches «Christuszeugnis» zu bieten: Es war in Wirklichkeit der
billige Loskauf von der eigenen christlichen Aufgabe, Christ zu sein,
Christsein in der Nachfolge Jesu zu verwirklichen. Judenmission hätte in
der Tat etwas bedeuten können : Den Juden eindrücklich vorzuleben, was
christliche Existenz wirklich bedeutet. In der Geschichte allerdings haben
Christen den Juden etwas anderes vorgelebt: Judenmorde,
Vertreibungen, Inquisition, und letztlich das ungeheure Scheitern angesichts von
Auschwitz. Dort, wo Juden überhaupt etwas von der Realität einer
möglichen christlichen Existenz erfahren haben, geschah es selten durch
Theologieprofessoren mit ihren ledernen Folianten und ihrer leeren
Rabulistik, ihrem modischen Fachjargon, sondern durch das Beispiel
Einzelner. In ihnen ist Christliches wirklich aufgeleuchtet, wenngleich
dies oft auch nur Juden bemerkt haben und nicht die christlichen
Glaubensgenossen, die leider so selten überhaupt etwas merken.

Man möge unsere Ausführungen nicht als Zeugnis jüdischer
Selbstgerechtigkeit auffassen. Juden sind um nichts besser als ihre christlichen
Mitbürger. Wenn sie auf den Prüfstand gestellt werden, wie derzeit im
Staate Israel (und damit auch in der Diaspora), versagen sie ähnlich
erbärmlich wie Christen. Und es ist auch hier eine Minderheit, die aus
einer spezifisch jüdischen Verantwortung heraus sich gegen eine jüdische
Pseudotheologie wendet, die keine Rücksicht auf arabische Mitmenschen
nimmt. Martin Buber hat diese Gedanken 1953 in einem bewegenden
Brief an den französischen Islamwissenschaftler Louis Massignon so zum
Ausdruck gebracht (Briefwechsel III, Heidelberg 1975, S. 351): «Der

16



Jom Kippur fällt in diesem Jahr auf den 19. September. Wenn Sie es

wünschen, werde ich mit Ihnen für Israel und seine Gegner fasten, indem
ich die einen mit den andern in meinem Fasten und meinem Gebete
vereine und indem ich die grosse Vergebung ihres gemeinsamen Vaters
für ihre Missetaten erflehe — ich möchte fast wagen zu sagen : für ihre
gemeinsamen Missetaten. Ich werde wie immer mit mir selbst anfangen,
dem Einzigen, dessen Böses ich ganz kenne, dann werde ich für mein Volk
und weiter für seine Nachbarn Fürbitte tun, die vereint sind durch die
gemeinsame Aufgabe und die gemeinsame Schuld; die Schuld, die
Aufgabe, die ihnen anvertraut ist, verkannt zu haben und weiter zu
verkennen...».

Die Masse der Juden jedoch hat aus dem schlechten Beispiel der Masse
der Christen leider nicht die nötigen Konsequenzen gezogen. Juden
freilich haben wenigstens noch die grosse Chance, angesichts des christlichen

Versagens eine eigene Umkehr zu vollziehen. In dieser Beziehung
ist die Umkehrung des Wortes von Karl Barth für Juden nur allzu wahr :

«Die Christen sind der Spiegel unserer eigenen Sünde.» Sehen Juden
heute angesichts der Beginschen Politik in den Spiegel, so erkennen sie die
mangelnde Sensitivität für den, der anders ist. Und genau dadurch hat sich
die Christenheit in Jahrhunderten gegenüber den Juden ausgezeichnet.

Von daher kann es nur eine Anmassung sein, wenn Christen heute
Juden etwas bieten wollen, was die Juden ohnehin nicht akzeptieren
können. Christliche Existenz im Sinne des Jesus von Nazareth ist das
einzige Zeugnis, das Juden von Christen überhaupt zu erkennen bereit
und in der Lage sind. Theologische Argumente sind längst schon
zerschellt, denn sie haben der grausigen Wirklichkeit nicht standgehalten.
In der Gesellschaft der Judenmörder, der Totschweiger, der Apologeten,
der moralischen Leisetreter haben Juden keinen Platz. Das Christentum
der herkömmlichen Arten hat in Auschwitz den Konkurs angemeldet.

Baumann hat richtig erkannt, dass einer der Gründe einer verwerflichen

Judenmission darin besteht, dass hier eine Begegnung nicht auf
gleicher Ebene stattfindet. Die Juden werden zu Objekten degradiert,
denen man sich zwar freundlich nähert, die aber zu etwas anderem
gebracht werden sollen, das sie im Laufe der Geschichte längst
ausgeschieden haben. Das Ergebnis dieser Geschichte hat schliesslich den
Juden recht gegeben, denn das Christentum hat es nicht vermocht, die
Welt im Sinne des Juden Jesus zu gestalten; Christen haben vielmehr
unsere Welt von einer Katastrophe in die andere geführt; der Jude Jesus

war nur für den privaten Sonntag vorhanden, am öffentlichen Werktag
haben Christen ihn fleissig immer aufs neue ans Kreuz geschlagen. In

17



Auschwitz ist Jesus einmal mehr zusammen mit den Juden gestorben, und
die meisten Christen haben es nicht einmal wahrgenommen.

In diesen verschiedenen Assoziationen von Juden und Christen liegen
die eigentlichen Schwierigkeiten unseres mangelnden Verstehens. Wenn
Juden heute an Jesus denken, so steht vor ihnen die Gestalt unseres
Mitbruders, der so gestorben ist, wie unsere Eltern und Grosseltern,
unsere Onkel und Tanten, unsere Vettern und Cousinen, die vielen
Menschen aus unserem Umkreis, aus unserer Jugend- und Schulzeit.
Christen sehen in Jesus etwas, was zu ihrem eigenen Heile dienen solle.
Juden sehen in ihm den Ermordeten, der von roher römischer Hand so

dahingemordet würde wie unsere leiblichen Verwandten von Deutschen.
Diese Deutschen waren übrigens zumeist auf den Namen eines Jesus

Christus getauft. Dieser ist uns fremd.

Nein, dieser Christus ist nicht der unsere, und kein christlicher
Theologe sollte sich anmassen, uns in eine Gemeinschaft zu ziehen, die
mit uns in Wirklichkeit gar nichts zu tun hat, eine Gesellschaft, die als

Institution bewiesen hat, dass sie bar des Erbarmens, entleert der Liebe ist.
Diese Gedanken stammen nicht nur von uns, sondern sind vorher auch
schon von Christen geäussert worden, so etwa von dem amerikanischen
Protestanten Franklin H. Litteil (The Crucifixion of the Jews, New York
1975, S. 17), wenn er etwa schreibt : «Die Wahrheit über den Mord an der
europäischen Judenheit durch getaufte Christen ist diese : Sie wirft in
grundlegendster Weise die Frage der Glaubwürdigkeit des Christentums
auf. War Jesus ein falscher Messias? Niemand kann ein wahrer Messias
sein, dessen Anhänger sich gezwungen fühlen zu foltern und andere
menschliche Wesen zu zerstören, nur weil sie anders denken. Ist nicht
vielleicht das jüdische Volk dennoch und trotz zwei Jahrtausende
christlicher Verleumdung, der wahre leidende Gottesknecht, wie er beim
Propheten Jesaja verheissen worden ist?»

Manchmal empfinde ich es geradezu als eine Blasphemie, wenn
gewisse Christen sich auf unsern Juden Jesus berufen : Er stand in
Auschwitz auf der Seite der Juden als die getauften Christen Juden für den
Tod selektiert haben. Er wurde mit ihnen selektiert

Gibt es also heute gar nichts mehr, was sich Juden und Christen zu

sagen haben Ist das Tischtuch zwischen uns zerschnitten worden Haben
wir uns soweit voneinander entfernt, dass ein Gespräch überhaupt nicht
möglich ist, ist ein Gespräch überhaupt noch sinnvoll

Neulich wurde in einer Runde über das Thema gesprochen:
«Hebräische Bibel — Altes Testament, ist beides das gleiche?». Natürlich ist

18



es nicht das gleiche, denn wir Juden kennen kein «Altes Testament», wir
kennen nur die «Hebräische Bibel», die in keinem «Neuen Testament»
ihre Fortsetzung findet. Wir kennen eine reiche rabbinische Tradition, die
wiederum den meisten Christen unbekannt ist, für sie keinerlei Relevanz
und Interesse besitzt.

Dennoch können wir miteinander sprechen, indem wir uns gegenseitig
in brüderlicher Weise auf unsere Gefahren hinweisen. Wir können
miteinander reden, wenn beide Seiten nicht nur auf gleicher Ebene
stehen, sondern auch den jeweils dem andern eigenen Hochmut und
unsere Selbstgerechtigkeit ablegen. Auch sie gibt es bei Juden und
Christen in den verschiedensten Formen. Auf Kritik am Fehlverhalten
Einzelner oder von Institutionen erfolgt oft eine wenig sachbezogene,
emotionale Reaktion, weil eine kritische Auseinandersetzung offenbar zu
schmerzhaft wäre und Anforderungen stellte, denen man lieber ausweicht.
Beispiele dafür sind etwa kritische Anfragen an die Katholische Kirche
über das Verhalten ihrer Institutionen gegenüber Juden während des 2.

Weltkrieges (und vorher). Anderseits ist mit manchen Juden ein ruhiges
Gespräch über die Politik der gegenwärtigen israelischen Regierung
schwer möglich. Es ist im übrigen erfreulich, dass Papst Johannes Paul II.
in seiner Mainzer Ansprache an die Vertreter der Juden (17.11.80) den
Zusammenhang «einer falschen religiösen Sicht des Judenvolkes» und
den «Verfolgungen im Lauf der Geschichte» erkannt und offen
ausgesprochen hat.

Was in der Vergangenheit Judenmissionare vor allem ausgezeichnet
hat, ist ihr fast totales Unwissen über die jüdische Existenz, das Judesein.
Dass Pietisten gelegentlich jüdische Gottesdienste besuchten, beweist
noch nicht, dass sie sich in die Seele der Juden einfühlen konnten. Hätten
sie nämlich das vermocht, hätten sie darauf verzichtet, sie von ihrem
jüdischen Weg zu verführen. Das ist alles vergangen. Was heute allein
zählt, ist das menschliche Zeugnis, ist die Bereitschaft. Was uns manche
Theologen vorführen, ist das Dreschen von leerem Stroh, ausgeblasene
Eier. Das sind die vornehmen, verlegenen Herren, die betreten schweigen,
die sich für Juden nicht engagieren. Das Judentum ist für sie das
bedrohliche Fremde geblieben, die eigentliche Wurzel des Antijudaismus.
Judentum soll einerseits überwunden werden, weil es antiquiert sei,
anderseits erkennt man in ihm noch für Christen vorhandene Gefahren.

Man sollte sich nämlich darüber im Klaren sein, warum die
Judenmission für nicht wenige Christen lange Zeit eine Notwendigkeit gewesen
ist : Judentum wurde als Bedrohung empfunden, und es besitzt auch heute
noch die gleiche numinose Gefahr für viele Christen wie einst für die nur

19



scheinbar triumphierende Kirche des 4. Jahrhunderts. Juden haben von
jeher behauptet, mit der vorweggenommenen Erlösung sei es nichts, denn
jeder Tag beweist uns aufs neue, dass die Welt unerlöst ist. Eine

Verinnerlichung einer Erlösung angesichts einer für jeden erfahrbaren
Welt des Unheils ist nichts anderes als fromme Illusion. Das haben Juden,
indem sie Juden blieben, Christen in Jahrhunderten zu beweisen
gesucht. (5)

Daher musste man sie beseitigen, weil man durch das Wegschaffen der
Juden eigene Zweifel und Ängste zu betäuben suchte. Judenmission ist
daher im Wesentlichen nicht Beweis eigener Glaubensstärke, sondern
mindestens ebenso sehr Zeugnis eigener Ängste, das Judentum und
mit ihm die Juden könnten vielleicht doch Recht gehabt haben, und so
wollte man diese Unbequemen aus dem Wege schaffen. Fatal blieb zudem
noch die Tatsache, dass die Kirche das sogenannte «Alte Testament»
übernahm und Jesus ein Jude war und blieb.

Heute ist zudem noch eine andere Lage eingetreten : Der Übertritt zum
Christentum ist für einen Juden aus beruflichen und sozialen Gründen
nicht mehr notwendig; die Zeiten Heinrich Heines sind vorbei, als die
Taufe noch ein «Entrébillet in die europäische Kultur» und Voraussetzung

für berufliches Fortkommen war. Anderseits hat es sich in den
letzten Jahrzehnten gezeigt, dass die politischen, sozialen und damit
verbundenen psychischen Erschütterungen der Menschen andere Folgen
haben, als manche Christen es für möglich gehalten hätten : Für gar nicht
wenige Menschen ist Judentum attraktiv geworden ; auf der Suche nach
einem geistigen Lebensinhalt entdecken Menschen ihre Wurzel: das
Judentum. Ohne diesen Prozess überbewerten zu wollen, ist sachlich
festzustellen, dass heute selten Übertritte von Juden zum Christentum
stattfinden, wohl aber zunehmend mehr Nichtjuden das Judentum
annehmen, obwohl ihnen das meist vom Rabbinat durchaus erschwert wird.
Der Augenblick scheint gekommen, an welchem Christen (mit besonderer
Berücksichtigung judenmissionarisch eingestellter Kreise) diese Tatsache
zur Kenntnis nehmen sollten, dass das Judentum Menschen anzieht. Die
Konsequenz daraus könnte für Christen eine kritische Befragung der
eigenen derzeitigen Position sein, ein Suchen nach den Gründen für
diesen Verlust von ehemals christlichen Menschen. Auch für Juden stellt
das Interesse der andern am Judentum Probleme: Den, der in die
Gemeinschaft der Juden kommen möchte, nicht zu enttäuschen.

Was ein Jude heute seinem christlichen Mitbürger zu sagen hätte, wäre
vielleicht die Bitte, an sich selbst Christentum zu verwirklichen, und damit
dem Juden Jesus nachzufolgen. Nachfolge Jesu in seinem Geiste bedeutet

20



zugleich aber eine Erneuerung des Christentums aus dem Geiste des

Judentums. Hier liegt der eigentliche Stachel, denn eine solche Forderung
ruft erst recht Antijudaismus hervor; wegen einer solchen Mahnung will
man die Juden aus seinem Gesichtskreis bringen, früher physisch heute
vor allem geistig. Die Polemik gegen die Erklärung der Rheinischen
Synode ist weitgehend nicht der Versuch, einen vermehrten theologischen
Tiefgang zu erreichen, sondern das immer noch in der Kirche wirkende
jüdische Erbe so weit wie irgend möglich zu eliminieren. Daran beteiligen
sich heute vor allem die, die sich von einem christianisierten Hellenismus
neues Heil versprechen, obwohl der Jude Jesus vom Hellenismus soviel
gewusst hat wie heute ein türkischer Gastarbeiter von der Heideggerschen
Philosophie.

Das Judentum kennenzulernen, genügt schon nicht mehr. Man muss
versuchen, seine eigenen christlichen Vorstellungen an der Botschaft des
Judentums auszurichten. Eine solche Haltung bedeutet gerade nicht
Aufgabe des Eigenen, Verzicht auf das Christliche, sondern es bedeutet
Rückbesinnung auf die Wurzel. (6) All das hat der Apostel Paulus besser

gesagt, als wir es heute vermögen. Paulus hat ferner ein Wort zu Juden und
Christen gesprochen, welches die Grundlage möglicher Gespräche sein
kann: «Denn Gott hat alle in den Ungehorsam eingeschlossen, um allen
sein Erbarmen zuzuwenden.» (Rom. 11,31).

Dass Christen «ungehorsam» sind, haben sie vermutlich noch zu
lernen, Juden bekennen an jedem Jom Kippur ihren Ungehorsam. Dass
Christen ein göttliches Erbarmen dringend nötig haben, mögen sie zwar
literarisch wissen, denn sie baden ja so gern wohlig in ihrer Schuld. Aber
daraus folgt leider nicht die Teschuwa, die Umkehr, die ihnen gegeben ist,
was von den Propheten zu lernen wäre.

So haben wir Juden und wir Christen uns nichts vorzuwerfen, was nicht
auch der andere zu beherzigen hätte. Das aber schliesst jeden Anspruch
an den andern aus, und damit ist auch jedwede Form der Judenmission
gestorben, wenngleich manche Christen sich gegen diese Erkenntnis
sträuben. Sie müssten ja sonst dem Judentum seine ihm eigene Dignität
zuerkennen, was das Christentum zumindest relativieren würde.

Für uns bleibt es erfreulich, dass wir heute manche Christen kennen,
die eine neue früher nicht vorhandene Sensitivität für das Jüdische und die
Juden gewonnen haben. (7) Diese christlichen Menschen geben uns die
Hoffnung, dass es mit uns als Juden und als Christen dennoch weitergeht,
und wir uns etwas zu sagen haben, das, wenn es Gott gefällt, auch endlich
einmal in dieser Welt zu sichtbaren Folgen führt.

21



ANMERKUNGEN

(1) Vgl. zu der bereits sehr früh eingetretenen Entfremdung die ausgezeichnete Arbeit von
Ekkehard Stegemann, Die Krise des christlichen Antijudaismus und das Neue Testament,

in : Leben und Glauben nach dem Holocaust, hg. v. G. Wessler, Stuttgart 1980,
S. 7Iff.
Instruktives Material findet man auch in dem Sammelwerk, Auschwitz-Krise der christlichen

Theologie, hg. v. R. Rendtorff-E. Stegemann, München 1980.

Ferner Josef Blank, Christliche Orientierungen, Düsseldorf 1981, S. 11-90.

(2) Vgl. dazu J. B. Metz, in : Gott nach Auschwitz, Freiburg i. Br. 1979, S. 130: «Muss nicht
Auschwitz der Anlass für eine radikale Rückfrage des Christentums und der Theologie
nach sich selbst sein?... Hat sich das Christentum, gerade im Vergleich mit der jüdischen
Religion, nicht immer wieder seine eigene messianische Schwäche verborgen
Schlägt im Christentum nicht immer wieder ein gefährlicher heilsgeschichtlicher
Triumphalismus durch, den gerade die Juden in besonderer Weise zu spüren
bekommen?... Gibt es nicht so etwas wie eine typisch christliche Verblüffungsfestigkeit
im Angesichte solcher Katastrophen? Und gilt das nicht in besonderer Weise hinsichtlich

des durchschnittlichen christlichen (und theologischen!) Verhaltens gegenüber
Auschwitz?» (S. 133). Vgl. auch P. G. Aring, Christliche Judenmission, Neukirchen
1980, S. 255ff.

(3) Vgl. dazu das viel umstrittene Buch v. B. Klappert — H. Starck (Hg.) : Umkehr und

Erneuerung, Erläuterungen zum Synodalbeschluss der Rheinischen Landessynode
1980, «Zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden», Neukirchen, 1980.

(4) Einige aktive Bonner Professoren und einige Emeriti haben zum Rheinischen Synodal¬
beschluss ein Gegenpapier veröffentlicht, dessen Duktus und Tendenz etwa in
folgendem hervortritt: «Die Handreichung unterscheidet nicht zwischen Israel und
Juden, und zwar nicht zwischen dem Israel des Alten Testaments, dem Israel, wie es
im Neuen Testament verstanden und einerseits als Israel mit der bleibenden
Heilsprärogative (Rom. 9,4), andererseits als Israel — nach dem Fleisch — definiert wird
(1. Kor. 10,18); den Juden als einer neutestamentlichen Bezeichnung solcher, die den
Christus nicht anerkennen; den nach-neutestamentlichen Juden als dem Talmud-
Judentum ; sowie den anderen, sehr unterschiedlichen Gestalten mittelalterlichen und
neuzeitlichen Judentums».
Eine völlig andere Grundhaltung kommt erfreulicherweise in dem Arbeitspapier
«Theologische Schwerpunkte des Jüdisch-Christlichen Gesprächs», einem Arbeitspapier des
Zentralkomitees der Deutschen Katholiken zum Ausdruck (8.5.1979). In diesem
Zusammenhang ist besonders der Abschnitt «der gemeinsame Auftrag» (S. 12) zu
erwähnen.

(5) «Der jüdischen Anfrage, ob denn die biblischen Hoffnungen auf das Reich Gottes in
Frieden und Gerechtigkeit, ob die Erneuerung von Himmel und Erde denn im
Auftreten Jesu von Nazareth und im Entstehen der Kirche schon Wirklichkeit geworden
seien, entzogen sich die Christen allzu oft in einem historischen Spiritualismus... Darum
musste oft eine triumphalistisch verstandene Christologie in der Theorie das leisten,
was die Wirklichkeit keineswegs immer zeigte : Die Glaubwürdigkeit des christlichen
Glaubens.» Martin Stöhr in: Erinnern, nicht vergessen, hg. v. M. Stöhr, München
1979, S. 172.

22



(6) Diese Vorstellungen sind auch heute einigen christlichen Theologen vertraut. Um nur
wenige Beispiele zu erwähnen, nennen wir hier stellvertretend für andere H. J. Kraus,
Perspektiven eines messianischen Christusglaubens, in : Offenbarung im jüdischen
und christlichen Glaubensverständnis, hg. v. J. J. Petuchowski — W. Strolz, Freiburg
i Br., 1981, S. 237ff. ; ferner die entsprechenden Arbeiten in den Sammelbänden von
P. v. d. Osten-Sacken, Anstösse aus der Schrift, Neukirchen, 1981 ; F. W. Marquardt,
Verwegenheiten, München 1981. Martin Stöhr (Hg.), Jüdische Existenz und die
Erneuerung der christlichen Theologie, München 1982. Für unser Thema ist hier
besonders der Aufsatz von C. Thoma, Theologie ohne Judenfeindschaft (S. 13ff.),
wichtig.

(7) Vgl. dazu auch das wichtige Buch von Heiko A. Oberman, Wurzeln des Antisemitismus,
Berlin 1981, S. 191 : «Wenn nicht die Hassbilder bis in ihre Tiefen freigelegt werden, sind
wir nicht dagegen gefeit, dass nicht aus der glimmenden Asche einer (einmaligen>
Vergangenheit der Antisemitismus wiederum emporsteigt. Nichts ist gefährlicher, weil
weniger berechenbar, als die Koalition zwischen alter religiöser Angst und moderner
gott-loser Hoffnung.»

23


	Abschied von der Judenmission : Antwort an Arnulf Baumann

