Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Judenmission : christliches Zeugnis unter Juden : Bestandsaufnahme
und Ausblick

Autor: Baumann, Arnulf H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDENMISSION:
CHRISTLICHES ZEUGNIS UNTER JUDEN
Bestandsaufnahme und Ausblick

von Arnulf H. Baumann

Am Anfang der Ausbreitung des Christentums steht die Bezeugung des
Glaubens an den Messias Jesus unter Juden. Uberwiltigt von den
Erscheinungen des Auferstandenen, fiihlten sich die ersten Zeugen Jesu
Christi verpflichtet, die Botschaft von dem Gekreuzigten und Auf-
erweckten weiterzugeben. Sie wandten sich damit selbstverstidndlich an
ihresgleichen. Es war fiir sie iiberhaupt keine Frage, dass diese Botschaft
sich zuerst an Juden richtete. Die ersten Nachfolger Jesu waren durchweg
Juden gewesen ; so bestanden auch die ersten christlichen Gemeinden aus
Juden. Christliches Zeugnis unter Juden erschien ihnen als die natiirlichste
Sache der Welt.

Umstritten war dagegen, ob die gute Botschaft von Jesus Christus auch
Heiden gelten konnte bzw. ob von einem Nichtjuden im Zusammenhang
mit seiner Taufe nicht zugleich auch seine Aufnahme ins Judentum
gefordert werden miisse. Der Jude Paulus hat sich dafiir eingesetzt, dass
die Beschneidung, die Aufnahme in das jiidische Volk, nicht zur Vorbe-
dingung der Aufnahme in die christliche Gemeinde gemacht werden solle.

Wenn man also diese Begriffe schon auf die Friihzeit anwenden will,
dann war zunidchst nicht die Judenmission umstritten, sondern die
Heidenmission.

Zwischen den Anfingen der christlichen Kirche und der heutigen Zeit
tut sich der garstige Graben der Geschichte auf. Es ist viel geschehen seit
den Tagen der Apostel:

— Schon sehr bald hat sich in der Christenheit das Schwergewicht
auf die Seite derer verlagert, die aus dem Heidentum stammten
und die sich nicht als integrierender Bestandteil des jiidischen
Volkes verstanden. Damit einher ging ein Verblassen, dann ein
bewusstes Verneinen der urspriinglichen Solidaritit mit den
Juden; aus einer Konkurrenzhaltung entstand Gegnerschaft, ja
Feindschaft zwischen Christen und Juden.

Pastor Arnulf Baumann ist Leiter des Evang.-Luth. Zentralvereins fiir Mission unter Israel
und Herausgeber der Zeitschrift «Friede iiber Israel». Adresse: Am Wiesengrund 49,
D — 3180 Wolfsburg 1.



— Als das Christentum die Auseinandersetzung mit dem Romischen
Reich durchgestanden hatte und zur immer méchtigeren Staats-
religion aufgestiegen war, wurden die Juden zum einzigen gedul-
deten Aussenseiter der geschlossenen christlichen Gesellschaft.
Das war fiir die Juden die Chance zum Uberleben, zugleich aber die
Quelle vielfaltiger Bedriickung in einer antijiidischen Umgebung.

— In letzter Konsequenz ist die antijiidische Einstellung der Christen-
heit zum N&hrboden fiir die schrecklichste Explosion von
Menschenverachtung und -vernichtung geworden, die die Ge-
schichte kennt : den Holocaust.

Angesichts dieser Geschichte kann christliches Zeugnis unter Juden
nicht einfach naiv an das Vorbild der Apostel ankniipfen. Es muss
vielmehr sehr sorgféltig bedacht werden, in welchem Zusammenhang sich
das Zeugnis der ersten Christen entfaltet hat und welchen Standort
heutige Christen haben. Insgesamt muss in einer durch so schreckliche
Erfahrungen belasteten Beziehung wie der zwischen Christen und Juden
mit grosster Behutsamkeit vorgegangen werden.

Das gilt nun besonders fiir den Begriff «Judenmission». Er ist aus
einem neutralen Schlagwort zu einem Reizwort geworden, das oft heftige
Reaktionen auslost ; gerade an diesem Begriff haben sich Belastungen und
Emotionen festgehéngt. Fiir Juden ist «Judenmission» schon seit dem 19.
Jahrhundert zum Inbegriff einer sie bedrohenden Ausbreitung des Chris-
tentums geworden ; im Vordergrund steht dabei die Erfahrung des grossen
Aderlasses durch die Assimilationsbewegung, es schwingen aber auch
Erinnerungen an Kreuzziige und Pogrome mit, kurz: die Erfahrungen der
Juden mit einer Christenheit, die Feuer und Schwert, Zwang und
Verlockung als Mittel der Ausbreitung nicht verschméht. — Unter
Christen ist «Judenmission» ebenfalls zu einem Unwort geworden, zum
Inbegriff der antijiidischen Einstellung, — allerdings erst in neuester Zeit
und keineswegs in allen Bereichen; nach wir vor gibt es Christen, fiir die
«Judenmission» ein positiver Begriff ist. Zur Kldrung und Uberwindung

des daraus entstandenen Konflikts — in dem es um Grundfragen des
Verhiltnisses zwischen Christen und Juden geht — mdochte ich hier
beitragen.

Auswirkungen des Holocaust in der Christenheit.

Die allméhlich sich ausbreitende Erkenntnis, dass der Massenmord an
den Juden unter Hitler nicht zu begreifen ist ohne die Vorgeschichte des

4



christlichen Antijudaismus, hat unter Christen zu einem intensiven
Suchen nach einem neuen Verhiltnis zwischen Christen und Juden
gefiihrt. Ich habe an anderer Stelle ausgefiihrt, wie sich die Entwicklung in
der evangelischen Christenheit Deutschlands vollzogen hat (vgl. Juden-
mission — gestern und heute, in : Evangelische Mission, Jahrbuch 1977, S.
17ff., bes. s. 27ff.; Christliches Zeugnis und die Juden heute. Zur Frage
der Judenmission, Vorlagen Heft 5, Lutherhaus Verlag, Hannover 1981, S.
7ff.) : Auf eine Phase des Schocks angesichts der entsetzlichen Gescheh-
nisse — nur mit der festen Entschlossenheit: Auschwitz darf sich nicht
wiederholen! — in den vierziger Jahren folgte in den fiinziger Jahren eine
Phase der Auseinandersetzung mit der deutschen Vergangenheit und der
tastenden ersten Begegnungen zwischen Christen und Juden. Erst in den
sechziger Jahren kam es — in Zusammenhang mit der Konstituierung der
«Arbeitsgruppe Christen und Juden beim Deutschen Evangelischen
Kirchentag» — zu ersten inhaltlichen Aussagen iiber das neue Verhiltnis
zu den Juden, das mit dem Schlagwort «Dialog» gekennzeichnet wurde, in
bewusstem Kontrast zur «Mission», woriiber es zu bitterem Streit kam.
Die siebziger Jahre waren gekennzeichnet von dem Bemiihen, einen
Konsens aller Gutwilligen — einschliesslich der Vertreter der « Mission»
— zu erreichen; dieser liegt vor in der Studie «Christen und Juden» des
Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland von 1975. Zu Beginn der
achtziger Jahre wurde der Streit um «Dialog» oder «Mission» aber noch
einmal virulent durch den Beschluss «Zur Erneuerung des Verhiltnisses
von Christen und Juden», den die Rheinische Landessynode im Januar
1980 fasste und der zunéchst vor allem als « Absage an die Judenmission»
publiziert wurde. (Vgl. Bertold Klappert/Helmut Starck (Hsgb.), Umkehr
und Erneuerung. Erlduterungen zum Synodalbeschluss der Rheinischen
Landessynode 1980 «Zur Erneuerung des Verhéltnisses von Christen und
Juden, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1980). Beim Hamburger
Kirchentag 1981 gab es dann erstmals eine Podiumsdiskussion zur Frage
der Judenmission (vgl. «Niemand kommt zum Vater denn durch mich».
Christlicher Absolutheitsanspruch und Judenmission. Podiumsgespréich
am 20. Juni in Halle 4, in: Deutscher Evangelischer Kirchentag Hamburg
1981, Dokumente. Stuttgart 1981, S. 588If.).

Die Entwicklung in der katholischen Christenheit Deutschlands und in
anderen Kirchen Europas Amerikas diirfte in vielem &dhnlich verlaufen
sein: iiberall zeigte sich eine starke Betroffenheit iiber das Geschehene.
Es bildeten sich kleine Gruppen Engagierter, die sich mit grossem Einsatz
um ein neues Verhdltnis zu den Juden miihten. Thnen war gemeinsam die
Entschlossenheit, mit der sie sich von allen bosen Wegen der Vergangen-
heit abwenden wollten, um den Antijudaismus von der Wurzel her zu

5



beseitigen. In ihrer entschiedenen Bereitschaft, nun endlich auch die
judische Stimme zu Wort kommen zu lassen, wurden sie auf das Problem
des Triumphalismus und der Uberheblichkeit aufmerksam, das die
Christenheit den Juden gegeniiber geprégt hatte.

Von dieser Grundstimmung der Engagierten «Es muss alles neu
werden» aus geriet der Begriff «Judenmission» — und die Christen und
Organisationen, die sich zu ihm bekannten — seit 1945 immer wieder
unter Beschuss. «Judenmission» erschien moralisch verdichtig, sie wurde
in den Anklagezustand versetzt.

Schon die Tatsache, dass der Begriff «Judenmission» und die Organi-
sationen, die sich dazu bekannten, aus der Zeit vor 1945 stammten,
erregte Verdacht: Konnte dergleichen unbeeinflusst sein von den anti-
jidischen Grundhaltungen der Vergangenheit? War die Beibehaltung des
Begriffs «Judenmission» nicht ein Versuch, sich unbeeindruckt zu halten
von dem Geschehenen, ein Versuch der Verweigerung der notwendigen
Busse ? Konnte eine Einstellung zur Frage des Verhaltnisses von Christen
und Juden gut sein, die nicht vollig radikal neu angesetzt hatte ? Wer sich
auf diesem Gebiet bei irgendeiner Art von Kontinuitit mit der Vergan-
genheit behaften lisst, bietet sich als Priigelknabe fiir alle Vergangenheit
geradezu an.

Erst recht, als in der Begegnung mit Juden den Engagierten bewusst
wurde, welche Erinnerungen und Assoziationen das Wort «Judenmission »
unter Juden ausloste, verdichtete sich die Abwehrhaltung zu einer
«Absage an die Judenmission», die in wechselnder Intensitit und
Begriindung immer wieder ausgesprochen wird. Dabei werden im wesent-
lichen die folgenden Argumente vorgetragen:

— Vornehmste und wichtigste Aufgabe der (heiden-)christlichen
Kirche nach dem Holocaust sei es, sich dem Volk Gottes zu-
zuwenden und ihm briiderliche Solidaritit zu erweisen ;

— Judenmission stehe dieser Aufgabe im Wege, weil sie die bleibende
Erwihlung des Volkes Israel leugne und stattdessen die Enterbung
Israels durch die christliche Kirche vertrete; sie sei daher prakti-
zierter (heiden-)christlicher Triumphalismus ;

— Judenmission sei iiberfliissig, denn die Juden «sind schon beim
Vater» (Franz Rosenzweig) ;

— iiberhaupt hitten Heidenchristen kein Mandat zur Judenmission,
der «Missionsbefehl» in Matthius 28 erwihne ausdriicklich nur
die (heidnischen) « Volker»;



— Organisationen der Judenmission seien abzulehnen, weil sie Prose-
lytenmacherei durch Notigung oder Verlockung und durch Aus-
nutzen von Notlagen betrieben.

Man muss sich die — in ihrem Zustandekommen nur allzu verstidnd-
lichen! — starken emotionalen Krifte bewusst machen, die in der
Auseinandersetzung um Begriff und Sache der Judenmission am Werke
sind. Das Geschehen des Holocaust ist uns immer noch so nahe, dass wir
nach wie vor nur sehr schwer ruhig abwégen konnen. Nur so ist es zu
erklaren, dass Wissenschaftler, die ansonsten durchaus zu differenzie-
renden Untersuchungen in der Lage sind, in dieser Frage zu vollig
undifferenzierten pauschalen Urteilen kommen (Beispiele dafiir bot die
Podiumsdiskussion beim Hamburger Kirchentag, aber auch Heinz
Kremers, Judenmission heute ? Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn
1979, oder Paul Gerhard Aring, Christliche Judenmission. Thre Geschichte
und Problematik dargestellt und untersucht am Beispiel des evangelischen
Rheinlandes, Neukirchener Verlag, Neukirchen-VIuyn 1980).

Wenn es in der Frage der Judenmission zu mehr kommen soll als zu
einem Schlagabtausch, zu mehr als einer steten Wiederholung stereotyper
Argumente, dann muss man versuchen zu differenzieren, so schwer das
auch fallen mag.

Judenmission auf dem Priifstand.

Die grosste Schwierigkeit bei der Debatte um die Judenmission seit
1945 scheint mir darin zu liegen, dass so wenig Sorgfalt auf die
Eingrenzung des mit diesem Begriff Gemeinten verwandt worden ist : Die
einen waren pauschal dagegen, die anderen ebenso undifferenziert dafiir.
Die wichtigste Unterscheidung ist dabei die zwischen der allgemein-
christlichen landldufigen Auffassung von Judenmission und der in den
judenmissionarischen Organisationen vertretenen. (Ich selbst bin darauf
erst im Zusammenhang der Arbeit an meiner Schrift «Christliches
Zeugnis und die Juden heute» gestossen, (vgl. dort S. 17). Dieses
landldufige Verstindnis von Judenmission — vielleicht sollte man es
besser «Judenbekehrung» nennen! — geht davon aus, dass der Missions-
befehl unterschiedslos allen Menschen gilt. Von daher erscheint der
Versuch der Bekehrung von Juden als folgerichtig und deren Widerstand
als unverstiandlich. Es liegt auf der Hand, dass diese Position sich leicht
mit dem kirchlichen Antijudaismus und auch mit Assimilationsbestre-
bungen verbinden konnte.



Demgegeniiber kann nicht stark genug betont werden, dass der Ansatz
der organisierten Judenmission nicht in der Durchsetzung des kirchlichen
Machtanspruchs lag, sondern in der Liebe zum jiidischen Volk als dem
Bundesvolk Gottes. Von ihren Anfingen im Pietismus des 18. Jahr-
hunderts an hat die organisierte Judenmission viele Beispiele fiir ein
ehrliches Interesse an Juden und am Judentum geliefert, das Juden auch
dann mit Achtung und Verstidndnis begegnete, wenn diese sich der
christlichen Botschaft versagten. Es sei hier nur an eine Gestalt wie Franz
Delitzsch erinnert. In den Kreisen der organisierten Judenmission kannte
man die Kapitel 9-11 des Romerbriefs genau genug, um sowohl das
Bewusstsein fiir die bleibende Erwéhlung des jiidischen Volkes wachzu-
halten als auch Verstdndnis dafiir aufzubringen, dass dieses Volk sich in
seiner Gesamtheit nicht der christlichen Kirche anschloss. Allerdings
fithlte man sich verpflichtet, die Botschaft von dem Messias Jesus Juden
weiterzusagen, und man litt darunter, dass die Christenheit insgesamt den
Juden kein sehr einladendes Bild bot. Es wére schon viel gewonnen, wenn
zwischen landldufiger Judenbekehrung und organisierter Judenmission
unterschieden werden konnte, — auch wenn eine ganz scharfe Unter-
scheidung nicht gelingt, wie noch zu zeigen sein wird.

Allerdings bot und bietet auch die organisierte Judenmission kein
einheitliches Bild. « Die Judenmission» hat es nie gegeben. Die Tatsache,
dass diese Arbeit praktisch vor der Haustiir anfangen konnte und ein
grosser organisatorischer Aufwand wie in der Weltmission in der Regel
nicht nétig war, hat zur Entstehung einer Vielzahl kleiner und kleinster
Organisationen gefiihrt, darunter nicht selten Ein-Mann-Unternehmen. Es
ist kein Zweifel, dass sich auch manche Schwirmer und Scharlatane von
dieser Aufgabe angezogen fiihlten. Man wird aber den Tatsachen nicht
gerecht, wenn man diese in einen Topf wirft mit den grosseren Organisa-
tionen, die sich um Korrektheit in ihrem Verhalten wie in ihrer
theologischen Grundlegung miihten.

Uberhaupt muss betont werden, dass der Begriff «Judenmission»
durchaus nicht von Anfang an und unangefochten von den Organisa-
tionen zur Selbstbezeichnung verwendet wurde. Namen wie «Society for
Promoting Christianity among the Jews» (London) bzw. «Gesellschaft zur
Beférderung des Christentums unter den Juden» (Berlin), «Verein der
Freunde Israels» (Basel), «Verein fiir Israel» (Ko6ln), «Zentralverein fir
Mission unter Israel» (Leipzig) weisen auf eine grosse Variationsbreite
und auf ein Bewusstsein fiir die Besonderheit des Verhéltnisses zwischen
Christen und Juden, wie denn die Existenz besonderer judenmissiona-
rischer Organisationen ein Beweis fiir die Unterscheidung von der
Heidenmission ist. Allerdings hat sich allmiahlich die Bezeichnung «Juden-

8



mission» als klassifizierender Begriff in Analogie zu «Heidenmission»
durchgesetzt; erst nach 1945 gelangte der Begriff zeitweise auch in die
Selbstbezeichnungen von Organisationen («Berliner landeskirchliche
Judenmission», «Schweizerische Evangelische Judenmission»), um spéter
wieder aufgegeben zu werden. Neugriindungen in der Tradition der
kirchlichen Judenmission wihlten andere Bezeichnungen («Evangeliums-
dienst unter Israel» / Bayern, bzw. «Evangeliumsdienst fiir Israel» /
Stuttgart. Ein in Hannover neugegriindeter Zweigverein des «Ev.-luth.
Zentralvereins fiir Mission unter Israel» wird voraussichtlich den Namen
«Ev.-luth. Dienst fiir Christen und Juden» tragen. Hinter solchen neuen
Bezeichnungen sollte man nicht irgendwelche Formen von Mimikry
vermuten, sondern den Versuch, die von den Organisationen vertretenen
Auffassungen so unmissverstindlich wie moglich in der Selbst-
bezeichnung auszudriicken. Der von mir bevorzugte Begriff « Christliches
Zeugnis unter Juden» eignet sich nicht als Name einer Organisation. (Das
Englische tut sich da leichter, wie « Christian Witness to Israel» / London
beweist.)

Alle diese Hinweise mogen dazu beitragen, dass nicht weiterhin alle
nur moglichen Erscheinungen pauschal mit dem Begriff «die Juden-
mission» bedacht werden. Wer gegen oder fiir Judenmission ist, sollte —
bevor er verurteilt oder bejaht — so genau wie moglich sagen, was er
darunter versteht. Das wire ein enormer Beitrag zur Versachlichung der
Debatte.

Nicht Nachhut, sondern Vorhut.

Versteht man unter «Judenmission» nicht irgendwelche landldufigen
allgemeinchristlichen Meinungen iiber die Notwendigkeit einer Juden-
bekehrung — und auch nicht die Meinungen von schwirmerischen
Einzelgidngern oder von Scharlatanen —, sondern die organisierten
kirchlichen Judenmissionen, dann diirfte schnell deutlich werden, dass es
sich bei ihnen nicht um Bollwerke des Antijudaismus handelt, sondern um
die Vorhut eines neuen Verhiltnisses zwischen Christen und Juden. In
einer weithin vom Antijudaismus gepréigten Christenheit haben sie sich
den jiidischen Menschen zugewandt, um ihnen das beste zu bringen, was
sie kannten: die Botschaft von Jesus Christus. Sie waren sich der
Probleme bewusst, die sich aus dem ungeheuren Machtvorteil der
Christenheit ergaben und die immer wieder zur Proselytenmacherei und
zur Assimilation fithrten. Sie suchten nach Wegen zu einer Begegnung auf
gleicher Ebene. Sie vertieften sich in die jiidische religiose Uberlieferung

9



und trugen nach Kriften zu einer besseren Kenntnis des Judentums unter
Christen bei. Sie sorgten fiir Ubersetzungen des Neuen Testaments ins
Hebridische und Jiddische. Sie boten Judenchristen Wirkungsmoglich-
keiten in der Kirche, durch die sie ihre besonderen Erfahrungen und
Kenntnisse einbringen konnten. Sie gehorten zu den wenigen, die in den
Zeiten des wachsenden Antisemitismus ihre Stimme fiir die Juden
erhoben und auch noch in der Verfolgung halfen. Es ist kein Zufall, dass
Vertreter der Judenmission nach 1945 massgeblich zur Neubesinnung
beigetragen haben.

Es besteht kein Anlass, diese Geschichte in Bausch und Bogen zu
verdammen. Allerdings muss gleich hinzugefiigt werden, dass auf dieser
Geschichte auch schwere Schatten liegen. Die kleinen Gruppen, die
hinter den judenmissionarischen Organisationen standen, erlagen oftmals
dem iiberméchtigen Einfluss der Umwelt; sie verbilindeten sich mit
kirchlichem Triumphalismus, mit antijidischen Strémungen, ja sie
nahmen selbst antisemitische Argumente auf. (P. G. Aring, Christliche
Judenmission, bietet trotz seiner entschiedenen Ablehnung der Juden-
mission nicht nur Beispiele fiir solches Versagen, sondern auch fiir
positives Wirken.) Das Versagen im einzelnen hebt aber nicht auf, dass
sich die Judenmission aufs ganze gesehen positiv von ihrer Umwelt abhob.

Vom heutigen Standort aus mogen Erscheinungsformen und Aussagen
der Judenmission des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts in vielem
antiquiert aussehen. Es ist aber nicht gerechtfertigt, die heutige Juden-
mission ohne weiteres mit der fritherer Zeiten zu identifizieren und ihr
damit prinzipiell Unfédhigkeit zum Wandel zu unterstellen. In Wirklichkeit
sind Busse und Neubesinnung keineswegs das Monopol der Anhénger des
«Dialogs». Auch die Anhénger des «christlichen Zeugnisses unter Juden»
sind fiir eine «Erneuerung des Verhéltnisses von Christen und Juden» und
tragen das Thre dazu bei. (Man denke nur an die Faltblattserie « Was jeder
vom Judentum wissen muss», die in deutscher Sprache eine Gesamt-
auflage von tiber drei Millionen erreicht hat und die in Deutschland und in
den skandinavischen Lidndern von Vertretern ‘der «Judenmission»
erarbeitet und vertrieben wird.)

Damit sind eine ganze Reihe von Hinweisen zusammengetragen, die zu
einer moglichst differenzierten Beurteilung des Phédnomens «Juden-
mission» helfen kénnen. Umso dringender wird nun die Aufgabe, selbst
zu sagen, was ich unter «Judenmission» bzw. unter «Christlichem Zeugnis
unter Juden» (vgl. das gleichnamige Faltblatt Nr. 12 aus der o.a. Reihe)
verstehe. Ich kann dabei nicht fiir jegliche Art von «Judenmission»
sprechen, will allerdings auch nicht nur eine private Meinungsdusserung

10



abgeben. Ich vertrete vielmehr die theologische Tradition des 1871 von
Franz Delitzsch gegriindeten «Ev.-luth. Zentralvereins fiir Mission unter
Israel», an deren Neuformulierung fiir unsere Zeit ich mich seit Jahren
beteilige (vgl. meine Beitrige in «Friede tiber Israel. Zeitschrift fiir Kirche
und Judentum», der Vierteljahresschrift des «Zentralvereins», deren
Herausgeber ich seit 1974 bin.)

Christliches Zeugnis unter Juden nach dem Holocaust.

Alles christliche Reden und Tun im Blick auf das Verhéltnis zu den
Juden nach 1945 muss sich priifen, ob es dem Grauen von Auschwitz
standhalten kann. Die naheliegendste Antwort auf diese bohrende Frage
wire Schweigen, stummes Bedenken des Geschehenen. Weil aber
Schweigen und Untitigkeit nichts hilft, wenn andere reden und handeln,
als sei nichts geschehen, muss geredet und gehandelt werden angesichts
des Holocaust.

Das hat Konsequenzen: Angesichts von Auschwitz vergeht einem
jegliches Gefiihl der Uberheblichkeit und des Hochmuts, wie es so lange
fiir das Verhalten der Christen gegeniiber Juden kennzeichnend war. Es
wird bewusst, was der Pakt mit der Macht, den die Christenheit seit
Beginn des konstantinischen Zeitalters immer wieder erneuert hat, der
Kirche Jesu Christi angetan hat und wie sehr Juden darunter zu leiden
hatten. Angesichts von Auschwitz wird man hellhdrig gegen jede Art von
Triumphalismus, ganz besonders im Verhiltnis zum jiidischen Volk.

Im Bedenken des Verhéltnisses von Christen und Juden wird immer
mehr bewusst, wie sehr beide auf einer gemeinsamen Grundlage stehen
(vgl. die bewusste Entscheidung der Studienkommission Kirche und
Judentum der Evangelischen Kirche in Deutschland, die Studie « Christen
und Juden» mit dem Abschnitt «Gemeinsame Wurzeln» zu beginnen.).
Hier tut sich ein weites Feld verantwortlicher Betétigung auf: Christen
immer mehr bewusst zu machen, wie eng die Verbindungslinien zu den
Juden nach wie vor sind ; Christen eine «wahrheitsgemésse Kenntnis des
Judentums» (Franz Delitzsch) zu vermitteln; auf vielfiltige Weise das
Gefiihl der Solidaritét der Christen mit den Juden zu stirken. Wer fiir ein
christliches Zeugnis unter Juden eintritt, muss sich zuvor zum Anwalt der
Juden in der Kirche gemacht haben. Dazu gehort auch das Eintreten fiir
das Lebensrecht der Juden im Lande ihrer Viter und die Solidaritét mit
dem Staat Israel, die allerdings zwar das Bemiihen um Verstehen jeder
Massnahme dieses Staates einschliesst, wenn auch nicht die Billigung in
jedem Fall.

11



Im Bewusstwerden der Gemeinsamkeiten werden aber auch die
Unterschiede bewusst. Die gilt es zu sehen, ohne sich dadurch in
Gegnerschaft oder gar Feindschaft hineintreiben zu lassen. Paulus hat in
den Kapiteln 9-11 seines Romerbriefs gezeigt, wie man den getrennten
Wegen von Christen und Juden einen Sinn abgewinnen kann. Es gilt, die
besonderen Wege des jiidischen Volkes zu akzeptieren — wie auch die
personliche Entscheidung des einzelnen Juden fiir diesen Weg — und
dabei doch die Hoffnung auf eine letztendliche Aufhebung der Trennung
nicht aufzugeben.

Die besonderen Wege der ersten Christen begannen mit den Erschei-
nungen des Auferstandenen und ihrem Bekenntnis: «Jesus ist der
Messias ! » In diesen Erfahrungen er6ffnete sich ihnen ein neuer Zugang zu
Gott, indem alle Glaubenserfahrung Israels zusammengefasst und auf
Jesus Christus konzentriert wurde. Dies konnten sie nicht fiir sich selbst
behalten, dass mussten sie weitersagen. Das Weitersagen konnte an keiner
Grenze haltmachen, keine Menschengruppe bewusst ausschliessen. Es
kann einladend, eindringlich sein; es besteht aus dem Zeugnis der
Christen in Wort und Tat, mit ihrem ganzen Leben. Keinesfalls darf es zu
irgendeiner Form von Zwang, Notigung oder Verlockung greifen ; es muss
immer Raum lassen fiir das Wirken Gottes der allein die Menschenherzen
lenkt.

Das Bekenntnis zu Jesus Christus ist das Herzstiick christlichen
Glaubens. Es darf nicht undeutlich werden, es muss unbedingt — ohne
wenn und aber — ausgesprochen werden konnen. Keinesfalls darf es aber
aus einem unbedingten und «absoluten» Bekenntnis in einen Absolut-
heitsanspruch der Kirche und des Christentums umgewandelt werden.

In allen Zeiten seit den Anfingen der Christenheit hat es jlidische
Menschen gegeben, die Jesus Christus als den Messias Israels bekannten.
Oft sind sie schnell in der Menge der Christen anderer Herkunft
aufgegangen. In Israel heute gibt es solche Menschen erstmals seit den
Tagen der Apostel in einer mehrheitlich jiidischen Bevolkerung. Es kann
gar nicht in ihrem Blickfeld liegen, sich durch den Glauben an Jesus
Christus von ihrem jiidischen Volk lossagen zu wollen; daher nennen sie
sich lieber «Messianische Juden» als «Judenchristen». Sie haben sich in
Gemeinden gesammelt, darunter auch solchen, die in der evangelisch-
lutherischen Tradition stehen ; sie bemiihen sich auch in ihrem Gemeinde-
leben und Gottesdienst, ihre jiidische Identitdt auszudriicken. Sie suchen
briiderliche Gemeinschaft mit Christen in anderen Lindern, die wir ithnen
nicht versagen konnen. Sie legen Zeugnis ab von ihrem Glauben in ithrem
Volk. Christen aus anderen Volkern werden in ihrem Zeugnis gegeniiber

12



judischen Menschen zuriickhaltend sein, zumal in Deutschland. Sie
werden aber Anteil nehmen am Zeugendienst der Judenchristen und auch
bereit sein gegeniiber jedermann, «Rechenschaft zu geben von der
Hoffnung, die in ihnen ist (1. Petrus 3,16). Sie werden sich freuen iiber
jeden, mit dem sie auch durch das Bekenntnis zu Jesus Christus verbunden

sind ; sie werden aber die Entscheidung eines jeden achten, der auf seinem
Weg bleiben will.

Bedarf es dazu einer Organisation? Unbedingt ja! Solange die
selbstverstdndliche Solidaritit mit dem jlidischen Volk nicht Allgemeingut
der Kirchen ist, solange um Kenntnis und Verstandnis des Judentums in
der Christenheit geworben werden muss, solange die briiderliche Gemein-
schaft mit Judenchristen nicht eine Sache der gesamten Kirche ist, solange
christliches Zeugnis unter Juden im Ansatz umstritten ist, — solange
bedarf es des Zusammenschlusses derjenigen, die sich dazu besonders
verpflichtet fiihlen.

- Das ist ein Versuch, mit schlichten Worten zu sagen, was «christliches
Zeugnis unter Juden» heute bedeuten kann. Wie wirkt das auf Juden? —
Ich kann nur hoffen, dass sie sich nicht davon bedroht fiihlen, sondern
vielmehr herausgefordert dazu, ihrerseits Rechenschaft zu geben von der
Hoffnung, die in ihnen ist.

13



	Judenmission : christliches Zeugnis unter Juden : Bestandsaufnahme und Ausblick

