
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 38 (1982)

Artikel: Judenmission : christliches Zeugnis unter Juden : Bestandsaufnahme
und Ausblick

Autor: Baumann, Arnulf H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDENMISSION:
CHRISTLICHES ZEUGNIS UNTER JUDEN

Bestandsaufnahme und Ausblick

von ArnulfH. Baumann

Am Anfang der Ausbreitung des Christentums steht die Bezeugung des
Glaubens an den Messias Jesus unter Juden. Überwältigt von den
Erscheinungen des Auferstandenen, fühlten sich die ersten Zeugen Jesu
Christi verpflichtet, die Botschaft von dem Gekreuzigten und
Auferweckten weiterzugeben. Sie wandten sich damit selbstverständlich an
ihresgleichen. Es war für sie überhaupt keine Frage, dass diese Botschaft
sich zuerst an Juden richtete. Die ersten Nachfolger Jesu waren durchweg
Juden gewesen ; so bestanden auch die ersten christlichen Gemeinden aus
Juden. Christliches Zeugnis unter Juden erschien ihnen als die natürlichste
Sache der Welt.

Umstritten war dagegen, ob die gute Botschaft von Jesus Christus auch
Heiden gelten konnte bzw. ob von einem Nichtjuden im Zusammenhang
mit seiner Taufe nicht zugleich auch seine Aufnahme ins Judentum
gefordert werden müsse. Der Jude Paulus hat sich dafür eingesetzt, dass
die Beschneidung, die Aufnahme in das jüdische Volk, nicht zur
Vorbedingung der Aufnahme in die christliche Gemeinde gemacht werden solle.

Wenn man also diese Begriffe schon auf die Frühzeit anwenden will,
dann war zunächst nicht die Judenmission umstritten, sondern die
Heidenmission.

Zwischen den Anfängen der christlichen Kirche und der heutigen Zeit
tut sich der garstige Graben der Geschichte auf. Es ist viel geschehen seit
den Tagen der Apostel :

— Schon sehr bald hat sich in der Christenheit das Schwergewicht
auf die Seite derer verlagert, die aus dem Heidentum stammten
und die sich nicht als integrierender Bestandteil des jüdischen
Volkes verstanden. Damit einher ging ein Verblassen, dann ein
bewusstes Verneinen der ursprünglichen Solidarität mit den
Juden; aus einer Konkurrenzhaltung entstand Gegnerschaft, ja
Feindschaft zwischen Christen und Juden.

Pastor Arnulf Baumann ist Leiter des Evang.-Luth. Zentralvereins für Mission unter Israel
und Herausgeber der Zeitschrift «Friede über Israel». Adresse: Am Wiesengrund 49,

D - 3180 Wolfsburg 1.

3



— Als das Christentum die Auseinandersetzung mit dem Römischen
Reich durchgestanden hatte und zur immer mächtigeren
Staatsreligion aufgestiegen war, wurden die Juden zum einzigen geduldeten

Aussenseiter der geschlossenen christlichen Gesellschaft.
Das war für die Juden die Chance zum Überleben, zugleich aber die
Quelle vielfältiger Bedrückung in einer antijüdischen Umgebung.

— In letzter Konsequenz ist die antijüdische Einstellung der Christen¬
heit zum Nährboden für die schrecklichste Explosion von
Menschenverachtung und -Vernichtung geworden, die die
Geschichte kennt : den Holocaust.

Angesichts dieser Geschichte kann christliches Zeugnis unter Juden
nicht einfach naiv an das Vorbild der Apostel anknüpfen. Es muss
vielmehr sehr sorgfältig bedacht werden, in welchem Zusammenhang sich
das Zeugnis der ersten Christen entfaltet hat und welchen Standort
heutige Christen haben. Insgesamt muss in einer durch so schreckliche
Erfahrungen belasteten Beziehung wie der zwischen Christen und Juden
mit grösster Behutsamkeit vorgegangen werden.

Das gilt nun besonders für den Begriff «Judenmission». Er ist aus
einem neutralen Schlagwort zu einem Reizwort geworden, das oft heftige
Reaktionen auslöst ; gerade an diesem Begriff haben sich Belastungen und
Emotionen festgehängt. Für Juden ist «Judenmission» schon seit dem 19.

Jahrhundert zum Inbegriff einer sie bedrohenden Ausbreitung des
Christentums geworden ; im Vordergrund steht dabei die Erfahrung des grossen
Aderlasses durch die Assimilationsbewegung, es schwingen aber auch
Erinnerungen an Kreuzzüge und Pogrome mit, kurz : die Erfahrungen der
Juden mit einer Christenheit, die Feuer und Schwert, Zwang und
Verlockung als Mittel der Ausbreitung nicht verschmäht. — Unter
Christen ist «Judenmission» ebenfalls zu einem Unwort geworden, zum
Inbegriff der antijüdischen Einstellung, — allerdings erst in neuester Zeit
und keineswegs in allen Bereichen ; nach wir vor gibt es Christen, für die
«Judenmission» ein positiver Begriff ist. Zur Klärung und Überwindung
des daraus entstandenen Konflikts — in dem es um Grundfragen des
Verhältnisses zwischen Christen und Juden geht — möchte ich hier
beitragen.

Auswirkungen des Holocaust in der Christenheit.

Die allmählich sich ausbreitende Erkenntnis, dass der Massenmord an
den Juden unter Hitler nicht zu begreifen ist ohne die Vorgeschichte des

4



christlichen Antijudaismus, hat unter Christen zu einem intensiven
Suchen nach einem neuen Verhältnis zwischen Christen und Juden
geführt. Ich habe an anderer Stelle ausgeführt, wie sich die Entwicklung in
der evangelischen Christenheit Deutschlands vollzogen hat (vgl.
Judenmission — gestern und heute, in : Evangelische Mission, Jahrbuch 1977, S.

17ff., bes. s. 27ff. ; Christliches Zeugnis und die Juden heute. Zur Frage
der Judenmission, Vorlagen Heft 5, Lutherhaus Verlag, Hannover 1981, S.

7ff.) : Auf eine Phase des Schocks angesichts der entsetzlichen Geschehnisse

— nur mit der festen Entschlossenheit : Auschwitz darf sich nicht
wiederholen — in den vierziger Jahren folgte in den fünziger Jahren eine
Phase der Auseinandersetzung mit der deutschen Vergangenheit und der
tastenden ersten Begegnungen zwischen Christen und Juden. Erst in den
sechziger Jahren kam es — in Zusammenhang mit der Konstituierung der
«Arbeitsgruppe Christen und Juden beim Deutschen Evangelischen
Kirchentag» — zu ersten inhaltlichen Aussagen über das neue Verhältnis
zu den Juden, das mit dem Schlagwort «Dialog» gekennzeichnet wurde, in
bewusstem Kontrast zur «Mission», worüber es zu bitterem Streit kam.
Die siebziger Jahre waren gekennzeichnet von dem Bemühen, einen
Konsens aller Gutwilligen — einschliesslich der Vertreter der «Mission»
— zu erreichen; dieser liegt vor in der Studie «Christen und Juden» des
Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland von 1975. Zu Beginn der
achtziger Jahre wurde der Streit um «Dialog» oder «Mission» aber noch
einmal virulent durch den Beschluss «Zur Erneuerung des Verhältnisses
von Christen und Juden», den die Rheinische Landessynode im Januar
1980 fasste und der zunächst vor allem als «Absage an die Judenmission»
publiziert wurde. (Vgl. Bertold Klappert/Helmut Starck (Hsgb.), Umkehr
und Erneuerung. Erläuterungen zum Synodalbeschluss der Rheinischen
Landessynode 1980 «Zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und
Juden, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1980). Beim Hamburger
Kirchentag 1981 gab es dann erstmals eine Podiumsdiskussion zur Frage
der Judenmission (vgl. «Niemand kommt zum Vater denn durch mich».
Christlicher Absolutheitsanspruch und Judenmission. Podiumsgespräch
am 20. Juni in Halle 4, in : Deutscher Evangelischer Kirchentag Hamburg
1981, Dokumente. Stuttgart 1981, S. 588ff.).

Die Entwicklung in der katholischen Christenheit Deutschlands und in
anderen Kirchen Europas Amerikas dürfte in vielem ähnlich verlaufen
sein : überall zeigte sich eine starke Betroffenheit über das Geschehene.
Es bildeten sich kleine Gruppen Engagierter, die sich mit grossem Einsatz
um ein neues Verhältnis zu den Juden mühten. Ihnen war gemeinsam die
Entschlossenheit, mit der sie sich von allen bösen Wegen der Vergangenheit

abwenden wollten, um den Antijudaismus von der Wurzel her zu

5



beseitigen. In ihrer entschiedenen Bereitschaft, nun endlich auch die
jüdische Stimme zu Wort kommen zu lassen, wurden sie auf das Problem
des Triumphalismus und der Überheblichkeit aufmerksam, das die
Christenheit den Juden gegenüber geprägt hatte.

Von dieser Grundstimmung der Engagierten «Es muss alles neu
werden» aus geriet der Begriff «Judenmission» — und die Christen und
Organisationen, die sich zu ihm bekannten — seit 1945 immer wieder
unter Beschuss. «Judenmission» erschien moralisch verdächtig, sie wurde
in den Anklagezustand versetzt.

Schon die Tatsache, dass der Begriff «Judenmission» und die
Organisationen, die sich dazu bekannten, aus der Zeit vor 1945 stammten,
erregte Verdacht: Konnte dergleichen unbeeinflusst sein von den
antijüdischen Grundhaltungen der Vergangenheit? War die Beibehaltung des

Begriffs «Judenmission» nicht ein Versuch, sich unbeeindruckt zu halten
von dem Geschehenen, ein Versuch der Verweigerung der notwendigen
Busse? Korinte eine Einstellung zur Frage des Verhältnisses von Christen
und Juden gut sein, die nicht völlig radikal neu angesetzt hatte? Wer sich
auf diesem Gebiet bei irgendeiner Art von Kontinuität mit der Vergangenheit

behaften lässt, bietet sich als Prügelknabe für alle Vergangenheit
geradezu an.

Erst recht, als in der Begegnung mit Juden den Engagierten bewusst
wurde, welche Erinnerungen und Assoziationen das Wort «Judenmission»
unter Juden auslöste, verdichtete sich die Abwehrhaltung zu einer
«Absage an die Judenmission», die in wechselnder Intensität und
Begründung immer wieder ausgesprochen wird. Dabei werden im wesentlichen

die folgenden Argumente vorgetragen :

— Vornehmste und wichtigste Aufgabe der (heiden-)christlichen
Kirche nach dem Holocaust sei es, sich dem Volk Gottes
zuzuwenden und ihm brüderliche Solidarität zu erweisen ;

— Judenmission stehe dieser Aufgabe im Wege, weil sie die bleibende
Erwählung des Volkes Israel leugne und stattdessen die Enterbung
Israels durch die christliche Kirche vertrete ; sie sei daher praktizierter

(heiden-)christlicher Triumphalismus;

— Judenmission sei überflüssig, denn die Juden «sind schon beim
Vater» (Franz Rosenzweig) ;

— überhaupt hätten Heidenchristen kein Mandat zur Judenmission,
der «Missionsbefehl» in Matthäus 28 erwähne ausdrücklich nur
die (heidnischen) «Völker»;

6



— Organisationen der Judenmission seien abzulehnen, weil sie Prose-
lytenmacherei durch Nötigung oder Verlockung und durch
Ausnutzen von Notlagen betrieben.

Man muss sich die — in ihrem Zustandekommen nur allzu verständlichen!

— starken emotionalen Kräfte bewusst machen, die in der
Auseinandersetzung um Begriff und Sache der Judenmission am Werke
sind. Das Geschehen des Holocaust ist uns immer noch so nahe, dass wir
nach wie vor nur sehr schwer ruhig abwägen können. Nur so ist es zu
erklären, dass Wissenschaftler, die ansonsten durchaus zu differenzierenden

Untersuchungen in der Lage sind, in dieser Frage zu völlig
undifferenzierten pauschalen Urteilen kommen (Beispiele dafür bot die
Podiumsdiskussion beim Hamburger Kirchentag, aber auch Heinz
Kremers, Judenmission heute? Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn
1979, oder Paul Gerhard Aring, Christliche Judenmission. Ihre Geschichte
und Problematik dargestellt und untersucht am Beispiel des evangelischen
Rheinlandes, Neukirchener Verlag, Neukirchen-Vluyn 1980).

Wenn es in der Frage der Judenmission zu mehr kommen soll als zu
einem Schlagabtausch, zu mehr als einer steten Wiederholung stereotyper
Argumente, dann muss man versuchen zu differenzieren, so schwer das
auch fallen mag.

Judenmission auf dem Prüfstand.

Die grösste Schwierigkeit bei der Debatte um die Judenmission seit
1945 scheint mir darin zu liegen, dass so wenig Sorgfalt auf die
Eingrenzung des mit diesem Begriff Gemeinten verwandt worden ist : Die
einen waren pauschal dagegen, die anderen ebenso undifferenziert dafür.
Die wichtigste Unterscheidung ist dabei die zwischen der
allgemeinchristlichen landläufigen Auffassung von Judenmission und der in den
judenmissionarischen Organisationen vertretenen. (Ich selbst bin darauf
erst im Zusammenhang der Arbeit an meiner Schrift «Christliches
Zeugnis und die Juden heute» gestossen, (vgl. dort S. 17). Dieses

landläufige Verständnis von Judenmission — vielleicht sollte man es
besser «Judenbekehrung» nennen! — geht davon aus, dass der Missionsbefehl

unterschiedslos allen Menschen gilt. Von daher erscheint der
Versuch der Bekehrung von Juden als folgerichtig und deren Widerstand
als unverständlich. Es liegt auf der Hand, dass diese Position sich leicht
mit dem kirchlichen Antijudaismus und auch mit Assimilationsbestrebungen

verbinden konnte.

7



Demgegenüber kann nicht stark genug betont werden, dass der Ansatz
der organisierten Judenmission nicht in der Durchsetzung des kirchlichen
Machtanspruchs lag, sondern in der Liebe zum jüdischen Volk als dem
Bundesvolk Gottes. Von ihren Anfängen im Pietismus des 18.

Jahrhunderts an hat die organisierte Judenmission viele Beispiele für ein
ehrliches Interesse an Juden und am Judentum geliefert, das Juden auch
dann mit Achtung und Verständnis begegnete, wenn diese sich der
christlichen Botschaft versagten. Es sei hier nur an eine Gestalt wie Franz
Delitzsch erinnert. In den Kreisen der organisierten Judenmission kannte
man die Kapitel 9-11 des Römerbriefs genau genug, um sowohl das

Bewusstsein für die bleibende Erwählung des jüdischen Volkes wachzuhalten

als auch Verständnis dafür aufzubringen, dass dieses Volk sich in
seiner Gesamtheit nicht der christlichen Kirche anschloss. Allerdings
fühlte man sich verpflichtet, die Botschaft von dem Messias Jesus Juden
weiterzusagen, und man litt darunter, dass die Christenheit insgesamt den
Juden kein sehr einladendes Bild bot. Es wäre schon viel gewonnen, wenn
zwischen landläufiger Judenbekehrung und organisierter Judenmission
unterschieden werden könnte, — auch wenn eine ganz scharfe
Unterscheidung nicht gelingt, wie noch zu zeigen sein wird.

Allerdings bot und bietet auch die organisierte Judenmission kein
einheitliches Bild. «.Die Judenmission» hat es nie gegeben. Die Tatsache,
dass diese Arbeit praktisch vor der Haustür anfangen konnte und ein
grosser organisatorischer Aufwand wie in der Weltmission in der Regel
nicht nötig war, hat zur Entstehung einer Vielzahl kleiner und kleinster
Organisationen geführt, darunter nicht selten Ein-Mann-Unternehmen. Es

ist kein Zweifel, dass sich auch manche Schwärmer und Scharlatane von
dieser Aufgabe angezogen fühlten. Man wird aber den Tatsachen nicht
gerecht, wenn man diese in einen Topf wirft mit den grösseren Organisationen,

die sich um Korrektheit in ihrem Verhalten wie in ihrer
theologischen Grundlegung mühten.

Überhaupt muss betont werden, dass der Begriff «Judenmission»
durchaus nicht von Anfang an und unangefochten von den Organisationen

zur Selbstbezeichnung verwendet wurde. Namen wie «Society for
Promoting Christianity among the Jews» (London) bzw. «Gesellschaft zur
Beförderung des Christentums unter den Juden» (Berlin), «Verein der
Freunde Israels» (Basel), «Verein für Israel» (Köln), «Zentralverein für
Mission unter Israel» (Leipzig) weisen auf eine grosse Variationsbreite
und auf ein Bewusstsein für die Besonderheit des Verhältnisses zwischen
Christen und Juden, wie denn die Existenz besonderer judenmissionarischer

Organisationen ein Beweis für die Unterscheidung von der
Heidenmission ist. Allerdings hat sich allmählich die Bezeichnung «Juden-

8



mission» als klassifizierender Begriff in Analogie zu «Heidenmission»
durchgesetzt; erst nach 1945 gelangte der Begriff zeitweise auch in die
Selbstbezeichnungen von Organisationen («Berliner landeskirchliche
Judenmission», «Schweizerische Evangelische Judenmission»), um später
wieder aufgegeben zu werden. Neugründungen in der Tradition der
kirchlichen Judenmission wählten andere Bezeichnungen («Evangeliumsdienst

unter Israel» / Bayern, bzw. «Evangeliumsdienst für Israel» /
Stuttgart. Ein in Hannover neugegründeter Zweigverein des «Ev.-luth.
Zentralvereins für Mission unter Israel» wird voraussichtlich den Namen
«Ev.-luth. Dienst für Christen und Juden» tragen. Hinter solchen neuen
Bezeichnungen sollte man nicht irgendwelche Formen von Mimikry
vermuten, sondern den Versuch, die von den Organisationen vertretenen
Auffassungen so unmissverständlich wie möglich in der
Selbstbezeichnung auszudrücken. Der von mir bevorzugte Begriff «Christliches
Zeugnis unter Juden» eignet sich nicht als Name einer Organisation. (Das
Englische tut sich da leichter, wie «Christian Witness to Israel» / London
beweist.)

Alle diese Hinweise mögen dazu beitragen, dass nicht weiterhin alle
nur möglichen Erscheinungen pauschal mit dem Begriff «die
Judenmission» bedacht werden. Wer gegen oder für Judenmission ist, sollte —

bevor er verurteilt oder bejaht — so genau wie möglich sagen, was er
darunter versteht. Das wäre ein enormer Beitrag zur Versachlichung der
Debatte.

Nicht Nachhut, sondern Vorhut.

Versteht man unter «Judenmission» nicht irgendwelche landläufigen
allgemeinchristlichen Meinungen über die Notwendigkeit einer
Judenbekehrung — und auch nicht die Meinungen von schwärmerischen
Einzelgängern oder von Scharlatanen —, sondern die organisierten
kirchlichen Judenmissionen, dann dürfte schnell deutlich werden, dass es

sich bei ihnen nicht um Bollwerke des Antijudaismus handelt, sondern um
die Vorhut eines neuen Verhältnisses zwischen Christen und Juden. In
einer weithin vom Antijudaismus geprägten Christenheit haben sie sich
den jüdischen Menschen zugewandt, um ihnen das beste zu bringen, was
sie kannten: die Botschaft von Jesus Christus. Sie waren sich der
Probleme bewusst, die sich aus dem ungeheuren Machtvorteil der
Christenheit ergaben und die immer wieder zur Proselytenmacherei und
zur Assimilation führten. Sie suchten nach Wegen zu einer Begegnung auf
gleicher Ebene. Sie vertieften sich in die jüdische religiöse Überlieferung

9



und trugen nach Kräften zu einer besseren Kenntnis des Judentums unter
Christen bei. Sie sorgten für Übersetzungen des Neuen Testaments ins
Hebräische und Jiddische. Sie boten Judenchristen Wirkungsmöglichkeiten

in der Kirche, durch die sie ihre besonderen Erfahrungen und
Kenntnisse einbringen konnten. Sie gehörten zu den wenigen, die in den
Zeiten des wachsenden Antisemitismus ihre Stimme für die Juden
erhoben und auch noch in der Verfolgung halfen. Es ist kein Zufall, dass
Vertreter der Judenmission nach 1945 massgeblich zur Neubesinnung
beigetragen haben.

Es besteht kein Anlass, diese Geschichte in Bausch und Bogen zu
verdammen. Allerdings muss gleich hinzugefügt werden, dass auf dieser
Geschichte auch schwere Schatten liegen. Die kleinen Gruppen, die
hinter den judenmissionarischen Organisationen standen, erlagen oftmals
dem übermächtigen Einfluss der Umwelt; sie verbündeten sich mit
kirchlichem Triumphalismus, mit antijüdischen Strömungen, ja sie
nahmen selbst antisemitische Argumente auf. (P. G. Aring, Christliche
Judenmission, bietet trotz seiner entschiedenen Ablehnung der
Judenmission nicht nur Beispiele für solches Versagen, sondern auch für
positives Wirken.) Das Versagen im einzelnen hebt aber nicht auf, dass
sich die Judenmission aufs ganze gesehen positiv von ihrer Umwelt abhob.

Vom heutigen Standort aus mögen Erscheinungsformen und Aussagen
der Judenmission des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts in vielem
antiquiert aussehen. Es ist aber nicht gerechtfertigt, die heutige
Judenmission ohne weiteres mit der früherer Zeiten zu identifizieren und ihr
damit prinzipiell Unfähigkeit zum Wandel zu unterstellen. In Wirklichkeit
sind Busse und Neubesinnung keineswegs das Monopol der Anhänger des

«Dialogs». Auch die Anhänger des «christlichen Zeugnisses unter Juden»
sind für eine «Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden» und
tragen das Ihre dazu bei. (Man denke nur an die Faltblattserie «Was jeder
vom Judentum wissen muss», die in deutscher Sprache eine Gesamtauflage

von über drei Millionen erreicht hat und die in Deutschland und in
den skandinavischen Ländern von Vertretern der «Judenmission»
erarbeitet und vertrieben wird.)

Damit sind eine ganze Reihe von Hinweisen zusammengetragen, die zu
einer möglichst differenzierten Beurteilung des Phänomens
«Judenmission» helfen können. Umso dringender wird nun die Aufgabe, selbst
zu sagen, was ich unter «Judenmission» bzw. unter «Christlichem Zeugnis
unter Juden» (vgl. das gleichnamige Faltblatt Nr. 12 aus der o.a. Reihe)
verstehe. Ich kann dabei nicht für jegliche Art von «Judenmission»
sprechen, will allerdings auch nicht nur eine private Meinungsäusserung

10



abgeben. Ich vertrete vielmehr die theologische Tradition des 1871 von
Franz Delitzsch gegründeten «Ev.-luth. Zentralvereins für Mission unter
Israel», an deren Neuformulierung für unsere Zeit ich mich seit Jahren
beteilige (vgl. meine Beiträge in «Friede über Israel. Zeitschrift für Kirche
und Judentum», der Vierteljahresschrift des «Zentralvereins», deren
Herausgeber ich seit 1974 bin.)

Christliches Zeugnis unter Juden nach dem Holocaust.

Alles christliche Reden und Tun im Blick auf das Verhältnis zu den
Juden nach 1945 muss sich prüfen, ob es dem Grauen von Auschwitz
standhalten kann. Die naheliegendste Antwort auf diese bohrende Frage
wäre Schweigen, stummes Bedenken des Geschehenen. Weil aber
Schweigen und Untätigkeit nichts hilft, wenn andere reden und handeln,
als sei nichts geschehen, muss geredet und gehandelt werden angesichts
des Holocaust.

Das hat Konsequenzen: Angesichts von Auschwitz vergeht einem
jegliches Gefühl der Überheblichkeit und des Hochmuts, wie es so lange
für das Verhalten der Christen gegenüber Juden kennzeichnend war. Es
wird bewusst, was der Pakt mit der Macht, den die Christenheit seit
Beginn des konstantinischen Zeitalters immer wieder erneuert hat, der
Kirche Jesu Christi angetan hat und wie sehr Juden darunter zu leiden
hatten. Angesichts von Auschwitz wird man hellhörig gegen jede Art von
Triumphalismus, ganz besonders im Verhältnis zum jüdischen Volk.

Im Bedenken des Verhältnisses von Christen und Juden wird immer
mehr bewusst, wie sehr beide auf einer gemeinsamen Grundlage stehen
(vgl. die bewusste Entscheidung der Studienkommission Kirche und
Judentum der Evangelischen Kirche in Deutschland, die Studie « Christen
und Juden» mit dem Abschnitt «Gemeinsame Wurzeln» zu beginnen.).
Hier tut sich ein weites Feld verantwortlicher Betätigung auf : Christen
immer mehr bewusst zu machen, wie eng die Verbindungslinien zu den
Juden nach wie vor sind ; Christen eine «wahrheitsgemässe Kenntnis des

Judentums» (Franz Delitzsch) zu vermitteln; auf vielfältige Weise das

Gefühl der Solidarität der Christen mit den Juden zu stärken. Wer für ein
christliches Zeugnis unter Juden eintritt, muss sich zuvor zum Anwalt der
Juden in der Kirche gemacht haben. Dazu gehört auch das Eintreten für
das Lebensrecht der Juden im Lande ihrer Väter und die Solidarität mit
dem Staat Israel, die allerdings zwar das Bemühen um Verstehen jeder
Massnahme dieses Staates einschliesst, wenn auch nicht die Billigung in
jedem Fall.

11



Im Bewusstwerden der Gemeinsamkeiten werden aber auch die
Unterschiede bewusst. Die gilt es zu sehen, ohne sich dadurch in
Gegnerschaft oder gar Feindschaft hineintreiben zu lassen. Paulus hat in
den Kapiteln 9-11 seines Römerbriefs gezeigt, wie man den getrennten
Wegen von Christen und Juden einen Sinn abgewinnen kann. Es gilt, die
besonderen Wege des jüdischen Volkes zu akzeptieren — wie auch die
persönliche Entscheidung des einzelnen Juden für diesen Weg — und
dabei doch die Hoffnung auf eine letztendliche Aufhebung der Trennung
nicht aufzugeben.

Die besonderen Wege der ersten Christen begannen mit den Erscheinungen

des Auferstandenen und ihrem Bekenntnis : «Jesus ist der
Messias » In diesen Erfahrungen eröffnete sich ihnen ein neuer Zugang zu
Gott, indem alle Glaubenserfahrung Israels zusammengefasst und auf
Jesus Christus konzentriert wurde. Dies konnten sie nicht für sich selbst
behalten, dass mussten sie weitersagen. Das Weitersagen konnte an keiner
Grenze haltmachen, keine Menschengruppe bewusst ausschliessen. Es

kann einladend, eindringlich sein ; es besteht aus dem Zeugnis der
Christen in Wort und Tat, mit ihrem ganzen Leben. Keinesfalls darf es zu
irgendeiner Form von Zwang, Nötigung oder Verlockung greifen ; es muss
immer Raum lassen für das Wirken Gottes der allein die Menschenherzen
lenkt.

Das Bekenntnis zu Jesus Christus ist das Herzstück christlichen
Glaubens. Es darf nicht undeutlich werden, es muss unbedingt — ohne
wenn und aber — ausgesprochen werden können. Keinesfalls darf es aber
aus einem unbedingten und «absoluten» Bekenntnis in einen Absolut-
heitsanspruch der Kirche und des Christentums umgewandelt werden.

In allen Zeiten seit den Anfängen der Christenheit hat es jüdische
Menschen gegeben, die Jesus Christus als den Messias Israels bekannten.
Oft sind sie schnell in der Menge der Christen anderer Herkunft
aufgegangen. In Israel heute gibt es solche Menschen erstmals seit den
Tagen der Apostel in einer mehrheitlich jüdischen Bevölkerung. Es kann
gar nicht in ihrem Blickfeld liegen, sich durch den Glauben an Jesus

Christus von ihrem jüdischen Volk lossagen zu wollen ; daher nennen sie
sich lieber «Messianische Juden» als «Judenchristen». Sie haben sich in
Gemeinden gesammelt, darunter auch solchen, die in der
evangelischlutherischen Tradition stehen ; sie bemühen sich auch in ihrem Gemeindeleben

und Gottesdienst, ihre jüdische Identität auszudrücken. Sie suchen
brüderliche Gemeinschaft mit Christen in anderen Ländern, die wir ihnen
nicht versagen können. Sie legen Zeugnis ab von ihrem Glauben in ihrem
Volk. Christen aus anderen Völkern werden in ihrem Zeugnis gegenüber

12



jüdischen Menschen zurückhaltend sein, zumal in Deutschland. Sie
werden aber Anteil nehmen am Zeugendienst der Judenchristen und auch
bereit sein gegenüber jedermann, «Rechenschaft zu geben von der
Hoffnung, die in ihnen ist (1. Petrus 3,16). Sie werden sich freuen über
jeden, mit dem sie auch durch das Bekenntnis zu Jesus Christus verbunden
sind ; sie werden aber die Entscheidung eines jeden achten, der auf seinem
Weg bleiben will.

Bedarf es dazu einer Organisation? Unbedingt ja! Solange die
selbstverständliche Solidarität mit dem jüdischen Volk nicht Allgemeingut
der Kirchen ist, solange um Kenntnis und Verständnis des Judentums in
der Christenheit geworben werden muss, solange die brüderliche Gemeinschaft

mit Judenchristen nicht eine Sache der gesamten Kirche ist, solange
christliches Zeugnis unter Juden im Ansatz umstritten ist, — solange
bedarf es des Zusammenschlusses derjenigen, die sich dazu besonders
verpflichtet fühlen.

Das ist ein Versuch, mit schlichten Worten zu sagen, was «christliches
Zeugnis unter Juden» heute bedeuten kann. Wie wirkt das auf Juden? —

Ich kann nur hoffen, dass sie sich nicht davon bedroht fühlen, sondern
vielmehr herausgefordert dazu, ihrerseits Rechenschaft zu geben von der
Hoffnung, die in ihnen ist.

13


	Judenmission : christliches Zeugnis unter Juden : Bestandsaufnahme und Ausblick

