Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 37 (1981)

Rubrik: Zwei Stellungsnahmen zu Othmar Keel : Das Bocklein in der Milch
seiner Mutter

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZWEI STELLUNGNAHMEN ZU OTHMAR KEEL;

Das Bocklein in der Milch seiner Mutter und Verwandtes, im Lichte
eines altorientalischen Bildmotivs. — Orbis Biblicus et Orientalis,
Band 33, Géttingen-Fribourg: Vandenhoeck & Rupprecht — Uni-
versititsverlag, 1980.

Die Hauptthesen und Ergebnisse seiner Arbeit hat O. Keel, Professor
fiir Altes Testament an der Universitit Fribourg, Schweiz, in der « Orien-
tierung» Nr. 4'1981 vom 28.2.81 zusammengefasst. Eine ausfiihrliche
Stellungnahme zu Keels Ausserungen iiber das rabbinische Verstindnis
vom «Bdcklein in der Milch seiner Mutter» von Prof. Jakob J. Petu-
chowski, Hebrew Union College, Cincinnati, USA, konnte die «Orien-
tierung» aus redaktionellen Griinden leider nicht publizieren. Die
Redaktion hat sie uns freundlicherweise zum Abdruck iiberlassen. Wir
bringen den Beitrag von J. Petuchowski im Anschluss an die Buchbe-
Sprechung von Dr. Simon Lauer, St. Gallen. (Red.)

S. Lauer : Kultpolemik — Theorie und / oder Heiligkeitsgesetz

Wieder legt der verdiente Ikonograph dem interessierten Publikum
€twas von seinem Reichtum vor. Dieses Material und seine Darstellung,
den Hauptteil des Buches mithin, kritisch zu wiirdigen, fiihlt sich der
Rezensent nicht imstande ; Bildungsliicken zu gestehen, ist peinlich, sie zu
Ubertiinchen jedoch gefihrlich. Zur Hauptthese Keels wage ich — mit
allen Vorbehalten — nun doch eine Uberlegung: Die lkonographie
erweist die weite Verbreitung des sdugenden Muttertiers als Bildmotiv;
unter den in Frage kommenden Tieren ist im geographischen Raum des
alten Israel die Ziege besonders hiufig. Ist die Ausdehnung des Verbots
auf alle (Sauge-)Tiere demnach vollig grundlos ? Ferner zeigt Keel mit der
(ganz iiberzeugenden) Interpretation eines #dgyptischen Textes aus dem
20. Jahrhundert v. Chr., dass das Kochen — wohl auch von Fleisch — in
Milch typisch syro-paldstinisch war. Wenn die Tora solche Speisen
verbietet, ist sie dann wirklich so weit von Speise/Kult-Polemik entfernt ?
Die Schwiche der Kultpolemik-Theorie scheint mir vor allem darin zu

161



liegen, dass sie sich zu eng auf das Opfer konzentriert, anstatt den Fleisch-
genuss (im Altertum ohnehin auf festliche Gelegenheiten beschriinkt) mit
einzubeziehen. Diese Erwédgungen sind nun freilich nicht als Rettungs-
versuche gemeint, sondern als Einladung zu etwas differenzierterer
Polemik. Dass es fiir den Juden, der das biblische Verbot mit allen rabbi-
nischen Konsequenzen halten will, der kultpolemischen Deutung keines-
wegs bedarf, zeigt David Hoffmanns Kommentar zum Deuteronomium, 1.
Teil, Berlin 1913 (!), S. 205ff. Hoffmann lehnt diese Deutung wegen
Mangels an Beweisen rundweg ab. Aus der (allerdings nicht-bibelkri-
tischen) Analyse von Ex 21-22,30, Ex 23,1-19 und Dtn 14,21 ergibt sich
ihm, dass das Verbot, Fleisch in Milch zu kochen, ebenso wie das Verbot,
Fleisch von einem gerissenen oder verendeten Tier zu geniessen, mit
Israels Heiligkeit begriindet wird. Entscheidend ist jedoch, was Hoffmann
S. 211 sagt : «Wir wiederholen aber, was wir bereits im Commentar zu Lev,
1. Teil, 1905, S. 5 ausgefiihrt haben, dass die Annahme notwendig ist, dass
die Vorschrift iiber Milch und Fleisch durch eine authentische Tradition
i.a. feststand, wenn auch iiber einzelne spezielle Bestimmungen, sowie
iber die Deduktion der Vorschriften aus der Tora, Meinungsverschieden-
heiten vorhanden waren.»

Inwiefern Prof. Keel sich in rabbinicis irrt, hat Prof. Petuchowski
gezeigt. Hinzuzufiigen bleibt, dass Strack-Billerbeck heutzutage nicht
mehr so zitiert wird, dass Seitenangaben aus Goldschmidt wertlos sind (es
gibt verschiedene Ausgaben), und dass bei Philo die Nennung des
Paragraphen geniigt, um die Stelle auch in der (besseren) Ausgabe von
Colson und Whitaker zu finden. Zu Philons Darstellung der jiidischen
Gesetze muss unbedingt herangezogen werden: I. Heinemann, Philons
griechische und jiidische Bildung, Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, 1962; das Buch hitte Prof. Keel etwas vorsichtiger machen
kénnen.

Es bleibt Keels Verdienst (und wir halten es fiir gross!). gezeigt zu
haben, was sich ein Israelit konkret gedacht haben mag, wenn er das Wort
«Bocklein in der Milch seiner Mutter» horte. Es bleibt aber unbewiesen,
dass Israel auf die anderen Volker gewartet habe, um die Vorstellung vom
«kriegerischen und patriarchalischen Jahwe» durch das «Erbarmen der
grossen altorientalischen Muttergottheiten» zu ergédnzen. Um ein solches
Cliché exegetisch zu stiitzen, miisste man denn doch wesentlich weiter
ausgreifen. Die Rabbinen waren sich schon sehr friih dessen bewusst, dass
die Bibel in der allgemein-verstindlichen Sprache ihrer Zeit spricht, und
haben auch exegetische Konsequenzen daraus gezogen. Wozu eine
krampfhafte Nivellierung israelitischer und ausserisraelitischer Gottes-
vorstellungen dienen soll, ist mir unerfindlich.

162



J. Petuchowski : Das rabbinische Verstindnis vom
«Bocklein in der Milch seiner Mutter»

Ich finde die von Keel herbeigezogenen Tatsachen sehr belehrend und
meistens auch iiberzeugend. Ich werde diesen Artikel (und auch das Buch,
auf dem er basiert) meinen Studenten empfehlen, denn, was den Ursprung
des Verbots betrifft, hat Keel hochstwahrscheinlich das Richtige ge-
troffen.

Dennoch kann ich mich nicht von dem Gedanken befreien, dass sich
Herr Keel teilweise in ein Gebiet gewagt hat, in dem er nicht ganz zu
Hause ist, und dass er auch so einige Vorurteile einer vor-5kumenischen
Zeit iibernommen hat. So fehlt ihm z.B. das Verstindnis dafiir, dass fiir die
alten Rabbinen die Bibel das Wort Gottes war und dass sie daher von der
Annahme ausgingen, dass in der Bibel nichts Unnéotiges steht. Wenn also
ein und dasselbe Gebot (oder Verbot) mehr als einmal vorkommt, so
musste es ihrer Ansicht nach mehr bedeuten, als es auf der Oberfliche zu
bedeuten scheint. Sonst hitte Gott es ja nicht wiederholt! Nun kommt das
Verbot, ein Bocklein in der Milch seiner Mutter zu kochen, dreimal vor.
Daher also: nicht nur ein Bocklein, sondern jede Art von Fleisch (wobei
allerdings einige Rabbinen das Gefliigel von der Regel ausschliessen
wollten) ; nicht nur die Milch seiner Mutter, sondern jegliche Milch ; usw.,
usf. Wenn man diesen Ausgangspunkt der rabbinischen Bibelexegese
nicht beachtet, ist es natiirlich schwierig zu verstehen, warum die
Eabbinen so manches biblische Gebot (oder Verbot) so weit ausgedehnt

aben.

Nun schreibt Herr Keel («Orientierung» S. 45) : «Die Frage nach dem
urspriinglichen Sinn, nach der Intention eines Gebots oder Verbots wurde
vom rabbinischen Judentum nicht selten grundsitzlich abgelehnt.» Die
Worte «nicht selten» bewahren den Satz vor absoluter Falschheit.
Gefihrlich ist es jedoch, von dem rabbinischen Judentum schlechthin zu
Sprechen — was ja Keel selbst auf Seite 46 zugesteht, wenn er schreibt,
dass die Ablehnung, nach dem Sinn eines Gebotes zu fragen, selbst im
Judentum stets «nur von einer gewissen Richtung vertreten» wurde.
Immerhin wurde zunichst einmal bei dem Leser der Eindruck erweckt,
dass das rabbinische Judentum die Frage nach dem urspriinglichen Sinn
der Gebote verpdnt ; und selbst auf Seite 46 kann der Leser den Eindruck
erhalten, dass es an sich nur hellenistjsche Juden, so wie Philo, waren, die
sich um den Sinn der Gebote gekiimmert haben. Bei dem heutigen Stand
der Judaistik ist man sich aber bewusst, dass man bei rabbinischen
Aussagen immer nach dem « Wann», dem « Wo» und dem « Wer» fragen

163



muss, denn die rabbinische Literatur enthilt von Anfang an die ver-
schiedensten, sich oft widersprechenden Standpunkte. Gerade zum
Problem «Sinn der Gebote» gibt es nicht nur Unterschiede zwischen dem
paldstinensisch-rabbinischen und dem alexandrinisch-hellenistischen Ju-
dentum, sondern auch innerhalb des Rabbinismus selbst. Aufschlussreich
fiir den allgemeinen Leser wiire hier: Jacob B. AGUS: The Evolution of
Jewish Thought (New York, 1959), S. 53-68. Siehe auch Ephraim E.
URBACH: The Sages — Their Concepts and Beliefs (Jerusalem, 1979), S.
365-399.

Auf Seite 48 zitiert Keel den babylonischen Talmud, um zu beweisen,
dass die Rabbinen das Gebet: «Herr, bis auf ein Vogelnest reicht dein
Erbarmen!» deshalb nicht erlaubten, weil «der, der so betet, die Gebote
des Heiligen, gepriesen sei er, zu Barmherzigkeiten macht, wiahrend sie ja
Verordnungen sind.» Das steht tatsdchlich im Talmud. Um das aber
richtig zu verstehen, miisste der Leser wissen (und Herr Keel sagt es ihm
nicht), dass der babylonische Talmud aus zwei zeitlich und geographisch
unterschiedenen Schichten besteht, und zwar aus der in Paliistina bis zum
3. Jahrhundert n. Chr. entstandenen Mischnah und aus den in den baby-
lonischen Akademien in den folgenden Jahrhunderten gefiihrten Diskus-
sionen iiber die Mischnah, Gemara genannt. Dass die Gemara die
Mischnah immer richtig verstanden hat, mag zwar vom orthodoxen
Judentum aus dogmatischen Griinden behauptet werden, ist aber vom
wissenschaftlichen Standpunkt aus gesehen iiberhaupt nicht ausgemacht.
Es kann ja im Paldstina der ersten zwei nachchristlichen Jahrhunderte
Umstdnde und Bedingungen gegeben haben, von denen man im Baby-
lonien des 4. oder 5. Jahrhunderts gar keine Ahnung mehr hatte.

Gerade die von Keel zitierte Stelle ist ein Beispiel dafiir. Das verbotene
Gebet wird in der paléstinensischen Mischnah (Berakhoth V,3) erwihnt.
Es steht dort nicht allein. Es werden an der gleichen Stelle auch andere
Gebete verboten, die alle einer dualistischen Ketzerei Vorschub leisten
konnten. Dass es sich bei dem befiirchteten Dualismus um den Gnosti-
zismus gehandelt hat, wurde schon 1846 von H. GRAETZ in seinem Buch
«Gnosticismus und Judenthum» (Krotoschin, 1846), S. 49-52 bewiesen.
Die Gefahr, die dem rabbinischen Judentum in den ersten zwei Jahr-
hunderten in Palédstina vom Gnostizismus her drohte, mag aber das
rabbinische Judentum in Babylonien in spiteren Jahrhunderten nicht
mehr so bedroht haben. Man wusste vielleicht gar nichts mehr von dem
eigentlichen Ursprung der zitierten Mischnahstelle. Es wurde daher
versucht, sich diese Mischnahstelle so gut wie moglich zu erkldaren. Unter
den verschiedenen (!) Erklarungsversuchen kommt (auch!) die Erkldrung
vor, dass man die Gebote des Heiligen, gepriesen sei er, nicht zu Barm-

164



herzigkeiten machen soll, da sie ja Verordnungen sind. Vgl. b. Berakhoth
33b. «Die Rabbinen» haben hier also gar keine einstimmige Stellung
bezogen oder etwa «statuiert», dass der von Keel zitierte Grund der
Grund fiir das untersagte Gebet ist!

Mir geht es hier nicht um Keels Beweisfithrung fiir die Hauptthese, die
er in seinem Artikel vertritt. Ich habe sie ja auch als iiberzeugend
beurteilt. Vielmehr geht es mir darum, dass man sich einander besser
verstehen lernt und dass man in diesem 6kumenischen Zeitalter endlich
einmal von den Vorurteilen und den Stereotypen der Vergangenheit (wie
sie auch noch in Strack/Billerbeck gehdrig verbreitet werden) loskommt.

165



	Zwei Stellungsnahmen zu Othmar Keel : Das Böcklein in der Milch seiner Mutter

