Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Autonome statt messianische Ethik?
Autor: Barth, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961291

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUTONOME STATT MESSIANISCHE ETHIK? (¥)

von Markus Barth

Nach dem Unrecht und den Verbrechen, welche Christen unserer
Generation dem jidischen Volk gegeniiber begangen und zugelassen
haben, ist es ebenso erstaunlich wie notwendig, dass es an der Hebré-
ischen Universitdt in Jerusalem einen Lehrstuhl gibt, der zu intensiver
Beschiftigung mit dem Neuen Testament verpflichtet. Im derzeitigen
Inhaber dieses Lehrstuhls, Prof. David Flusser, haben neutestamentliche
Forscher, zu welcher Kirche sie immer gehoren, einen Partner, dessen
Stimme nicht zu liberhéren ist. Schon seine fritheren Arbeiten iiber Jesus
von Nazareth haben nicht nur neues Licht auf Jesus geworfen, sondern vor
allem auch gezeigt, dass Herr Flusser den Mitjuden Jesus ehrt und liebt. In
dem jetzt erschienenen Gleichnisbuch will der Verfasser wissenschaftlich
nachweisen, dass rabbinische Gleichnisreden den Rahmen so gut wie die
Auslegungskriterien fiir Jesu Gleichnisse bilden. Gleichzeitig wird deut-
lich, dass er Jesus fiir den grossten unter den jiidischen Gleichniserzidhlern
hilt. Er leistet einen gewichtigen Beitrag zum jiidisch-christlichen Ge-
spriach, und er beweist grossen Mut, indem er als Einzelgénger jiidische
und christliche Bibelleser zu einem bessern Verstdndnis der Gleichnisse
Jesu herausfordert.

Im folgenden moéchte ich nacheinander meine Zustimmung, meine
z.T. mit Fragen verbundenen Beobachtungen und meine Kritik zum
Ausdruck bringen.

I. — Zustimmung.

1. Dass Jesus ein Jude ist und nur als ein Jude recht verstanden werden
kann, ist unbestreitbar fiir jeden, der die Aussagen des Neuen Testaments
iiber den Ort und die Funktion Jesu in der Geschichte der Menschheit

(*) Besprechung von David Flusser, «Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichnis-
erzdhler Jesus», Verlag Peter Lang, Bern 1981, 336 S., Judaica et Christiana Bd. 4.
Gekiirzte Tonbandnachschrift eines Vortrages tiber David Flussers Buch in Gegenwart
des Verfassers in der Paulus-Akademie, Ziirich, am 11. Januar 1981.

Prof. Dr. Markus Barth, Ordinarius fiir Neues Testament an der Theol. Fakultit der
Universitidt Basel, Inzlingerstr. 275, CH — 4125 Riehen.

220



ernst nimmt. Der Mann von Nazareth — auch der Auferstandene und
Wiederkommende — ist weder Arier noch Nachkomme Hams, weder
Agypter noch Assyrer, weder Kapitalist noch Proletarier, sondern ein
Glied des Judenvolkes. Dieses Volk ist allen Volkern, Kulturen, Zivilisa-
tionen und Religionen gleich fremd und verdéchtig, wenn nicht verhasst
— und doch betrifft es sie alle, indem es dem Zeitenwandel zum Trotz
seine Figenart bewahrt, sei es in der Zerstreuung oder in Versuchen zur
Sammlung. Von keinem Menschen, auch von keinem Juden, wurde Jesus
zum Lehrer und Leiter, Erloser und Stellvertreter erwahlt und gemacht.
Doch spricht dieser Jude zu allen und sein Weg geht alle Individuen und
Gemeinschaften an. Niemand kann ihn horen und annehmen, ohne sein
Volk zu héren und anzunehmen. Seine Universalitit beruht auf seiner
Eigenart und Partikularitét.

2. Ich stimme mit Herrn Flusser, so gut wie mit den Schriften
Charlotte Kleins und Rosmarie Ruethers aus den letzten Jahren, iiberein
in dem Urteil, dass es eine starke anti-jiidische Tendenz in der kirchlichen
Bibelauslegung gibt. Dies betrifft nicht nur die fernen Zeiten Marcions,
Origenes’, Chrysostomus’ und Augustins, sondern auch die neuzeitliche
wissenschaftliche Exegese. In der Kirche der ersten Jahrhunderte galten
die Juden als Anfiithrer aller Haresien und im Mittelalter als Ursache aller
Katastrophen, deren sich die Christen unter Anwendung aller Mittel
erwehren wollten. Seit dem Anfang des 19. Jahrhunderts folgte man nur
allzu gern Hegels religionsphilosophischen Gedanken, laut denen das
Judentum — auch wenn es sich im Neuen Testament zum Wort meldet —
eine unterentwickelte, zum Absterben verurteilte Stufe menschlicher
Religion darstellt. Die Kirche sah sich als Erbin und Rechtsnachfolgerin
der Israel gegebenen Verheissungen an. Triumphalistisch schaute sie auf
die Synagoge mit ihrem zerbrochenen Stab herab. Man tat so, als ob die
Kirche, nach der Verstossung von Gottes erster Lebenspartnerin, Gottes
neue Frau sei und Gott bei der Bestrafung der untreuen ersten Gemahlin
Beistand leisten miisse. Herr Flusser ist zu vornehm, um solch drastische
Bilder zu verwenden. Doch ruft er mit Recht nach einer Revision von
vielem, was sich christliche Exegese nennt, im Grunde aber kaum mehr als
einen anti-jiidischen Diinkel zu Tage bringt.

3. Ich bin einverstanden mit Herrn Flussers Kritik an der Technik,
welche protestantische und andere Gelehrte zur «Analyse» biblischer
Texte verwenden. Unter den Namen Form-, Traditions-, Redaktionskritik
wurden Methoden entwickelt, welche vorhandene Texte treffsicher in
ihre Einzelbestandteile zerlegten, doch nicht imstande waren, aus dem
Ruinenfeld etwas besseres aufzubauen als eine Bestitigung von mit-
gebrachten und den Texten gewaltsam auferlegten modernen Denk-

221



strukturen. Im Vollzug angeblich objektiver literarischer und historischer
Analyse erfolgte allzu oft eine willkiirliche Manipulation. Mit Recht ruft
Herr Flusser zu einer Abkehr von grosstonenden Theorien und entspre-
chenden Arbeitsmethoden und zu einer Riickkehr zu den Texten selbst.

4, Mit Herrn Flusser bin ich bereit, zwei weitverbreitete Zerrbilder
von Jesus aufzugeben. Laut dem einen lud Jesus — dhnlich dem Lehrer
der Gerechtigkeit von Qumran? — zum Personenkult ein. Laut dem
andern hat Jesus — zwecks Vermeidung von besonderer Verehrung, wenn
nicht Anbetung — eine gewisse Geheimniskrdmerei betrieben, indem er
sich in den Mantel des sog. «Messiasgeheimnisses» hiillte. Besonders die
Gleichnisse Jesu sind — wenn auch von Gruppe zu Gruppe in verschie-
dener Weise — weder unmissverstandliche Offenbarungen seiner Person
und seiner Herrlichkeit, noch absichtliche Verhiillungen und Ver-
schleierungen seines Werkes und seiner Lehre. Ob sie aber, unter
Verhiillung und Verschweigung der Bedeutung seiner Person und seines
Weges, nur Moral offenbaren wollen, ist eine andere Frage, die meines
Erachtens anders als bei Herrn Flusser zu beantworten ist.

5. Ein weiteres Einverstidndnis betrifft die Kritik am Glauben an die
sog. Zwei-Quellen-Theorie, d.i. an die Prioritidt des Markus-Evangeliums
und an die Existenz einer schriftlichen Quelle (Q genannt). Warum sollte
gerade Markus mit seiner (angeblich) anti-judaistischen Tendenz der Er-
finder der literarischen Gattung «Evangelium» sein ? Und weshalb sollte Q
von einer Fiktion gelehrter Menschen verschieden sein, wenn doch alle
anderen frithesten Zeugnisse auch von Jesu Kommen, von seinen Macht-
taten, seinem Tod und seiner Auferstehung handeln, nicht aber nur
eine Sammlung seiner Spriiche und Lehren enthalten? Weder die hebri-
ischen Propheteniiberlieferungen, noch die griechischen Sokrates- und
Pythagoras-Traditionen sehen von Hinweisen auf das Leben und Leiden
der verehrten Seher, Kiinder und Meister ab! Soll iiberhaupt von einer
literarischen Abhéangigkeit der ersten drei («synoptischen») Evangelien
gesprochen werden, so ist Herr Flusser geneigt, Lukas die Prioritiit zuzu-
sprechen, um Markus in die Mitte und Matthidus ans Ende der Reihe zu
setzen. Wihrend ich grundsitzlich dem Ruf nach einer Revision der heute
immer noch unter vielen Gelehrten fast kanonisierten Zwei-Quellen-
Theorie zustimme, halte ich allerdings Herrn Flussers Losungsvorschlidge
nicht fiir radikal genug. Markus konnte der spiteste unter den Synopti-
kern sein. Wegen der Ubereinstimmung mit der «hohen» Christologie der
(vor-paulinischen) Christus-Hymnen in den Paulusbriefen, und wegen der
Urspriinglichkeit vieler historischer Angaben vermute ich ferner, das
Johannes-Evangelium sei noch &lter als die Lukasschriften. Spater wird auf

222



eine Konsequenz dieser Friihdatierung des 4. Evangeliums fiir die
Gleichnisauslegung zuriickzukommen sein.

6. Vollig einverstanden mit Herrn Flusser bin ich in der Abweisung
aller Versuche, dem Einfluss gnostischer Motive auf die Entstehung und
Substanz des Neuen Testamentes, z.B. auf die Formulierung des Jubel-
rufes in Matth. 11,25-30, eine grosse Rolle zuzuschreiben. Biicher von H.-
M. Schenke, C. Colpe und U. Bianchi haben seit 1961 fiir die notige
begriffliche, historische und sachliche Klarung gesorgt. So teile ich auch
Herrn Flussers Ansicht, dass man dem (gnostisierenden!) Thomas-
Evangelium nicht allzu grosses Gewicht beimessen sollte. Die Theorie, der
Weg der [rithen Christenheit sei massgeblich durch Gegner zur Rechten
und zur Linken bestimmt worden, d.h. durch die bose jiidische Gesetzlich-
keit und eine gnostische Schwiarmerei, ist daher als tendenzidse Simplifi-
kation abzuweisen.

7. Der Hohepunkt des besprochenen Buches ist meines Erachtens in
jenem Kapitel erreicht, in welchem anhand der Gleichnisreden iiber
Kleider, Lappen und Weinschlduche von «Alt und Neu» gesprochen wird.
Die Tiefe und die Leidenschaft der an dieser Stelle vorgelegten Exegese
kann den Leser vergessen lassen, was ihn bei den Ausfiithrungen iiber die
«Gleichnistheorie» und die aus Jesaja 6 zitierten Verstockungsworte
(Mark. 4,10-12) gar nicht zu iiberzeugen vermag.

An dieser Stelle wiirde ich eigentlich gern abbrechen, habe ich doch
die Erfahrung gemacht, dass man heute bei ernsthafter Infragestellung
oder Kritik eines jiidischen Redners oder Verfassers nur allzu schnell als
unverbesserte Auflage des alteingesessenen kirchlichen Anti-Judaismus
bezeichnet wird. Doch habe ich volles Vertrauen zu Herrn Flusser: er ist
von anderem Kaliber als manche meiner bisherigen Diskussionspartner.

Weil er unter allen Texten des Tenach (des Alten Testamentes) die Weis-
heitsliteratur besonders liebt und oft zitiert, und weil in den Spriichen
Salomos zu lesen ist, dass Tadel und Schlége eines Freundes «besser» und
«treuer» sind als Liebe, die schweigt und freigebige Kiisse eines Feindes
(Spr. 27,5-6), wage ich es, im folgenden, die bisher bezeugte Harmonie
auch durch Anzeichen kritischer Solidaritit zu bestitigen.

II. Beobachtungen und Fragen.

1. Herr Flusser hat sich im Blick auf Sekundaérliteratur nicht durch ein
Vollstindigkeitsbediirfnis bestimmen lassen. Das gibt er zu, und —
angesichts der Fiille seiner originellen Beitrige von Gedanken und

223



Gesichtspunkten — gereicht das seinem Buch eher zum Vor- als zum
Nachteil. Zeigt sich daher in der Beschriankung der Meister, so vermisst
man doch ein etwas griindlicheres Eingehen auf jene Literatur- und For-
schungstendenzen, die es auf dem von ihm als ausschlaggebend bezeich-
neten philologisch-literarischen Felde gibt (Méarchenforschung, russische
Formalisten, Strukturalismus, «neue Literarkritik »).

2. Der wissenschaftlichen Selbstbescheidung entspricht schwerlich die
heute unter vielen Bibelwissenschaftlern und Philologen verbreitete
Behauptung, man kenne jetzt — iiber gewisse Fakten und Phdnomene
hinaus — die Gesetze miindlicher und schriftlicher Uberlieferung. Herr
Flusser spricht wiederholt von den «Gesetzen» oder der «Gattung» der
Gleichniserzidhlung. Wie es auch bei einigen Soziologen der Fall ist, zieht
er von der Beobachtung eines Normalen sehr schnell Schliisse auf ein
Normatives. Nicht einmal in der heutigen Naturwissenschalft ist die Rede
von Naturgesetzen unwidersprochen; sind sie doch ein dem menschlichen
Geist entsprungenes Ordnungsprinzip, das z.B. einseitig an ein Ursache-
Wirkungsverhiltnis gebunden, nicht aber nachgewiesenermassen eine
ausser- oder oberhalb von Natur und Menschengeist vorhandene Grosse
ist. Auf literarischem, historischem und naturwissenschaftlichem Gebiet
sind «Gesetze» und Klassifizierungen Hilfskonstruktionen oder Arbeits-
hypothesen. Bis zur Ablosung durch eine bessere mag eine sorgféltig
konstruierte und angewandte, auch eine visiondr erschaute «Theorie»
zwar niitzlich und unentbehrlich sein zur Beobachtung, Beschreibung und
Ordnung (auch zur Erklarung?) wahrgenommener Phanomene. Doch
beweist sie nicht, dass alle Beobachtungsmethoden erschopft, dass
gewonnene Resultate endgiiltig sind, und dass man der erforschten Sache
auf den Grund gekommen ist. Biblisches Denken bewegt sich vom
Einzelnen zum Allgemeinen, nicht auf dem umgekehrten Wege. Es ist zu
hoffen, dass das angekiindigte zweite Gleichnisbuch David Flussers
richtigstellen wird, was im jetzt vorliegenden Band innerhalb der Rede von
Gesetz und Gattung problematisch bleibt.

3. Unter den Auslegungen, die Herr Flusser besonders oft und
nachhaltig verwirft, befinden sich jene, die das Alte Testament als
Schliissel zum rechten Gleichnis-Verstindnis verwenden. Ich bin einver-
standen mit der These, dass das Alte Testament den Zeitgenossen Jesu,
auch seinen Jiingern und der frithen Kirche, nur iiber das Judentum
zugénglich war, dass also ein den zeitgendssischen jiidischen Charakter
tibergehender, direkter Riickgriff auf alttestamentliche Bild- und Gleich-
nisreden unstatthaft ist. Dennoch tduschen weder die Erwdhnung des vom
Propheten Nathan dem Konig David erzdhlten Gleichnisses vom reichen
und armen Mann und ihren Schafen (2. Sam. 12,1-15), noch die anderen

224



knappen Hinweise auf Israels Geschichte, besonders auf Jeremia, dariiber
hinweg, dass bei Herrn Flusser etwas fehlt oder unterdriickt wird.
Alttestamentliche Reden und Ereignisse konnten die Gleichnisse der
Rabbinen und Jesu viel stirker beeinflusst haben, als es das jetzt be-
sprochene Buch zu erkennen gibt. In vielen Gleichnissen Jesu erscheinen
Wortgruppen oder Zitate aus dem Alten Testament. Diese Verbindung
zwischen Gleichnis und Heiliger Schrift muss nicht notwendigerweise
sekundér sein. Jesus konnte ja auch in seinen Gleichnisreden beabsichtigt
haben, das Gesetz und die Propheten zu erfiillen. Warum aber schreibt
Herr Flusser eigentlich — ausser den rabbinischen Gleichnissen — nur der
alttestamentlichen Weisheitsliteratur einen massgebenden Einfluss auf die
Gleichnisse der Rabbinen und Jesu zu ?

Die Folgen dieser Gewichtsverteilung kénnen an drei Beispielen
illustriert werden:

a) Herr Flusser ist iiberzeugt davon, dass dem Judentum der Zeit Jesu
bekannt war, was mit «Konigtum (oder Reich) Gottes» gemeint ist.
Deshalb, so folgert er, hatten es Jesu jiidische Zeitgenossen nicht notig,
durch Gleichnisse dariiber instruiert zu werden. Folgt man Herrn Flussers
Urteil, so ist, ausser in wenigen Féllen, die Gleichniseinleitung durch «das
Reich Gottes ist gleich...» oder durch dhnliche Worte unecht, d.h. eine
Zugabe der Evangelisten. Man kann fragen, warum denn das Buch Daniel
und andere apokalyptische Biicher, warum auch rabbinische Schriften
und jiidische Gebete so oft den Psalmen, Propheten, Geschichtsbiichern
des Alten Testamentes folgen und, wenn auch z.T. mit neuem Vokabular,
von einem neuen Aon unter Gottes Konigtum und dem von Gott
gegebenen oder verheissenen Konig sprechen ? Offenbar war fiir das zeit-
genossische Judentum die Konigsherrschaft Gottes und der neue Aon
nicht eine selbstverstandliche, keiner Erklarung bediirftige Sache.

b) Der Begriff «erwihltes Volk» hat den Juden viel Neid und Hass,
Leid und Trianen von Aussenseitern gebracht; ob ihn auch Juden selbst
bisweilen missbraucht haben, will ich nicht beurteilen. Was immer ihn
dazu veranlasst hat: Herr Flusser mag den Begriff Erwédhlung nicht und
sieht rot, wenn bei einer Gleichnisauslegung durch Christen auf ein pré-
destinatianisches Element hingewiesen wird, bzw. wenn schlicht von
Gottes Willen, Setzung und Verfiigung iiber die Menschen die Rede ist,
nicht aber ausschliesslich von Ethik und Moral. Wird aber nicht in den
Gleichnissen, gleich wie z.B. in den Patriarchengeschichten und im Buch
Dewarim (5. Mose) sehr deutlich, dass es einzig der erwéhlende Herr ist,
der auch die Gebote gibt?

225



¢) Zwar ist Herr Flusser ein leidenschaftlicher Theologe, doch fallen
in seinem Buch besonders dann bose Worte gegen alles, was Theologie
heisst, wenn Wesen und Weg des messianischen Konigs (Christologie), die
Rettung von aller Siinde und Not (Soteriologie) und die Verheissungen fiir
die Endzeit (Eschatologie) als wesentliche Elemente theologischen
Denkens explizit genannt werden. Laut Herrn Flusser darf die Gleichnis-
auslegung nicht theologisch sein, weil sie einzig auf philologischer und
historischer Basis zu erfolgen hat — als ob die Methode mit der Botschaft
selbst identifiziert werden koénnte. Weil die Gleichnisse aber gerade in
ihrem Wortlaut theologischen Charakter haben, z.B. mit dem Ko6nig oder
Vater Gott meinen, weil sie auf Gottes Gericht hinweisen und zu rechtem
Gottesdienst leiten wollen, muss doch wohl gerade eine exakte literarisch-
historische Interpretation zu eirem theologischen Resultat gelangen.
Gewiss ist auch die biblische Weisheitslehre ein echter Bestandteil der
Theologie. Doch enthélt die Bibel nicht nur Weisheitsliteratur.

4. Nachdem Herr Flusser besonders am Anfang seines Buches der
heute triumphierenden traditions- und redaktionsgeschichtlichen Me-
thode den Kampf angesagt hat, lidsst er sich, so meine ich beobachten
zu konnen, vom Gegner bestimmen. Obwohl gewisse Unterschiede
deutlich sind, arbeitet er letzlich mit denselben Methoden. Statt von
«den» jiidischen Gleichnissen zu reden, unterscheidet er zwischen
friitheren und spéteren rabbinischen Gleichnissen: ihre Qualitdt sei
verschieden, die dlteren Gleichniserzdhler (z.B. Antigonos von Socho)
seien besser.

Wichtiger aber ist ein substantieller Unterschied. Jene christlichen
Ausleger des Alten Testamentes, deren literarische und historische Arbeit
noch immer einseitig von der Tiibinger Schule, d.h. von Hegel und Baur
bestimmt ist, wollen Jesus moglichst scharf vom Judentum abtrennen. Dies
obwohl unter den ersten drei Evangelisten Matthdus und Lukas grosstes
Gewicht auf die Treue Jesu seinem Volk gegeniiber, also auf die
Kontinuitit der Verkiindigung, der Werke, des Leidens und der Er-
weckung Jesu mit Israels Geschichte legen. Geht man davon aus, dass
Jesus moglichst nahe an die paulinische und johanneische Formulierung
«des Christentums in seinem reinen Prinzip» (F. C. Baur) geriickt werden
muss, so bleibt kein anderer Weg, als das gut jiidische und das juden-
freundliche Material in den synoptischen Evangelien als eine Bildung oder
Erfindung judenchristlicher Gemeinden und der von ihnen beeinflussten
Evangelisten zu bezeichnen. Spriiche wie «ich bin nicht gekommen
aufzulosen, sondern zu erfiilllen» werden daher dem «historischen Jesus»
abgesprochen und als «unecht» betrachtet. Sie seien Kennzeichen der
«Redaktion des Uberlieferungsmaterials».

226



Umgekehrt ist das bei Herrn Flusser vorausgesetzte Echtheits-
kriterium: alles was eine Kritik am Judentum enthdlt — mit Ausnahme
der berechtigten Kritik an bloss #usserlichem Zeremonialismus und
anderen Degenerationserscheinungen — stamme nicht aus Jesu Mund,
sondern sei eine tendenziose Bildung gewisser Gemeinden und Evan-
gelisten. Eine Busspredigt Jesu, die kritisch ins Fleisch selbst eines
frommen Pharisders und guten Rabbi schneidet, soll historisch unzu-
verlassig und unmassgebend sein. Als echt und gut soll nur das gelten, was
judisch und zugunsten des Judentums gesagt ist. Die Schuld an der
Erfindung und Unterschiebung anti-jiidischer Elemente, wie sie sich im
jetzigen Text der Gleichnisse finden, wird von Herrn Flusser dem
«hellenischen» Judentum und Christentum zugeschoben. Markus sei ur-
spriinglich ein hellenisierter Jude gewesen; doch glaubt Herr Flusser
«seine unmogliche und unertrigliche Arbeitsweise und seine stilistische
Manier» durchschaut zu haben, welche seinem Evangelium eine grobe,
anti-judaistische Tendenz verleihen. Matthius wird als ein Heidenchrist
betrachtet. Das Register seiner Siinden und der Katalog seiner Laster
fallen bei Herrn Flusser nicht kiirzer und milder aus als die seit Martin
Dibelius besonders von Philipp Vielhauer und Hans Conzelmann gegen
Lukas erstellte Anklageliste. Wihrend Herr Flusser Lukas hochschitzt,
ersetzt er die «Haut-den-Lukas-» durch eine «Haut-Markus-» und «Haut-
Matthius-Bewegung».

Hier und dort ist die Methode dieselbe: unter dem Einfluss einer
vorgefassten Meinung wird unterschieden zwischen echteh Jesusworten,
verschiedenartigen Gemeinde-Uberlieferungen und redaktionellen Zu-
sdtzen der Evangelisten. Ich weiss nicht, ob Herr Flusser dieselbe Zer-
setzungsmethode auch zum Studium nichtweisheitlicher Biicher des Alten
Testaments, z.B. der Samuelbiicher oder des 5. Buches Mose empfehlen
wiirde. Auf alle Fille gibt es heute Literaturkritiker, die solchen Umgang
mit alten Texten grundsitzlich ablehnen.

5. Herr Flusser hat einen uneingeschriankten Glauben an die Veritas
hebraica (die Wahrheit und Echtheit dessen, was auf Hebréisch gedacht
und gesagt ist). Wie die Rabbinen, so habe auch Jesus Gleichnisse in
hebréaischer Sprache, evtl. mit gelegentlichen aramédischen Brocken,
erzahlt. Daraus folgert er, dass alle Elemente der Gleichnisse in den
Evangelien, welche sprachliche Einfliisse der damals zugénglichen grie-
chischen Ubersetzung des Alten Testaments (der Septuaginta), dazu
Spuren hellenistischer Gldubigkeit und vulgdren Koine-Stils, zeigen,
unecht sind und die betreffenden Gleichnisse verfalschen.

Ist bei der Aufstellung solcher Thesen nicht mancherlei vergessen?
Wir erwidhnen die Tatsache, dass auch auf Hebriisch falsche Prophezei-

227



ungen gemacht worden sind ; die Legende, nach der derselbe Gott, der die
Propheten inspiriert hatte, auch die siebzig Ubersetzer der hebriischen
Bibel inspirierte — womit der Glaube bezeugt wurde, dass auch auf
Griechisch die Offenbarung Gottes direkt bezeugt und die Wahrheit
gesagt werden kann; endlich die sich immer mehr durchsetzende Er-
kenntnis, dass das Paldstina der Zeit Jesu zweisprachig war, dass also eine
grosse Zahl der Bevolkerung, unter ihr wohl auch Jesus, nicht nur
Aramadisch (und in kultischem Zusammenhang : Hebréisch), sondern auch
Griechisch sprach. Ein guter Teil der jiidischen Gelehrten war sich
bewusst, dass Israel ein Reichtum zugesprochen war, der mit den Heiden
geteilt werden konnte und sollte.

6. Der engere Rahmen der Gleichnisse wird von Herrn Flusser sehr
ernst genommen. Zwar werden die Einleitungen Jesus ab- und den
Evangelisten zugesprochen. Die sprichwortartigen Schlussworte aber,
seien sie urspriinglich am jetzigen Ort oder nicht, dazu auch die sog.
allegorischen Interpretationen, betrachtet er nicht als selbstversténdlich
sekundar.

Doch der weitere Rahmen, in dem die Gleichnisse stehen, insbe-
sondere die anderen Reden Jesu, finden bei Herrn Flusser wenig
Beachtung. In jenen Reden spricht Jesus von seiner jetzigen Sendung und
kiinftigen Erscheinung, macht er Prophezeiungen, kiindet er das Gericht
und eine «bessere Gerechtigkeit» an, legt er die Schrift aus, wehrt er
Angriffe ab und lehrt er seine Jiinger beten, so wie er selbst betet. Zum
weiteren Gleichnisrahmen gehoren ferner die Berichte iiber Jesu Kraft-
taten, seinen Weg nach Jerusalem, sein Leiden und seine Auferstehung,
die Mitteilung des Geistes und die Vorbereitung der Jiinger auf ihre
Aussendung. Darf wirklich alles, was zum erzédhlerischen Rahmen gehort,
einer angeblich rein philologischen Gleichnisauslegung zuliebe, einfach
als «beschwerlich» betrachtet und «fiir ein Weilchen vergessen» werden ?

Hatte Jesus nur so erzédhlt und nur das gelehrt, was jeder weise und
begabte Rabbi ohnehin vortrug oder vortragen konnte — warum gab es
dann anlésslich von Jesu Auftreten ein «Schisma» im jiidischen Volk (Joh.
7,435 9,16; 10,19), warum spielte eine Gleichnisrede (von der Zerstorung
und dem Wiederaufbau des Tempels) in Jesu Prozess eine Rolle, warum
wurde gerade er an die Romer ausgeliefert und gekreuzigt? Es ist
offensichtlich, dass etwas anderes geschah, wenn Jesus ein Gleichnis
erzihlte, als wenn ein Rabbi sich der Gleichnisrede bediente. Wenn zwei
dasselbe tun, ist es nicht immer dasselbe.

7. Herr Flusser polemisiert gegen den Ausspruch des Irendus: «Das
Neue, das Jesus gebracht hat, ist Er selber.» Wichtiger als E¥r ist fiir den

228



Verfasser ein Es: das richtige Verhalten vor Gott, der weise Wandel, oder,
wie er selbst sagt, die Moral. Zwar gibt es auch Dinge, die er nicht betont
haben will: die Konigsherrschaft Gottes, die Rede vom Gesandten, eben
dem Messias. Was Martin Buber iiber den Vorrang der Ich-Du-Beziehung
im Verhiltnis zu Gott und zum Mitmenschen, was er ferner iiber die
Bedeutung des Konigtums Gottes fiir die Geschichte Israels und die
Erkenntnis des lebendigen Gottes erarbeitet hat, wird in Herrn Flussers
Behandlung der Gleichnisse nicht beriicksichtigt. Statt dessen beruft er
sich auf den Bultmannschiiler Philipp Vielhauer, der genauso wie sein
Meister abscheuliche Dinge iiber das Alte Testament und das Judentum
gesagt und behauptet hat, Reich Gottes und Menschensohn hitten
urspriinglich nichts miteinander zu tun. Auch Adolf von Harnack hatte ja
gelehrt, dass Jesus eine unmittelbare Gotteskindschaft verkiindete, welche
unabhéngig von «dem Sohn», d.h. der Sendung, dem Tod und der Auf-
erstehung Jesu geschenkt werde. Entsprechend werden bei Herrn Flusser
abstrakte, zeitlose, allgemeine religiose und sittliche Wahrheiten als
letzter Sinn der Gleichnisse proklamiert.

Diese bewusste Verschiebung des Akzentes von dem, was Er ist und
bringt, zum Es, was getan werden muss, widerspricht sicher dem Zeugnis
des Johannes-Evangeliums, welches unermiidlich einhdmmert, dass «Es»
nur durch «Ihn» und in Ihn eingeschlossen zu haben ist: «Ich bin der
Weg, die Wahrheit, die Auferstehung und das Leben, das Brot, das Licht».
Gewiss hat Herr Flusser nicht die johanneischen Bildreden besprechen
wollen, sondern die synoptischen Gleichnisse. Doch kénnte es ja sein, dass
z.B. die Bildrede vom sterbenden und viel Frucht bringenden Weizenkorn
(Joh. 12,24) und die Gleichnisse vom Séen letzlich dasselbe aussagen
wollen. Auf alle Fille sind jene synoptischen Gleichnisse, in welchen
neben dem Vater, Konig und Herrn auch der Sohn eine Hauptfigur ist,
keine Einladung dazu, allen Gleichnissen Jesu jeden christologischen
Gehalt einfach abzusprechen.

8. Herr Flusser enthilt sich im besprochenen Buch der oft gehorten
These, Jesus konne nicht der Messias gewesen sein, weil sein Auftreten
nicht den Anbruch des messianischen Friedensreiches bewirkt habe.
Indem Herr Flusser seinen hohen eigenen Respekt vor Jesus mit dem
kirchlichen Glauben an Jesus, den Messias, so weit wie moglich verbinden
mochte, erklirt er, dass Jesus eine messianische Gestalt bzw. Begriinder
einer messianischen Bewegung war. In seiner Ablehnung der Eintragung
irgendeiner Christologie in die Gleichnisse, vor allem in seiner Negation
aller «hohen Christologie», befindet er sich in merkwiirdiger Nidhe zu
verschiedenen christlichen Theologen. Sagt einer von ihnen, das Alte
Testament sei nicht eine Weissagung auf Jesus von Nazareth, Jesus habe

229



die Messias-Erwartung des jiidischen Volkes nicht erfiillt, so behauptet ein
anderer, Jesus sei nicht der Messias Israels, sondern nur Messias und
Retter der Volker. So haben ja auch Maimonides und Jehuda Ha-Levi im
Mittelalter dankbar anerkannt, dass Jesus — zusammen mit Mohammed !
— zur Erkenntnis Gottes unter den Volkern beigetragen habe. Vor allem
gibt es heute viele christliche Neutestamentler, die unter Anwendung
literar-, form-, traditions- und redaktionsgeschichtlicher Methoden
glauben, haarscharf bewiesen zu haben, dass Jesus vor Ostern viel weniger
war, als es die nachosterlichen Christus-Bekenntnisse und das Zeugnis der
Evangelisten und Apostel behaupteten. Auch sie halten die «hohe
Christologie» fiir einen Mantel, der unter hellenistisch-heidnischem
Einfluss dem einfachen Mann von Nazareth erst nachtriglich umgehéangt
wurde.

Wir fragen — diesmal nicht nur Herrn Flusser, sondern auch uns
selbst: ist es angesichts der genannten historisch-wissenschaftlichen
Resultate ein Gebot der Ehrlichkeit, dass alle Christen vor den Juden auf
die Knie gehen und bekennen, dass die Evangelisten und die Kirchen
geirrt haben, wenn sie den Gleichniserzéhler, den Krankenheiler, den
iiber Jerusalem weinenden und am Kreuze sterbenden Jesus fiir den
Messias Israels und den Sohn Gottes halten ? Tduschten sie sich, als sie an
Gott und an Jesus Christus glaubten — noch mehr als einst Israel «Gott
und Mose glaubte» (vgl. 2. Mose 14,31 mit Joh. 5,46-47; 12,44; 14,1;
20,31)? Wenn ja, so miissten sie Juden werden und sich einer Synagoge
anschliessen — wobei es fraglich ist, ob sie nach allem, was Christen den
Juden angetan haben, iiberhaupt willkommen wéren.

Nach dieser Reihe von Beobachtungen und Fragen kommen wir
schliesslich zu einer kiirzeren expliziten Kritik, eingedenk der Tatsache,
dass wir mehr vor der eigenen als vor Herrn Flussers Tiir zu kehren haben.

III. Kritik.

Zwei Dinge haben mir an diesem Buch missfallen: die Aussagen iiber
Moral und Eschatologie einerseits, iiber Jesu Selbstbewusstsein und das
Geheimnis seiner besonderen Sendung andrerseits.

1. Herr Flusser definiert das Judentum als «eine moralische Religion
mit philosophischem Einschlag». Gewiss wiren Philo und Josephus, von
idealistischen jiidischen Denkern des 19. Jahrhunderts nicht zu reden, mit
diesem merkwiirdig dogmatischen Satz einverstanden. Laut Herrn Flusser
handeln die rabbinischen so gut wie Jesu Gleichnisse nur davon, «wie sich

230



der Mensch richtig vor Gott verhalten soll» und laufen alle auf eine, wenn
auch moralin-freie, « Moral von der Geschichte» hinaus. Diese These wird
ergidnzt durch die Behauptung, die Gleichnisse héitten weder einen escha-
tologischen noch einen messianischen Charakter. Wie jedem echten
Dialogpartner bin ich auch Herrn Flusser gegeniiber bereit, mich durch
seinen Forschungsbeitrag dazu aufrufen zu lassen, ein besserer Christ zu
werden. Ich habe das noétig. Doch gestatte ich mir, ihn meinerseits
einzuladen, ein noch besserer Jude zu werden.

Zur Beschreibung des Judentums wage ich, folgenden Gegenvorschlag
zu machen: Judentum ist der Weg jenes Volkes, dessen Ursprung,
Sendung und Hoffnung, und dessen Leben, Lieben und Leiden durch den
Weg des einzig wahren Gottes zu den Menschen bestimmt ist.

Zur Gleichnisdeutung im Speziellen aber mochte ich auf folgendes
hinweisen:

Nur jiidische Forscher werden die Kompetenz besitzen, das von Herrn
Flusser gezeichnete Bild von den ilteren und jiingeren rabbinischen
Gleichnissen zu bestidtigen oder zu korrigieren. Trotz viel geringerer
Sachkenntnis muss ich jedoch gestehen, wie vom Judentum, so auch von
judischen Gleichnissen einstweilen eine héhere Meinung als Herr Flusser
zu haben.

Das Gesetz, welches im Stile weisheitlicher Diktion durch rabbinische
Gleichnisse ausgelegt wird, ist eine Wegweisung fiir das Volk Israel auf
seinem Wege aus dem Sklavenhause Agypten in die Freiheit. Im
verheissenen Lande ist es zu erfiillen — es setzt also Gottes Erlésungstat
und Gottes Versprechen fiir die Zukunft voraus. Es ist geschichtlich
begriindet und auf die Zukunft (teleologisch und eschatologisch) ausge-
richtet. Das Gesetz selbst (die Tora) gestattet zwar philosophisches
Nachdenken; es ist selbst aber etwas anderes als Philosophie. Es hat
moralische Konsequenzen; es ist aber nicht blosse Moral. In den rabbi-
nischen Schriften gibt es deshalb keine Halacha ohne Haggada. Selbst
innerhalb der jlidischen Gleichnisse fehlen nicht Anspielungen auf das,
was Gott als Konig oder Vater getan hat und was man von ihm erwartet.

Wie moralisch auch immer die der Gleichniserzihlung zugrunde-
liegenden Weisheitsspriiche tonen mogen — gerade auch die Weisheit ist
nicht nur Moralpredigerin oder Ethikerin, sondern ist auch (und zuerst!)
Werkmeisterin, eine gute Gastgeberin, eine Kraft und eine Freude. «In
Weisheit» wirkt der erwéhlende, gnadige, schopferische, erhaltende und
vollendende, der richtende und sich wieder und wieder erbarmende Gott.
Darum sprechen nicht nur die Thora, die Propheten und die Psalmen, son-
dern spricht auch die alttestamentliche Weisheitsliteratur von Gott dem

231



Schopfer, vom Jiingsten Gericht und vom Erloser. Dazu sprechen sie vom
Tode, der unbestreitbaren «eschatologischen» Grenze jedes Menschen-
lebens.

Die positive und negative Begrenzung dessen, was Menschen sind und
tun konnen, gehort zum Wesen der Weisheitslehre — und so auch zur
Substanz vieler Gleichnisse. Das geschichtlich Gegebene, das vom weisen
Menschen zu Tuende, und das «eschatologisch» Drohende oder Ver-
heissene werden nicht voneinander getrennt. Deshalb sollten sie auch
nicht kiinstlich auf ein einzelnes Element reduziert werden. Ich glaube,
die Sammler der Weisheitsspriiche wiirden sich zusammen mit den
Rabbinen, auf die sich Herr Flusser beruft, sehr ironisch dafiir bedanken,
aufgrund ihrer Gleichnisreden als Moralisten bezeichnet zu werden.

Mein zweiter Einwand hat mit dem Selbstbewusstsein Jesu und dem
Geheimnis seiner Sendung zu tun. Einig gehe ich mit Herrn Flusser in
gewissen, z.T. schon [rither genannten Negationen :

Jesu Selbstbewusstsein kann auf psychologischer und historischer
Ebene nicht eruiert werden ; Jesus ist nicht im Lande herumgezogen, um
Hoheitsanspriiche geltend zu machen; auch hat er nicht nach dem
Vorbild des Lehrers der Gerechtigkeit von Qumran eine Schule ge-
griindet; er kam und sprach nicht, um zu verhiillen, sondern um zu
offenbaren. In einem schonen Aufsatz iiber 2. Sam. 7 hat Herr Flusser
gezeigt, dass ein jidischer Messias nicht sich selbst propagiert, sondern
immer eine geheimnisvolle Gestalt ist. In Flussers Gleichnisbuch wird
dementsprechend davon gesprochen, dass Jesus Versuchungen zu
falschem Messiastum ablehnte und sich gewissen widerspriichlichen
Ansitzen zum Trotz in Richtung auf die traditionelle rabbinische Selbst-
bescheidung entwickelt habe. Wenn aber die Gleichnisse Jesu dazu
verwendet werden, zu sagen, Jesus wollte nicht der Messias sein, habe eine
personliche Aufassung vom Reiche Gottes nur insofern gehabt, als er sich
bewusst war, Zentrum einer messianischen Bewegung zu sein, so geht das
meines Erachtens iiber den Text der Gleichnisse hinaus. Die «geheimnis-
volle Tiefe der Person Jesu, iliber die zu staunen wir nicht aufhdren
konnen», verbietet doch wohl einen solchen negativen Exzess in der
Beschreibung des Gleichniserzihlers.

Zwar gibt es ein Gegengewicht an jener Stelle, wo zugestanden wird,
dass Jesus sich des gewaltsamen Geschicks der Propheten bewusst
gewesen sei und fiir sich selbst kein anderes Schicksal erwartet habe. Dass
aber Jesus nicht anders als Jeremia sein Vorherwissen von der Zerstorung
Jerusalems mit seiner eigenen Bereitschaft verbunden hat, von seinem
Volk verstossen zu werden und fiir dieses Volk und alle Welt auf

232



furchtbare Weise innerlich und &usserlich zu leiden — dies wird,
wenigstens im vorliegenden Gleichnisbuch Herrn Flussers, verschwiegen.
Ich glaube, dass gerade die Gleichnisse — nicht nur die Bildreden des
Johannes-Evangeliums — Weissagungen des Todes Jesu und seiner
kiinftigen Herrlichkeit sind. Auch sie verkiinden Jesu Bestimmung, «alle
Gerechtigkeit zu erfiillen». Zur Erfiillung dieser Gerechtigkeit gehort
auch die Erwédhlung, Sammlung und Bewahrung seines Volkes, bzw. die
Lehre und das Beispiel, welches Jesus zum «rechten Verhalten» vor Gott
gibt.

Vom Selbstbewusstsein Jesu kann man daher mit Gewissheit soviel
sagen : Er wusste, dass er selbst das, was er in Gleichnissen sagte, auch tun
und erleiden musste. Er wusste, dass er Prophezeiungen und Weisheits-
lehren nur durch seine Existenz und sein Leiden bestétigen, und dass seine
Worte so gut wie sein Tod nur von Gott selbst verifiziert werden konnten.
Weil er nur zum Gehorchen und Dienen, nicht aber zum Regieren aus
eigener Machtvollkommenheit gesandt war, erhob er fiir sich selbst
keinerlei Anspruch.

Das «Geheimnis des Reiches Gottes» ist daher zu identifizieren mit
dem, was Herr Flusser die geheimnisvolle Tiefe der Person Jesu und die
Eigenart von Jesu Verstindnis vom Einbruch des Heils nennt. Kurz gesagt
besteht dieses Geheimnis darin, dass Gott nicht anders als vom Kreuze her
regieren will.

Psalm 99,4 sagt nach der Ubersetzung Luthers: «Im Reiche dieses
Konigs hat man das Recht lieb.» Diese Ubertragung ist zwar schon, aber
wenig genau. Eine bessere Version des hebrdischen Textes lautet: «Fin
Starker, der das Recht liebt, ist Konig.» «Recht» ist der biblische
Ausdruck fiir das, was von Herrn Flusser etwas missverstandlich «Moral»
genannt wird. Eine Moral, die vom Kommen Gottes und seines gehor-
samen Gesalbten unabhéngig ist, hat mit dem barmherzigen Gottesrecht
nichts zu tun. Im zitierten Psalm wird die Erfiillung einer Erwartung oder
eine noch zu erfiillende, doch auf einen gegenwirtig in Gottes Namen
regierenden Konig bezogene Verheissung ausgesprochen. Nur wenn der
heilige Gott selbst Konig ist und seine Konigsherrschaft auch auf der Erde
aufrichtet, wird eine feste Ordnung und Recht, wird Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit aufgerichtet, werden seine Gebote und Satzungen
bewahrt und wird Israel samt allen Vélkern aufgerufen, Gott zu loben und
zu preisen.

233



	Autonome statt messianische Ethik?

