
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Autonome statt messianische Ethik?

Autor: Barth, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961291

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961291
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUTONOME STATT MESSIANISCHE ETHIK? (*)

von Markus Barth

Nach dem Unrecht und den Verbrechen, welche Christen unserer
Generation dem jüdischen Volk gegenüber begangen und zugelassen
haben, ist es ebenso erstaunlich wie notwendig, dass es an der Hebräischen

Universität in Jerusalem einen Lehrstuhl gibt, der zu intensiver
Beschäftigung mit dem Neuen Testament verpflichtet. Im derzeitigen
Inhaber dieses Lehrstuhls, Prof. David Flusser, haben neutestamentliche
Forscher, zu welcher Kirche sie immer gehören, einen Partner, dessen
Stimme nicht zu überhören ist. Schon seine früheren Arbeiten über Jesus

von Nazareth haben nicht nur neues Licht auf Jesus geworfen, sondern vor
allem auch gezeigt, dass Herr Flusser den Mitjuden Jesus ehrt und liebt. In
dem jetzt erschienenen Gleichnisbuch will der Verfasser wissenschaftlich
nachweisen, dass rabbinische Gleichnisreden den Rahmen so gut wie die
Auslegungskriterien für Jesu Gleichnisse bilden. Gleichzeitig wird deutlich,

dass er Jesus für den grössten unter den jüdischen Gleichniserzählern
hält. Er leistet einen gewichtigen Beitrag zum jüdisch-christlichen
Gespräch, und er beweist grossen Mut, indem er als Einzelgänger jüdische
und christliche Bibelleser zu einem bessern Verständnis der Gleichnisse
Jesu herausfordert.

Im folgenden möchte ich nacheinander meine Zustimmung, meine
z.T. mit Fragen verbundenen Beobachtungen und meine Kritik zum
Ausdruck bringen.

I. — Zustimmung.

1. Dass Jesus ein Jude ist und nur als ein Jude recht verstanden werden
kann, ist unbestreitbar für jeden, der die Aussagen des Neuen Testaments
über den Ort und die Funktion Jesu in der Geschichte der Menschheit

(*) Besprechung von David Flusser, «Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichnis¬
erzähler Jesus», Verlag Peter Lang, Bern 1981, 336 S., Judaica et Christiana Bd. 4.

Gekürzte Tonbandnachschrift eines Vortrages über David Flussers Buch in Gegenwart
des Verfassers in der Paulus-Akademie, Zürich, am 11. Januar 1981.

Prof. Dr. Markus Barth, Ordinarius für Neues Testament an der Theol. Fakultät der
Universität Basel, Inzlingerstr. 275, CFI — 4125 Riehen.

220



ernst nimmt. Der Mann von Nazareth — auch der Auferstandene und
Wiederkommende — ist weder Arier noch Nachkomme Harns, weder
Ägypter noch Assyrer, weder Kapitalist noch Proletarier, sondern ein
Glied des Judenvolkes. Dieses Volk ist allen Völkern, Kulturen, Zivilisationen

und Religionen gleich fremd und verdächtig, wenn nicht verhasst
— und doch betrifft es sie alle, indem es dem Zeitenwandel zum Trotz
seine Eigenart bewahrt, sei es in der Zerstreuung oder in Versuchen zur
Sammlung. Von keinem Menschen, auch von keinem Juden, wurde Jesus

zum Lehrer und Leiter, Erlöser und Stellvertreter erwählt und gemacht.
Doch spricht dieser Jude zu allen und sein Weg geht alle Individuen und
Gemeinschaften an. Niemand kann ihn hören und annehmen, ohne sein
Volk zu hören und anzunehmen. Seine Universalität beruht auf seiner
Eigenart und Partikularität.

2. Ich stimme mit Herrn Flusser, so gut wie mit den Schriften
Charlotte Kleins und Rosmarie Ruethers aus den letzten Jahren, überein
in dem Urteil, dass es eine starke anti-jüdische Tendenz in der kirchlichen
Bibelauslegung gibt. Dies betrifft nicht nur die fernen Zeiten Marcions,
Origenes', Chrysostomus' und Augustins, sondern auch die neuzeitliche
wissenschaftliche Exegese. In der Kirche der ersten Jahrhunderte galten
die Juden als Anführer aller Häresien und im Mittelalter als Ursache aller
Katastrophen, deren sich die Christen unter Anwendung aller Mittel
erwehren wollten. Seit dem Anfang des 19. Jahrhunderts folgte man nur
allzu gern Hegels religionsphilosophischen Gedanken, laut denen das
Judentum — auch wenn es sich im Neuen Testament zum Wort meldet —

eine unterentwickelte, zum Absterben verurteilte Stufe menschlicher
Religion darstellt. Die Kirche sah sich als Erbin und Rechtsnachfolgerin
der Israel gegebenen Verheissungen an. Triumphalistisch schaute sie auf
die Synagoge mit ihrem zerbrochenen Stab herab. Man tat so, als ob die
Kirche, nach der Verstossung von Gottes erster Lebenspartnerin, Gottes
neue Frau sei und Gott bei der Bestrafung der untreuen ersten Gemahlin
Beistand leisten müsse. Herr Flusser ist zu vornehm, um solch drastische
Bilder zu verwenden. Doch ruft er mit Recht nach einer Revision von
vielem, was sich christliche Exegese nennt, im Grunde aber kaum mehr als
einen anti-jüdischen Dünkel zu Tage bringt.

3. Ich bin einverstanden mit Herrn Flussers Kritik an der Technik,
welche protestantische und andere Gelehrte zur «Analyse» biblischer
Texte verwenden. Unter den Namen Form-, Traditions-, Redaktionskritik
wurden Methoden entwickelt, welche vorhandene Texte treffsicher in
ihre Einzelbestandteile zerlegten, doch nicht imstande waren, aus dem
Ruinenfeld etwas besseres aufzubauen als eine Bestätigung von
mitgebrachten und den Texten gewaltsam auferlegten modernen Denk-

221



strukturen. Im Vollzug angeblich objektiver literarischer und historischer
Analyse erfolgte allzu oft eine willkürliche Manipulation. Mit Recht ruft
Herr Flusser zu einer Abkehr von grosstönenden Theorien und
entsprechenden Arbeitsmethoden und zu einer Rückkehr zu den Texten selbst.

4. Mit Herrn Flusser bin ich bereit, zwei weitverbreitete Zerrbilder
von Jesus aufzugeben. Laut dem einen lud Jesus — ähnlich dem Lehrer
der Gerechtigkeit von Qumran? — zum Personenkult ein. Laut dem
andern hat Jesus — zwecks Vermeidung von besonderer Verehrung, wenn
nicht Anbetung — eine gewisse Geheimniskrämerei betrieben, indem er
sich in den Mantel des sog. «Messiasgeheimnisses» hüllte. Besonders die
Gleichnisse Jesu sind — wenn auch von Gruppe zu Gruppe in verschiedener

Weise — weder unmissverständliche Offenbarungen seiner Person
und seiner Herrlichkeit, noch absichtliche Verhüllungen und
Verschleierungen seines Werkes und seiner Lehre. Ob sie aber, unter
Verhüllung und Verschweigung der Bedeutung seiner Person und seines

Weges, nur Moral offenbaren wollen, ist eine andere Frage, die meines
Erachtens anders als bei Herrn Flusser zu beantworten ist.

5. Ein weiteres Einverständnis betrifft die Kritik am Glauben an die

sog. Zwei-Quellen-Theorie, d.i. an die Priorität des Markus-Evangeliums
und an die Existenz einer schriftlichen Quelle (Q genannt). Warum sollte
gerade Markus mit seiner (angeblich) anti-judaistischen Tendenz der
Erfinder der literarischen Gattung «Evangelium» sein Und weshalb sollte Q
von einer Fiktion gelehrter Menschen verschieden sein, wenn doch alle
anderen frühesten Zeugnisse auch von Jesu Kommen, von seinen Machttaten,

seinem Tod und seiner Auferstehung handeln, nicht aber nur
eine Sammlung seiner Sprüche und Lehren enthalten? Weder die hebräischen

Prophetenüberlieferungen, noch die griechischen Sokrates- und
Pythagoras-Traditionen sehen von Hinweisen auf das Leben und Leiden
der verehrten Seher, Künder und Meister ab Soll überhaupt von einer
literarischen Abhängigkeit der ersten drei («synoptischen») Evangelien
gesprochen werden, so ist Herr Flusser geneigt, Lukas die Priorität
zuzusprechen, um Markus in die Mitte und Matthäus ans Ende der Reihe zu
setzen. Während ich grundsätzlich dem Ruf nach einer Revision der heute
immer noch unter vielen Gelehrten fast kanonisierten Zwei-Quellen-
Theorie zustimme, halte ich allerdings Herrn Flussers Lösungsvorschläge
nicht für radikal genug. Markus könnte der späteste unter den Synoptikern

sein. Wegen der Übereinstimmung mit der «hohen» Christologie der
(vor-paulinischen) Christus-Hymnen in den Paulusbriefen, und wegen der
Ursprünglichkeit vieler historischer Angaben vermute ich ferner, das

Johannes-Evangelium sei noch älter als die Lukasschriften. Später wird auf

222



eine Konsequenz dieser Frühdatierung des 4. Evangeliums für die
Gleichnisauslegung zurückzukommen sein.

6. Völlig einverstanden mit Herrn Flusser bin ich in der Abweisung
aller Versuche, dem Einfluss gnostischer Motive auf die Entstehung und
Substanz des Neuen Testamentes, z.B. auf die Formulierung des Jubelrufes

in Matth. 11,25-30, eine grosse Rolle zuzuschreiben. Bücher von H.-
M. Schenke, C. Colpe und U. Bianchi haben seit 1961 für die nötige
begriffliche, historische und sachliche Klärung gesorgt. So teile ich auch
Herrn Flussers Ansicht, dass man dem (gnostisierenden!) Thomas-
Evangelium nicht allzu grosses Gewicht beimessen sollte. Die Theorie, der
Weg der frühen Christenheit sei massgeblich durch Gegner zur Rechten
und zur Linken bestimmt worden, d.h. durch die böse jüdische Gesetzlichkeit

und eine gnostische Schwärmerei, ist daher als tendenziöse Simplifi-
kation abzuweisen.

7. Der Höhepunkt des besprochenen Buches ist meines Erachtens in
jenem Kapitel erreicht, in welchem anhand der Gleichnisreden über
Kleider, Lappen und Weinschläuche von «Alt und Neu» gesprochen wird.
Die Tiefe und die Leidenschaft der an dieser Stelle vorgelegten Exegese
kann den Leser vergessen lassen, was ihn bei den Ausführungen über die
«Gleichnistheorie» und die aus Jesaja 6 zitierten Verstockungsworte
(Mark. 4,10-12) gar nicht zu überzeugen vermag.

An dieser Stelle würde ich eigentlich gern abbrechen, habe ich doch
die Erfahrung gemacht, dass man heute bei ernsthafter Infragestellung
oder Kritik eines jüdischen Redners oder Verfassers nur allzu schnell als
unverbesserte Auflage des alteingesessenen kirchlichen Anti-Judaismus
bezeichnet wird. Doch habe ich volles Vertrauen zu Herrn Flusser: er ist
von anderem Kaliber als manche meiner bisherigen Diskussionspartner.
Weil er unter allen Texten des Tenach (des Alten Testamentes) die
Weisheitsliteratur besonders liebt und oft zitiert, und weil in den Sprüchen
Salomos zu lesen ist, dass Tadel und Schläge eines Freundes «besser» und
«treuer» sind als Liebe, die schweigt und freigebige Küsse eines Feindes
(Spr. 27,5-6), wage ich es, im folgenden, die bisher bezeugte Harmonie
auch durch Anzeichen kritischer Solidarität zu bestätigen.

II. Beobachtungen und Fragen.

1. Herr Flusser hat sich im Blick auf Sekundärliteratur nicht durch ein
Vollständigkeitsbedürfnis bestimmen lassen. Das gibt er zu, und —

angesichts der Fülle seiner originellen Beiträge von Gedanken und

223



Gesichtspunkten — gereicht das seinem Buch eher zum Vor- als zum
Nachteil. Zeigt sich daher in der Beschränkung der Meister, so vermisst
man doch ein etwas gründlicheres Eingehen auf jene Literatur- und
Forschungstendenzen, die es auf dem von ihm als ausschlaggebend bezeichneten

philologisch-literarischen Felde gibt (Märchenforschung, russische
Formalisten, Strukturalismus, «neue Literarkritik»),

2. Der wissenschaftlichen Selbstbescheidung entspricht schwerlich die
heute unter vielen Bibelwissenschaftlern und Philologen verbreitete
Behauptung, man kenne jetzt — über gewisse Fakten und Phänomene
hinaus — die Gesetze mündlicher und schriftlicher Überlieferung. Herr
Flusser spricht wiederholt von den «Gesetzen» oder der «Gattung» der
Gleichniserzählung. Wie es auch bei einigen Soziologen der Fall ist, zieht
er von der Beobachtung eines Normalen sehr schnell Schlüsse auf ein
Normatives. Nicht einmal in der heutigen Naturwissenschaft ist die Rede
von Naturgesetzen unwidersprochen ; sind sie doch ein dem menschlichen
Geist entsprungenes Ordnungsprinzip, das z.B. einseitig an ein Ursache-
Wirkungsverhältnis gebunden, nicht aber nachgewiesenermassen eine
ausser- oder oberhalb von Natur und Menschengeist vorhandene Grösse
ist. Auf literarischem, historischem und naturwissenschaftlichem Gebiet
sind «Gesetze» und Klassifizierungen Hilfskonstruktionen oder
Arbeitshypothesen. Bis zur Ablösung durch eine bessere mag eine sorgfältig
konstruierte und angewandte, auch eine visionär erschaute «Theorie»
zwar nützlich und unentbehrlich sein zur Beobachtung, Beschreibung und
Ordnung (auch zur Erklärung?) wahrgenommener Phänomene. Doch
beweist sie nicht, dass alle Beobachtungsmethoden erschöpft, dass

gewonnene Resultate endgültig sind, und dass man der erforschten Sache
auf den Grund gekommen ist. Biblisches Denken bewegt sich vom
Einzelnen zum Allgemeinen, nicht auf dem umgekehrten Wege. Es ist zu
hoffen, dass das angekündigte zweite Gleichnisbuch David Flussers
richtigstellen wird, was im jetzt vorliegenden Band innerhalb der Rede von
Gesetz und Gattung problematisch bleibt.

3. Unter den Auslegungen, die Herr Flusser besonders oft und
nachhaltig verwirft, befinden sich jene, die das Alte Testament als
Schlüssel zum rechten Gleichnis-Verständnis verwenden. Ich bin
einverstanden mit der These, dass das Alte Testament den Zeitgenossen Jesu,
auch seinen Jüngern und der frühen Kirche, nur über das Judentum
zugänglich war, dass also ein den zeitgenössischen jüdischen Charakter
übergehender, direkter Rückgriff auf alttestamentliche Bild- und
Gleichnisreden unstatthaft ist. Dennoch täuschen weder die Erwähnung des vom
Propheten Nathan dem König David erzählten Gleichnisses vom reichen
und armen Mann und ihren Schafen (2. Sam. 12,1-15), noch die anderen

224



knappen Hinweise auf Israels Geschichte, besonders auf Jeremia, darüber
hinweg, dass bei Herrn Flusser etwas fehlt oder unterdrückt wird.
Alttestamentliche Reden und Ereignisse könnten die Gleichnisse der
Rabbinen und Jesu viel stärker beeinflusst haben, als es das jetzt
besprochene Buch zu erkennen gibt. In vielen Gleichnissen Jesu erscheinen
Wortgruppen oder Zitate aus dem Alten Testament. Diese Verbindung
zwischen Gleichnis und Heiliger Schrift muss nicht notwendigerweise
sekundär sein. Jesus könnte ja auch in seinen Gleichnisreden beabsichtigt
haben, das Gesetz und die Propheten zu erfüllen. Warum aber schreibt
Herr Flusser eigentlich — ausser den rabbinischen Gleichnissen — nur der
alttestamentlichen Weisheitsliteratur einen massgebenden Einfluss auf die
Gleichnisse der Rabbinen und Jesu zu

Die Folgen dieser Gewichtsverteilung können an drei Beispielen
illustriert werden :

a) Herr Flusser ist überzeugt davon, dass dem Judentum der Zeit Jesu
bekannt war, was mit «Königtum (oder Reich) Gottes» gemeint ist.
Deshalb, so folgert er, hatten es Jesu jüdische Zeitgenossen nicht nötig,
durch Gleichnisse darüber instruiert zu werden. Folgt man Herrn Flussers
Urteil, so ist, ausser in wenigen Fällen, die Gleichniseinleitung durch «das
Reich Gottes ist gleich...» oder durch ähnliche Worte unecht, d.h. eine
Zugabe der Evangelisten. Man kann fragen, warum denn das Buch Daniel
und andere apokalyptische Bücher, warum auch rabbinische Schriften
und jüdische Gebete so oft den Psalmen, Propheten, Geschichtsbüchern
des Alten Testamentes folgen und, wenn auch z.T. mit neuem Vokabular,
von einem neuen Äon unter Gottes Königtum und dem von Gott
gegebenen oder verheissenen König sprechen Offenbar war für das
zeitgenössische Judentum die Königsherrschaft Gottes und der neue Äon
nicht eine selbstverständliche, keiner Erklärung bedürftige Sache.

b) Der Begriff «erwähltes Volk» hat den Juden viel Neid und Hass,
Leid und Tränen von Aussenseitern gebracht; ob ihn auch Juden selbst
bisweilen missbraucht haben, will ich nicht beurteilen. Was immer ihn
dazu veranlasst hat : Herr Flusser mag den Begriff Erwählung nicht und
sieht rot, wenn bei einer Gleichnisauslegung durch Christen auf ein prä-
destinatianisches Element hingewiesen wird, bzw. wenn schlicht von
Gottes Willen, Setzung und Verfügung über die Menschen die Rede ist,
nicht aber ausschliesslich von Ethik und Moral. Wird aber nicht in den
Gleichnissen, gleich wie z.B. in den Patriarchengeschichten und im Buch
Dewarim (5. Mose) sehr deutlich, dass es einzig der erwählende Herr ist,
der auch die Gebote gibt

225



c) Zwar ist Herr Flusser ein leidenschaftlicher Theologe, doch fallen
in seinem Buch besonders dann böse Worte gegen alles, was Theologie
heisst, wenn Wesen und Weg des messianischen Königs (Christologie), die
Rettung von aller Sünde und Not (Soteriologie) und die Verheissungen für
die Endzeit (Eschatologie) als wesentliche Elemente theologischen
Denkens explizit genannt werden. Laut Herrn Flusser darf die Gleichnisauslegung

nicht theologisch sein, weil sie einzig auf philologischer und
historischer Basis zu erfolgen hat — als ob die Methode mit der Botschaft
selbst identifiziert werden könnte. Weil die Gleichnisse aber gerade in
ihrem Wortlaut theologischen Charakter haben, z.B. mit dem König oder
Vater Gott meinen, weil sie auf Gottes Gericht hinweisen und zu rechtem
Gottesdienst leiten wollen, muss doch wohl gerade eine exakte
literarischhistorische Interpretation zu einem theologischen Resultat gelangen.
Gewiss ist auch die biblische Weisheitslehre ein echter Bestandteil der
Theologie. Doch enthält die Bibel nicht nur Weisheitsliteratur.

4. Nachdem Herr Flusser besonders am Anfang seines Buches der
heute triumphierenden traditions- und redaktionsgeschichtlichen
Methode den Kampf angesagt hat, lässt er sich, so meine ich beobachten
zu können, vom Gegner bestimmen. Obwohl gewisse Unterschiede
deutlich sind, arbeitet er letzlich mit denselben Methoden. Statt von
«den» jüdischen Gleichnissen zu reden, unterscheidet er zwischen
früheren und späteren rabbinischen Gleichnissen: ihre Qualität sei

verschieden, die älteren Gleichniserzähler (z.B. Antigonos von Socho)
seien besser.

Wichtiger aber ist ein substantieller Unterschied. Jene christlichen
Ausleger des Alten Testamentes, deren literarische und historische Arbeit
noch immer einseitig von der Tübinger Schule, d.h. von Hegel und Baur
bestimmt ist, wollen Jesus möglichst scharf vom Judentum abtrennen. Dies
obwohl unter den ersten drei Evangelisten Matthäus und Lukas grösstes
Gewicht auf die Treue Jesu seinem Volk gegenüber, also auf die
Kontinuität der Verkündigung, der Werke, des Leidens und der
Erweckung Jesu mit Israels Geschichte legen. Geht man davon aus, dass
Jesus möglichst nahe an die paulinische und johanneische Formulierung
«des Christentums in seinem reinen Prinzip» (F. C. Baur) gerückt werden
muss, so bleibt kein anderer Weg, als das gut jüdische und das
judenfreundliche Material in den synoptischen Evangelien als eine Bildung oder
Erfindung judenchristlicher Gemeinden und der von ihnen beeinflussten
Evangelisten zu bezeichnen. Sprüche wie «ich bin nicht gekommen
aufzulösen, sondern zu erfüllen» werden daher dem «historischen Jesus»

abgesprochen und als «unecht» betrachtet. Sie seien Kennzeichen der
«Redaktion des Überlieferungsmaterials».

226



Umgekehrt ist das bei Herrn Flusser vorausgesetzte Echtheitskriterium

: alles was eine Kritik am Judentum enthält — mit Ausnahme
der berechtigten Kritik an bloss äusserlichem Zeremonialismus und
anderen Degenerationserscheinungen — stamme nicht aus Jesu Mund,
sondern sei eine tendenziöse Bildung gewisser Gemeinden und
Evangelisten. Eine Busspredigt Jesu, die kritisch ins Fleisch selbst eines
frommen Pharisäers und guten Rabbi schneidet, soll historisch
unzuverlässig und unmassgebend sein. Als echt und gut soll nur das gelten, was
jüdisch und zugunsten des Judentums gesagt ist. Die Schuld an der
Erfindung und Unterschiebung anti-jüdischer Elemente, wie sie sich im
jetzigen Text der Gleichnisse finden, wird von Herrn Flusser dem
«hellenischen» Judentum und Christentum zugeschoben. Markus sei

ursprünglich ein hellenisierter Jude gewesen; doch glaubt Herr Flusser
«seine unmögliche und unerträgliche Arbeitsweise und seine stilistische
Manier» durchschaut zu haben, welche seinem Evangelium eine grobe,
anti-judaistische Tendenz verleihen. Matthäus wird als ein Heidenchrist
betrachtet. Das Register seiner Sünden und der Katalog seiner Laster
fallen bei Herrn Flusser nicht kürzer und milder aus als die seit Martin
Dibelius besonders von Philipp Vielhauer und Hans Conzelmann gegen
Lukas erstellte Anklageliste. Während Herr Flusser Lukas hochschätzt,
ersetzt er die «Haut-den-Lukas-» durch eine «Haut-Markus-» und «Haut-
Matthäus-Bewegung ».

Hier und dort ist die Methode dieselbe: unter dem Einfluss einer
vorgefassten Meinung wird unterschieden zwischen echten Jesusworten,
verschiedenartigen Gemeinde-Überlieferungen und redaktionellen
Zusätzen der Evangelisten. Ich weiss nicht, ob Herr Flusser dieselbe
Zersetzungsmethode auch zum Studium nichtweisheitlicher Bücher des Alten
Testaments, z.B. der Samuelbücher oder des 5. Buches Mose empfehlen
würde. Auf alle Fälle gibt es heute Literaturkritiker, die solchen Umgang
mit alten Texten grundsätzlich ablehnen.

5. Herr Flusser hat einen uneingeschränkten Glauben an die Veritas
hebraica (die Wahrheit und Echtheit dessen, was auf Hebräisch gedacht
und gesagt ist). Wie die Rabbinen, so habe auch Jesus Gleichnisse in
hebräischer Sprache, evtl. mit gelegentlichen aramäischen Brocken,
erzählt. Daraus folgert er, dass alle Elemente der Gleichnisse in den
Evangelien, welche sprachliche Einflüsse der damals zugänglichen
griechischen Übersetzung des Alten Testaments (der Septuaginta), dazu
Spuren hellenistischer Gläubigkeit und vulgären Koine-Stils, zeigen,
unecht sind und die betreffenden Gleichnisse verfälschen.

Ist bei der Aufstellung solcher Thesen nicht mancherlei vergessen?
Wir erwähnen die Tatsache, dass auch auf Hebräisch falsche Prophezei-

227



ungen gemacht worden sind ; die Legende, nach der derselbe Gott, der die
Propheten inspiriert hatte, auch die siebzig Übersetzer der hebräischen
Bibel inspirierte — womit der Glaube bezeugt wurde, dass auch auf
Griechisch die Offenbarung Gottes direkt bezeugt und die Wahrheit
gesagt werden kann; endlich die sich immer mehr durchsetzende
Erkenntnis, dass das Palästina der Zeit Jesu zweisprachig war, dass also eine

grosse Zahl der Bevölkerung, unter ihr wohl auch Jesus, nicht nur
Aramäisch (und in kultischem Zusammenhang : Hebräisch), sondern auch
Griechisch sprach. Ein guter Teil der jüdischen Gelehrten war sich
bewusst, dass Israel ein Reichtum zugesprochen war, der mit den Heiden
geteilt werden konnte und sollte.

6. Der engere Rahmen der Gleichnisse wird von Herrn Flusser sehr
ernst genommen. Zwar werden die Einleitungen Jesus ab- und den
Evangelisten zugesprochen. Die sprichwortartigen Schlussworte aber,
seien sie ursprünglich am jetzigen Ort oder nicht, dazu auch die sog.
allegorischen Interpretationen, betrachtet er nicht als selbstverständlich
sekundär.

Doch der weitere Rahmen, in dem die Gleichnisse stehen,
insbesondere die anderen Reden Jesu, finden bei Herrn Flusser wenig
Beachtung. In jenen Reden spricht Jesus von seiner jetzigen Sendung und
künftigen Erscheinung, macht er Prophezeiungen, kündet er das Gericht
und eine «bessere Gerechtigkeit» an, legt er die Schrift aus, wehrt er
Angriffe ab und lehrt er seine Jünger beten, so wie er selbst betet. Zum
weiteren Gleichnisrahmen gehören ferner die Berichte über Jesu Krafttaten,

seinen Weg nach Jerusalem, sein Leiden und seine Auferstehung,
die Mitteilung des Geistes und die Vorbereitung der Jünger auf ihre
Aussendung. Darf wirklich alles, was zum erzählerischen Rahmen gehört,
einer angeblich rein philologischen Gleichnisauslegung zuliebe, einfach
als «beschwerlich» betrachtet und «für ein Weilchen vergessen» werden?

Hätte Jesus nur so erzählt und nur das gelehrt, was jeder weise und
begabte Rabbi ohnehin vortrug oder vortragen konnte — warum gab es
dann anlässlich von Jesu Auftreten ein «Schisma» im jüdischen Volk (Joh.
7,43; 9,16; 10,19), warum spielte eine Gleichnisrede (von der Zerstörung
und dem Wiederaufbau des Tempels) in Jesu Prozess eine Rolle, warum
wurde gerade er an die Römer ausgeliefert und gekreuzigt? Es ist
offensichtlich, dass etwas anderes geschah, wenn Jesus ein Gleichnis
erzählte, als wenn ein Rabbi sich der Gleichnisrede bediente. Wenn zwei
dasselbe tun, ist es nicht immer dasselbe.

7. Herr Flusser polemisiert gegen den Ausspruch des Irenäus: «Das
Neue, das Jesus gebracht hat, ist Er selber.» Wichtiger als Er ist für den

228



Verfasser ein Es : das richtige Verhalten vor Gott, der weise Wandel, oder,
wie er selbst sagt, die Moral. Zwar gibt es auch Dinge, die er nicht betont
haben will : die Königsherrschaft Gottes, die Rede vom Gesandten, eben
dem Messias. Was Martin Buber über den Vorrang der Ich-Du-Beziehung
im Verhältnis zu Gott und zum Mitmenschen, was er ferner über die
Bedeutung des Königtums Gottes für die Geschichte Israels und die
Erkenntnis des lebendigen Gottes erarbeitet hat, wird in Herrn Flussers
Behandlung der Gleichnisse nicht berücksichtigt. Statt dessen beruft er
sich auf den Bultmannschüler Philipp Vielhauer, der genauso wie sein
Meister abscheuliche Dinge über das Alte Testament und das Judentum
gesagt und behauptet hat, Reich Gottes und Menschensohn hätten
ursprünglich nichts miteinander zu tun. Auch Adolf von Harnack hatte ja
gelehrt, dass Jesus eine unmittelbare Gotteskindschaft verkündete, welche
unabhängig von «dem Sohn», d.h. der Sendung, dem Tod und der
Auferstehung Jesu geschenkt werde. Entsprechend werden bei Herrn Flusser
abstrakte, zeitlose, allgemeine religiöse und sittliche Wahrheiten als
letzter Sinn der Gleichnisse proklamiert.

Diese bewusste Verschiebung des Akzentes von dem, was Er ist und
bringt, zum Es, was getan werden muss, widerspricht sicher dem Zeugnis
des Johannes-Evangeliums, welches unermüdlich einhämmert, dass «Es»
nur durch «Ihn» und in Ihn eingeschlossen zu haben ist: «Ich bin der
Weg, die Wahrheit, die Auferstehung und das Leben, das Brot, das Licht».
Gewiss hat Herr Flusser nicht die johanneischen Bildreden besprechen
wollen, sondern die synoptischen Gleichnisse. Doch könnte es ja sein, dass
z.B. die Bildrede vom sterbenden und viel Frucht bringenden Weizenkorn
(Joh. 12,24) und die Gleichnisse vom Säen letzlich dasselbe aussagen
wollen. Auf alle Fälle sind jene synoptischen Gleichnisse, in welchen
neben dem Vater, König und Herrn auch der Sohn eine Hauptfigur ist,
keine Einladung dazu, allen Gleichnissen Jesu jeden christologischen
Gehalt einfach abzusprechen.

8. Herr Flusser enthält sich im besprochenen Buch der oft gehörten
These, Jesus könne nicht der Messias gewesen sein, weil sein Auftreten
nicht den Anbruch des messianischen Friedensreiches bewirkt habe.
Indem Herr Flusser seinen hohen eigenen Respekt vor Jesus mit dem
kirchlichen Glauben an Jesus, den Messias, so weit wie möglich verbinden
möchte, erklärt er, dass Jesus eine messianische Gestalt bzw. Begründer
einer messianischen Bewegung war. In seiner Ablehnung der Eintragung
irgendeiner Christologie in die Gleichnisse, vor allem in seiner Negation
aller «hohen Christologie», befindet er sich in merkwürdiger Nähe zu
verschiedenen christlichen Theologen. Sagt einer von ihnen, das Alte
Testament sei nicht eine Weissagung auf Jesus von Nazareth, Jesus habe

229



die Messias-Erwartung des jüdischen Volkes nicht erfüllt, so behauptet ein
anderer, Jesus sei nicht der Messias Israels, sondern nur Messias und
Retter der Völker. So haben ja auch Maimonides und Jehuda Ha-Levi im
Mittelalter dankbar anerkannt, dass Jesus — zusammen mit Mohammed
— zur Erkenntnis Gottes unter den Völkern beigetragen habe. Vor allem
gibt es heute viele christliche Neutestamentier, die unter Anwendung
literar-, form-, traditions- und redaktionsgeschichtlicher Methoden
glauben, haarscharf bewiesen zu haben, dass Jesus vor Ostern viel weniger
war, als es die nachösterlichen Christus-Bekenntnisse und das Zeugnis der
Evangelisten und Apostel behaupteten. Auch sie halten die «hohe
Christologie» für einen Mantel, der unter hellenistisch-heidnischem
Einfluss dem einfachen Mann von Nazareth erst nachträglich umgehängt
wurde.

Wir fragen — diesmal nicht nur Herrn Flusser, sondern auch uns
selbst: ist es angesichts der genannten historisch-wissenschaftlichen
Resultate ein Gebot der Ehrlichkeit, dass alle Christen vor den Juden auf
die Knie gehen und bekennen, dass die Evangelisten und die Kirchen
geirrt haben, wenn sie den Gleichniserzähler, den Krankenheiler, den
über Jerusalem weinenden und am Kreuze sterbenden Jesus für den
Messias Israels und den Sohn Gottes halten? Täuschten sie sich, als sie an
Gott und an Jesus Christus glaubten — noch mehr als einst Israel «Gott
und Mose glaubte» (vgl. 2. Mose 14,31 mit Joh. 5,46-47; 12,44; 14,1;
20,31)? Wenn ja, so müssten sie Juden werden und sich einer Synagoge
anschliessen — wobei es fraglich ist, ob sie nach allem, was Christen den
Juden angetan haben, überhaupt willkommen wären.

Nach dieser Reihe von Beobachtungen und Fragen kommen wir
schliesslich zu einer kürzeren expliziten Kritik, eingedenk der Tatsache,
dass wir mehr vor der eigenen als vor Herrn Flussers Tür zu kehren haben.

III. Kritik.

Zwei Dinge haben mir an diesem Buch missfallen : die Aussagen über
Moral und Eschatologie einerseits, über Jesu Selbstbewusstsein und das
Geheimnis seiner besonderen Sendung andrerseits.

1. Herr Flusser definiert das Judentum als «eine moralische Religion
mit philosophischem Einschlag». Gewiss wären Philo und Josephus, von
idealistischen jüdischen Denkern des 19. Jahrhunderts nicht zu reden, mit
diesem merkwürdig dogmatischen Satz einverstanden. Laut Herrn Flusser
handeln die rabbinischen so gut wie Jesu Gleichnisse nur davon, «wie sich

230



der Mensch richtig vor Gott verhalten soll» und laufen alle auf eine, wenn
auch moralin-freie, «Moral von der Geschichte» hinaus. Diese These wird
ergänzt durch die Behauptung, die Gleichnisse hätten weder einen escha-
tologischen noch einen messianischen Charakter. Wie jedem echten
Dialogpartner bin ich auch Herrn Flusser gegenüber bereit, mich durch
seinen Forschungsbeitrag dazu aufrufen zu lassen, ein besserer Christ zu
werden. Ich habe das nötig. Doch gestatte ich mir, ihn meinerseits
einzuladen, ein noch besserer Jude zu werden.

Zur Beschreibung des Judentums wage ich, folgenden Gegenvorschlag
zu machen: Judentum ist der Weg jenes Volkes, dessen Ursprung,
Sendung und Hoffnung, und dessen Leben, Lieben und Leiden durch den
Weg des einzig wahren Gottes zu den Menschen bestimmt ist.

Zur Gleichnisdeutung im Speziellen aber möchte ich auf folgendes
hinweisen :

Nur jüdische Forscher werden die Kompetenz besitzen, das von Herrn
Flusser gezeichnete Bild von den älteren und jüngeren rabbinischen
Gleichnissen zu bestätigen oder zu korrigieren. Trotz viel geringerer
Sachkenntnis muss ich jedoch gestehen, wie vom Judentum, so auch von
jüdischen Gleichnissen einstweilen eine höhere Meinung als Herr Flusser
zu haben.

Das Gesetz, welches im Stile weisheitlicher Diktion durch rabbinische
Gleichnisse ausgelegt wird, ist eine Wegweisung für das Volk Israel auf
seinem Wege aus dem Sklavenhause Ägypten in die Freiheit. Im
verheissenen Lande ist es zu erfüllen — es setzt also Gottes Erlösungstat
und Gottes Versprechen für die Zukunft voraus. Es ist geschichtlich
begründet und auf die Zukunft (teleologisch und eschatologisch)
ausgerichtet. Das Gesetz selbst (die Tora) gestattet zwar philosophisches
Nachdenken; es ist selbst aber etwas anderes als Philosophie. Es hat
moralische Konsequenzen ; es ist aber nicht blosse Moral. In den
rabbinischen Schriften gibt es deshalb keine Halacha ohne Haggada. Selbst
innerhalb der jüdischen Gleichnisse fehlen nicht Anspielungen auf das,
was Gott als König oder Vater getan hat und was man von ihm erwartet.

Wie moralisch auch immer die der Gleichniserzählung zugrundeliegenden

Weisheitssprüche tönen mögen — gerade auch die Weisheit ist
nicht nur Moralpredigerin oder Ethikerin, sondern ist auch (und zuerst!)
Werkmeisterin, eine gute Gastgeberin, eine Kraft und eine Freude. «In
Weisheit» wirkt der erwählende, gnädige, schöpferische, erhaltende und
vollendende, der richtende und sich wieder und wieder erbarmende Gott.
Darum sprechen nicht nur die Thora, die Propheten und die Psalmen,
sondern spricht auch die alttestamentliche Weisheitsliteratur von Gott dem

231



Schöpfer, vom Jüngsten Gericht und vom Erlöser. Dazu sprechen sie vom
Tode, der unbestreitbaren «eschatologischen» Grenze jedes Menschenlebens.

Die positive und negative Begrenzung dessen, was Menschen sind und
tun können, gehört zum Wesen der Weisheitslehre — und so auch zur
Substanz vieler Gleichnisse. Das geschichtlich Gegebene, das vom weisen
Menschen zu Tuende, und das «eschatologisch» Drohende oder Ver-
heissene werden nicht voneinander getrennt. Deshalb sollten sie auch
nicht künstlich auf ein einzelnes Element reduziert werden. Ich glaube,
die Sammler der Weisheitssprüche würden sich zusammen mit den
Rabbinen, auf die sich Herr Flusser beruft, sehr ironisch dafür bedanken,
aufgrund ihrer Gleichnisreden als Moralisten bezeichnet zu werden.

Mein zweiter Einwand hat mit dem Selbstbewusstsein Jesu und dem
Geheimnis seiner Sendung zu tun. Einig gehe ich mit Herrn Flusser in
gewissen, z.T. schon früher genannten Negationen :

Jesu Selbstbewusstsein kann auf psychologischer und historischer
Ebene nicht eruiert werden ; Jesus ist nicht im Lande herumgezogen, um
Hoheitsansprüche geltend zu machen; auch hat er nicht nach dem
Vorbild des Lehrers der Gerechtigkeit von Qumran eine Schule
gegründet; er kam und sprach nicht, um zu verhüllen, sondern um zu
offenbaren. In einem schönen Aufsatz über 2. Sam. 7 hat Herr Flusser
gezeigt, dass ein jüdischer Messias nicht sich selbst propagiert, sondern
immer eine geheimnisvolle Gestalt ist. In Flussers Gleichnisbuch wird
dementsprechend davon gesprochen, dass Jesus Versuchungen zu
falschem Messiastum ablehnte und sich gewissen widersprüchlichen
Ansätzen zum Trotz in Richtung auf die traditionelle rabbinische
Selbstbescheidung entwickelt habe. Wenn aber die Gleichnisse Jesu dazu
verwendet werden, zu sagen, Jesus wollte nicht der Messias sein, habe eine
persönliche Aufassung vom Reiche Gottes nur insofern gehabt, als er sich
bewusst war, Zentrum einer messianischen Bewegung zu sein, so geht das
meines Erachtens über den Text der Gleichnisse hinaus. Die «geheimnisvolle

Tiefe der Person Jesu, über die zu staunen wir nicht aufhören
können», verbietet doch wohl einen solchen negativen Exzess in der
Beschreibung des Gleichniserzählers.

Zwar gibt es ein Gegengewicht an jener Stelle, wo zugestanden wird,
dass Jesus sich des gewaltsamen Geschicks der Propheten bewusst

gewesen sei und für sich selbst kein anderes Schicksal erwartet habe. Dass
aber Jesus nicht anders als Jeremia sein Vorherwissen von der Zerstörung
Jerusalems mit seiner eigenen Bereitschaft verbunden hat, von seinem
Volk Verstössen zu werden und für dieses Volk und alle Welt auf

232



furchtbare Weise innerlich und äusserlich zu leiden — dies wird,
wenigstens im vorliegenden Gleichnisbuch Herrn Flussers, verschwiegen.
Ich glaube, dass gerade die Gleichnisse — nicht nur die Bildreden des

Johannes-Evangeliums — Weissagungen des Todes Jesu und seiner
künftigen Herrlichkeit sind. Auch sie verkünden Jesu Bestimmung, «alle
Gerechtigkeit zu erfüllen». Zur Erfüllung dieser Gerechtigkeit gehört
auch die Erwählung, Sammlung und Bewahrung seines Volkes, bzw. die
Lehre und das Beispiel, welches Jesus zum «rechten Verhalten» vor Gott
gibt.

Vom Selbstbewusstsein Jesu kann man daher mit Gewissheit soviel

sagen : Er wusste, dass er selbst das, was er in Gleichnissen sagte, auch tun
und erleiden musste. Er wusste, dass er Prophezeiungen und Weisheitslehren

nur durch seine Existenz und sein Leiden bestätigen, und dass seine
Worte so gut wie sein Tod nur von Gott selbst verifiziert werden konnten.
Weil er nur zum Gehorchen und Dienen, nicht aber zum Regieren aus
eigener Machtvollkommenheit gesandt war, erhob er für sich selbst
keinerlei Anspruch.

Das «Geheimnis des Reiches Gottes» ist daher zu identifizieren mit
dem, was Herr Flusser die geheimnisvolle Tiefe der Person Jesu und die
Eigenart von Jesu Verständnis vom Einbruch des Heils nennt. Kurz gesagt
besteht dieses Geheimnis darin, dass Gott nicht anders als vom Kreuze her
regieren will.

Psalm 99,4 sagt nach der Übersetzung Luthers: «Im Reiche dieses

Königs hat man das Recht lieb.» Diese Übertragung ist zwar schön, aber
wenig genau. Eine bessere Version des hebräischen Textes lautet: «Ein
Starker, der das Recht liebt, ist König.» «Recht» ist der biblische
Ausdruck für das, was von Herrn Flusser etwas missverständlich «Moral»
genannt wird. Eine Moral, die vom Kommen Gottes und seines
gehorsamen Gesalbten unabhängig ist, hat mit dem barmherzigen Gottesrecht
nichts zu tun. Im zitierten Psalm wird die Erfüllung einer Erwartung oder
eine noch zu erfüllende, doch auf einen gegenwärtig in Gottes Namen
regierenden König bezogene Verheissung ausgesprochen. Nur wenn der
heilige Gott selbst König ist und seine Königsherrschaft auch auf der Erde
aufrichtet, wird eine feste Ordnung und Recht, wird Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit aufgerichtet, werden seine Gebote und Satzungen
bewahrt und wird Israel samt allen Völkern aufgerufen, Gott zu loben und
zu preisen.

233


	Autonome statt messianische Ethik?

