Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Beschluss 37 der evangelischen Kirche im Rheinland : Fortschritt und
neue Fragen

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESCHLUSS 37
DER EVANGELISCHEN KIRCHE IM RHEINLAND:
FORTSCHRITT UND NEUE FRAGEN

von Clemens Thoma

1. Note und Suggestionen des Lesers und Interpreten.

Ein «Synodalbeschluss» der Evangelischen Kirche im Rheinland «zur
Erneuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden» ist weder in
seinem Inhalt noch in seiner Wiirde vom Urteil eines katholischen Aussen-
stehenden abhingig. Im Falle des Beschlusses 37 der Landessynode der
Evangelischen Kirche im Rheinland, der den Gliedern dieser Kirche
zusammen mit « Thesen zur Erneuerung des Verhiltnisses von Christen
und Juden» sowie mit verschiedenen Vortrigen und Vorschliagen fiir
Bibelarbeiten als «Handreichung Nr. 39» (119 Seiten) iibergeben
wurde (1), ist katholische Fairness besonders notwendig. Der anhaltend
heftige innerevangelische Streit zwischen den Proponenten und Gegnern
des Beschlusses 37 (vom 11. Januar 1980) konnte ndmlich katholische
Selbstgefilligkeiten in Sachen Judentum-Christentum wecken (2). Mit
fetter Selbstzufriedenheit konnte das wieder einmal bewédhrte diploma-
tisch-theologische Fingerspitzengefiihl der Katholischen Kirche gefeiert
werden. Sie habe sich weder von zornigen Christen noch von dringenden
Juden bewegen lassen, sich in heiklen christlich-jiidischen Fragen zu weit
in die Aste hinaus zu wagen. Im Gegensatz zur Evangelischen Kirche im
Rheinland habe sie sich immer auf die theologische und humane Seite des
christlich-jiidischen Gesprichs beschridnkt. Die politischen Aspekte der
christlich-jiidischen Problematik habe sie so weit wie moglich in den
Hintergrund gedriangt. Dadurch sei-die Katholische Kirche nun nicht wie
die Evangelische Kirche im Rheinland in der peinlichen Verlegenheit,
christlich-heilsgeschichtlichen Enthusiasmus fiir den Staat Israel im inner-
katholischen Bereich ddmpfen und sich vom Verdacht, im Nahost-
Konflikt politisch-pauschal-einseitig fiir die israelischen Ambitionen und

Prof. Dr. Clemens Thoma, Ordinarius fiir Bibelwissenschaft und Judaistik und Leiter des
Instituts fiir Judisch-Christliche Forschung an der Theologischen Fakultit Luzern,
Abendweg 22, CH — 6006 Luzern.

212



gegen die paléstinensisch-arabischen Forderungen Partei zu ergreifen,
reinigen zu miissen. Sie wahre sich vielmehr nach wie vor die Chance,
einen religios-humanen Beitrag zum Frieden zwischen Muslim und Juden
im Nahen Osten leisten zu kdnnen.

Derlei konfessionalistisches Denken und Verhalten ist in christlich-
judischen Fragen absurd. Es gibt keine getrennte katholisch-jiidische,
protestantisch-jiidische, griechisch-orthodox-jiidische Problematik. Es
gibt nur allen christlichen Konfessionen gemeinsame Besinnungen und
Aufgaben angesichts des degradierten, von der Vernichtung bedrohten
und doch lebendigen geschichtlichen und heutigen Judentums. In diesem
Sinne gibt es auch keine christliche Okumene ohne Judentum. Um es mit
Karl Barth zu sagen: «Die 6kumenische Bewegung wird deutlich vom
Geiste des Herrn getrieben. Aber wir sollen nicht vergessen, dass es
schliesslich nur eine tatsdchlich grosse 6kumenische Frage gibt: unsere
Beziehungen zum Judentumn» (3).

Wenn ich mich als katholischer Aussenstehender kritisch zum Be-
schluss 37 der Evangelischen Kirche im Rheinland dussern will, muss ich
mir der okumenischen Dimension des Verhéltnisses zum Judentum
bewusst bleiben. Ich darf keinen konfessionellen Nebenkrieg fiihren.
Allerdings kann ich den Beschluss 37 nicht isoliert betrachten, sondern
muss ihn so nehmen, wie er den Aussenstehenden iibergeben wurde,
niamlich innerhalb der Handreichung 39 (S. 9-11). Vor allem habe ich den
Beschluss 37 zusammen mit den «Thesen zur Erneuerung des Verhilt-
nisses von Christen und Juden» (S. 12-28) zu interpretieren. Diese vom
Ausschuss «Christen und Juden» erarbeiteten Thesen wurden ja «von der
Landessynode durch Beschluss entgegengenommen» (S. 12). Der aussen-
stehende Leser soll dem Willen der Landessynode geméss diese Thesen
studieren, um zu einem besseren Verstindnis des Beschlusses 37 zu
gelangen (vgl. auch die Hinweise auf die Thesen im Synodentext).

Das geistige Wechselspiel zwischen Synodalbeschluss und Thesen in
der Handreichung 39 kann zu Irritationen fithren. Nach dem Lesen des
lapidaren 1. Punktes der Erklarung («Wir bekennen betroffen die Mitver-
antwortung und Schuld der Christenheit in Deutschland am Holocaust»:
S. 10) ist man z.B. notwendig auf Ausfaltungen in der ersten These («Der
Holocaust als Wendepunkt»: S. 12-19) angewiesen. Man wird dabei nicht
so naiv sein, plausible Antworten auf das Holocaust zu erwarten. Wohl
aber mochte man in den Thesen eine moglichst genaue Umschreibung
finden, was mit «Mitverantwortung und Schuld» gemeint sei. Dies findet
man aber nur partiell. Die judenmordenden Gefolgsleute Hitlers werden
S. 12 z.B. als «Erben des Christentums» bezeichnet. Der eminent theolo-

213



gisch-heilsgeschichtliche Stellenwert des Wortes «Erbe» in der Bibel und
im jidisch-christlichen Gespriach hitte die Verfasser der Thesen von
diesem Wortgebrauch abhalten sollen. Ferner finden sich in der ersten
These teilweise lange Texte von 12 Holocaust-Bedenkern. Da diese Texte
parataktisch zwischen tiefgriindigen theologischen und praktischen
Erwagungen stehen und mit keinen biographischen oder literarkritischen
Bemerkungen versehen sind, fiithlt man sich fast darauf angewiesen, sie
fundamentalistisch zu lesen. Der dritte Punkt der Irritation betrifft die auf
S. 18 mit Recht erwéhnte «Gefahr, aus der eigenen Verwicklung in das
Geschehen zu entflichen». Diese Gefahr bestehe z.B. dann wenn man
«mit einem eilfertigen Kreuzesschema oder einer billigen Auferstehungs-
these, der nicht eine lange, titige Busse vorausgegangen ist» eine «vor-
zeitige Sinngebung und Erkldrung» des Holocaust postuliere. Dies ist
richtig. Nur miisste man ebenso deutlich sagen, dass der Christ das
Holocaust im Zusammenhang mit Kreuz Christi und Auferstehung fiir
sich und sein Tun zu bedenken sucht. In diesem Zusammenhang ist daran
zu erinnern, dass auch im Judentum der Glaube an die Auferstehung der
Toten gerade in besonders grausamen Verfolgungszeiten (z.B. unter
Antiochus IV und Hadrian, also etwa zur Zeit des werdenden Christen-
tums) seine besondere Auspragung fand. Er war ein starker Halt im Leid.
Auch wenn diese Hoffnung bei Vertretern des liberalen Judentums heute
nicht sehr aktuell zu sein scheint, wéare dieser Hinweis nicht «vorzeitig»
sondern notwendig gewesen.

2. Staat Israel.

Unter 2. (3) des Synodalbeschlusses heisst es, folgender Grund habe
(u.a.) die Kirche veranlasst, ein neues Verhiltnis zum Judentum zu
gewinnen :

«Die FEinsicht, dass die fortdauernde Existenz des jiidischen Volkes,
seine Heimkehr in das Land der Verheissung und auch die Errichtung des
Staates Israel Zeichen der Treue Gottes gegeniiber seinem Volk sind.»
(S.9).

Aus diesem Text lasen viele Aussenstehende voreilig heraus (ich habe
dies bei mehreren christlich-jiidischen Tagungen beobachtet), die Errich-
tung des Staates Israel werde von der Synode als heilsgeschichtliches
Ereignis akzentuiert. Die Formulierung klinge mindestens so dhnlich. Die
Verfasser des Synodalbeschlusses wollten dies gewiss nicht sagen. Jedem
Theologen und fiir Christentum und Judentum Engagierten ist ja bekannt,
dass bisher alle heilsgeschichtlichen Festsetzungen, die fiir Zeiten und

214



Ereignisse nach Christi Tod vorgenommen wurden, sich mindestens als
ideologische Torheiten und Apologetismen, wenn nicht gar als zum
Unheil filhrende Behauptungen, entlarvt haben. Immer wieder wurde im
Verlaufe der Geschichte versucht, umwilzenden Ereignissen einen heils-
oder unheilsgeschichtlichen Anstrich zu geben. Bisweilen wurde ein und
dasselbe Ereignis von den einen theologisch vergoldet und von den andern
verteufelt. Bisweilen wurde ein und dasselbe Ereignis von einer Gruppe
fiir sich als heilsgeschichtlich-positiv und fiir die Glaubensgegner als heils-
geschichtlich-negativ in die Waagschale geworfen. Unter andern mussten
folgende Ereignisse sich theologische Erhéhungs- und Erniedrigungs-
versuche gefallen lassen: die Zerstorung des jerusalemischen Tempels im
Jahre 70 n.Chr., der Bar Kochba-Aufstand (132-135), die konstantinische
Wende (314), die Entdeckung Amerikas (1492), die Reformation (1517),
die franzosische Revolution (1789), die Machtergreifung Hitlers (1933),
das Holocaust (1933-1945), die Griindung des Staates Israel (1948) und die
iranische Revolution (1978).

Ich bin mit der Landessynode der gldubigen Auffassung, dass die
Treue Gottes im Staat Israel zum zeichenhaften Ausdruck kommt. Ferner
weiss ich, dass der Staat Israel inzwischen zu einem inhdrenten Teil des
modernen jiidischen Selbstverstindnisses geworden ist. Wir Christen
haben dies zur Kenntnis zu nehmen, wenn wir nicht wiederum an den
Juden vorbeireden und vorbeihandeln wollen. Weil aber religiése und
politische Missdeutungen, Schwirmereien und Oppositionen im Zu-
sammenhang mit dieser Staatsfrage auch im Christentum dauernd lauernd
vor der Tiire liegen, wiirde ich mich in einem kirchlichen Dokument eher
so ausdriicken, dass mit andern Worten in die gleiche Richtung gewiesen
wird. Um der heilsgeschichtlichen Missdeutung entgegenzuwirken, und
um auch nicht Vorschub fiir weitere Uberhdhungen von angestrebten
politischen Gebilden durch andere Gruppen im Nahen Osten (und
anderswo) zu leisten, wire es fiir die Synode wohl besser gewesen, «die
Errichtung des Staates Israel» nicht explicite in den Text hinein zu
nehmen. Sie hitte ja statt dessen sagen konnen, neben der fortdauernden
Existenz und der Heimkehr dieses Volkes sei auch das erneute Leben
dieses Volkes im Land Israel ein Zeichen der Treue Gottes. Das «Land
Israel» ist ja ein weit stdrker im religiés-biblischen Bereich verwurzelter
Begriff als der Staat Israel. Wir diirfen nicht vergessen, dass politische,
humanitidre und religiés-nationale Anliegen des Staates Israel durch
(heilsgeschichtliche) Ideologien u.U. vertuscht werden konnen. Real-
politische Moglichkeiten zu Kompromissen kodnnen dadurch verpasst
werden.

215



3. Mission und Zeugnis.

Der 6. Punkt der Erklarung der Landessynode lautet: « Wir glauben,
dass Juden und Christen je in ihrer Berufung Zeugen Gottes vor der Welt
und voreinander sind: darum sind wir iiberzeugt, dass die Kirche ihr
Zeugnis dem jidischen Volk gegeniiber nicht wie ihre Mission an die
Volkerwelt wahrnehmen kann.» (S. 10).

Dieser Abschnitt, so wird seitens der Verfasser erklirt, will den
Verzicht der Kirche auf die organisierte Judenmission ausdriicken. Dies
ist ein mutiger, herausfordernder Schritt, an dem sich wiederum viele
christliche Geister scheiden. Ausgewogener ware es allerdings gewesen,
wenn man die Begriffe «Zeugnis» und «Mission» nicht in Opposition
zueinander gestellt hitte. Die Formulierung : «darum sind wir iiberzeugt,
dass die Kirche ihr Zeugnis dem jiidischen Volk gegeniiber nicht wie ihr
Zeugnis an die Volkerwelt wahrnehmen kann», hitte viel falschen
Zungenschlag bei Gegnern erst gar nicht aufkommen lassen. In christ-
lichen Aussagen iiber das Judentum muss man sich davor hiiten, sich in
eine unnotige Parteilichkeit zwischen Juden und etwa den Voélkern der
Dritten Welt hinein manovrieren zu lassen. «Ihr Christen diirft <Mission»
bei den Hottentotten und bei andern Volkern treiben so viel ihr wollt —
aber nicht bei uns Juden !» Solche jiidische Aussagen hort man von Zeit zu
Zeit. Weil Juden die Mission hauptsichlich als Proselytenmacherei und
Gesinnungsschniiffelei erlebt haben, ist dieser Begriff fiir sie nicht
angebracht. In diesem negativen Sinne darf man den Begriff Mission aber
auch nicht fiir andere Volker brauchen. Sonst gibt man ja indirekt zu, dass
Proselytenmacherei und Gesinnungschniiffelei bei andern Voélkern christ-
lich erlaubt seien. Im christlichen Missionsauftrag ist derlei nicht legitim.
Der christliche Missionsauftrag wird pervertiert, wenn man machtpoli-
tische Machinationen damit verbindet. Man darf sich von Gespréchs-
partnern — in diesem Fall sind es Juden — nicht dazu verleiten lassen,
einer christlichen Aufgabe und dem damit zusammenhéngenden Begriff in
einem kirchlichen Dokument einen negativen Sinn zu unterlegen.

4. Gemeinsames Lesen der HI. Schrift.

In den von der Landessynode durch Beschluss entgegengenommenen
Thesen des Ausschusses «Christen und Juden» wird mit grossem Ernst
darauf hingewiesen, dass wir zur Zeit keine christliche Antwort auf das
Holocaust haben, ja, dass wir uns vor billigen Trostungen hiiten sollen. Als
eine mogliche christliche und jiidische Tétigkeit nach diesem Greuel wird

216



— im Anschluss an 4 (2) der Erklarung (S. 10) — das gemeinsame Lesen
der (alttestamentlichen) Heiligen Schrift empfohlen :

«Angesichts dieser Verschiedenheit im Verstdndnis der «Schrift) sind
Juden und Christen herausgefordert, die «Schrift> gemeinsam zu lesen. Da
die Schrift ihren Ursprung in der Geschichte des jiidischen Volkes hat, in
seinem Glauben, Denken und Tun, miissen die Christen neu lernen, auf
die Stimme jiidischer Schriftauslegung zu horen. Sie tun gut daran auch im
Interesse eines eindringenderen Verstindnisses des Neuen Testaments»

(S. 22).

An einen solchen Vorschlag koénnen sich vielerlei Hoffnungen
kniipfen. Papst Johannes Paul II doppelte bei seiner Begegnung mit
Vertretern der Juden Deutschlands am 17. November 1980 in Mainz
kriftig in dieser Richtung nach, als er sagte : «Die erste Dimension dieses
Dialogs, namlich die Begegnung zwischen dem Gottesvolk des von Gott
nie gekiindigten (vgl. Rom 11,29) Alten Bundes und dem des Neuen
Bundes, ist zugleich ein Dialog innerhalb unserer Kirche, gleichsam
zwischen dem ersten und zweiten Teil ihrer Bibel.»

Diese papstliche Formulierung ist ebenso mutig wie jene der Hand-
reichung 39. Sie hat dazu noch den Vorzug, weniger missverstandlich zu
sein. Andrerseits ist im Zusammenhang mit der synodalen und mit der
pipstlichen Aussage auch Vorsicht geboten. Weite Teile des Judentums
konservativer und orthodoxer Richtung betrachten die Bibelinterpreta-
tion und ihre Anwendung, wie sie seit frithrabbinischer Zeit innerhalb des
Judentums gepflegt wird, als nicht mit Auswértigen teilbaren Ausdruck
judischer Identitdt (z.B. Josef B. Soloveitchik). Der religiése Jude unter-
scheide sich vom Christen dadurch, dass er seinen Tanach in geistig-
religioser Gemeinsamkeit mit den Grossen des Judentums (Rabbinen,
Raschi, Nachmanides u.a.) deute. Dadurch gewinne er Halt auch gegen-
uber den Christen, fiir die ja Christus der (einzige) Lehrer sei. Nur mit
grosser Vorsicht konne daher Gespriachen mit Christen iiber den Tanach
zugestimmt werden. Diese weit verbreitete jiidische Einstellung sollte
auch ein Warnsignal fiir Christen sein. Wir diirfen die traditionelle
judische Schriftauslegung, diesen empfindlichen Nerv traditionsbewusster
Juden, nicht ohne Not strapazieren. Es geht z.B. schwerlich an, als
christliche Gemeinschaft ohne viel Federlesens nur mit solchen jiidischen
Zeitgenossen ein Bibelgespriach zu fiihren, die ihrer eigenen Tradition und
Gemeinschaft entfremdet sind — weil ja sonst niemand fiir dieses
Gesprich zur Verfiigung stehe.

Weder dem Judentum noch dem Christentum noch der jiidisch-christ-
lichen Okumene wird ein Dienst geleistet, wenn das Gesprich iiber die

217



Offenbarung nur mit Personen am Rande der beiden Glaubensgemein-
schaften gefiihrt wird. Einem vorschnellen Hiniiberwechseln von der
christlichen Auslegungstradition zu einer, auf Sympathie und Lernwillig-
keit beruhenden, christlich-jlidischen Bibelinterpretation miissten ausser-
dem auch innerchristliche Bewusstmachungen der eigenen Auslegungs-
traditionen vorangehen. Man kann nicht so tun, als wolle man von einem
christlichen Nullpunkt aus mit Juden iiber die Bibel sprechen. Viel Takt,
Kenntnis und Unterscheidungsvermogen ist bei allen Bibelgesprachen mit
Juden geboten.

5. Vorliufige Schlussbemerkungen.

Markus Barth, der unermiidliche Bedenker der jiidisch-christlichen
Differenz und Gemeinsamkeit, machte mich mit Recht briiderlich darauf
aufmerksam, dass ich bei meiner Kritik an bestimmten Formulierungen
der Rheinischen Landessynode verschiedene inner-protestantische
Problemstellungen und Erfahrungen etwas verkenne. Dies ist wahr-
scheinlich richtig. Die Relativitdt und Vorldufigkeit meines Urteils ist auch
die Ursache dalfiir, dass ich vorerst keine weiteren Punkte mehr aufgreifen
will. Ausserdem bin ich iiberzeugt, dass der Beschluss 37 der Rheinischen
Landessynode und auch die ganze Handreichung 39 nicht polemisch
sondern ausgewogen aufbauend beurteilt werden miissen. Es wird wohl
noch lingerer Uberlegung und vieler Arbeit bediirfen, bis dieses Doku-
ment, samt den noch weiter zu spezifizierenden notwendigen Korrek-
turen, ins Herz der Evangelischen Kirche im Rhemland und anderer
Kirchen eindringen kdénnen wird.

Ich betrachte mich als befreundeten Mitchristen jener, welche die
Handreichung 39 verfasst haben. Schon einige Male war ich in ihrem
Kreis. Ich erinnere mich noch an die Freude, mit der einer von ihnen mir
erzdhlte, das Dokument sei verfasst und es bestiinde ein hohes Mass an
Sicherheit dass die Synode dasselbe — vielleicht mit ein paar Abénde-
rungen — akzeptieren und publizieren wiirde. Der Landessynode der
Evangelischen Kirche im Rheinland ist es zu verdanken, dass sie das
christlich-jiidische Gesprich in der Nach-Auschwitz-Aera vorangetrieben
hat. Sowohl im Gesténdnis christlicher Schuld als auch in der Darlegung
heikler Probleme hat sie sich mutig gezeigt. Dies steht einer Evangelischen
Landeskirche gut an. Eine solche Landeskirche ist allerdings nicht nur
Herausgeberin von Dokumenten, sondern auch Wichterin iiber die
Wirkungen derselben bei Aussenstehenden. Ob die Evangelische Kirche

218



im Rheinland nicht doch iiber kurz oder lang ein neues, spezifizierendes
und weiterfithrendes Dokument in Auftrag geben sollte ? Sie konnte
dadurch vermutlich einen Damm gegen stets neu aufkeimende undialo-
gische Stromungen in allen christlichen Konfessionen errichten. Das
christlich-jiidische Gesprdch darf jedoch nicht nur in der von der
Rheinischen Landessynode gepragten Tendenz fortgefiihrt werden. Die
tiefsitzendste Frage zwischen Christen und Juden ist jene nach der
Einzigkeit Gottes. Wir bekennen ja den dreifaltigen Gott als identisch mit
dem einzigen Gott Israels und fassen dieses Bekenntnis als « Geheimnis
aller Geheimnisse» auf. Jedem Aussenstehenden — insbesondere dem
Juden und Moslem — miissen aber bestimmte, nicht von Feingefiihl und
geistigem Findringen zeugende Aussagen in Theologie, Liturgie und
Volksfrommigkeit anndhernd tritheistisch erscheinen. Kiinftige Synodal-
beschliisse werden sich auch zur Frage dussern miissen, wie die Christus-
botschaft darzulegen sei, moglichst ohne dass sich Aussenstehenden der
Verdacht aufdringe, es werde ein abgeschwichter Monotheismus ver-
kiindet. Die Zeit dafiir dringt.

ANMERKUNGEN

(1) Handreichung Nr. 39 fiir die Mitglieder der Landessynode, der Kreissynoden und der
Presbyterien in der Evangelischen Kirche im Rheinland, Miihlheim/Ruhr (C. Blech/
A. Schmiedke).

(2) Die Diskussion um den Synodenbeschluss scheint mir inzwischen den anfinglich
teilweise unterstellenden und denuntiatorischen Charakter verloren zu haben. Das
Buch von B. Klappert/H. Starck (Hg.), Umkehr und Erneuerung, Erlduterungen zum
Synodalbeschluss der Rheinischen Landessynode, Neukirchen Vluyn 1980 einerseits
und die sich in Kerygma und Dogma 27 (1981), Heft 3 findenden Artikel andrerseits
scheinen mir eine Basis fiir weitere Diskussionen zu sein.

(3) Mitgeteilt von Cornelis A. Rijk, Das gemeinsame Band. Die Bedeutung der jiidisch-
christliche Beziehungen fiir die Einheit der Christen, BiKi 29 (1974) 42-44. Karl Barth
machte seine Aussage bei einem Besuch im Vatikanischen Einheitssekretariat.

219



	Beschluss 37 der evangelischen Kirche im Rheinland : Fortschritt und neue Fragen

