
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Beschluss 37 der evangelischen Kirche im Rheinland : Fortschritt und
neue Fragen

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESCHLUSS 37
DER EVANGELISCHEN KIRCHE IM RHEINLAND:

FORTSCHRITT UND NEUE FRAGEN

von Clemens Thoma

1. Nöte und Suggestionen des Lesers und Interpreten.

Ein «Synodalbeschluss» der Evangelischen Kirche im Rheinland «zur
Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden» ist weder in
seinem Inhalt noch in seiner Würde vom Urteil eines katholischen Aussen-
stehenden abhängig. Im Falle des Beschlusses 37 der Landessynode der
Evangelischen Kirche im Rheinland, der den Gliedern dieser Kirche
zusammen mit «Thesen zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen
und Juden» sowie mit verschiedenen Vorträgen und Vorschlägen für
Bibelarbeiten als «Handreichung Nr. 39» (119 Seiten) übergeben
wurde (1), ist katholische Fairness besonders notwendig. Der anhaltend
heftige innerevangelische Streit zwischen den Proponenten und Gegnern
des Beschlusses 37 (vom 11. Januar 1980) könnte nämlich katholische
Selbstgefälligkeiten in Sachen Judentum-Christentum wecken (2). Mit
fetter Selbstzufriedenheit könnte das wieder einmal bewährte
diplomatisch-theologische Fingerspitzengefühl der Katholischen Kirche gefeiert
werden. Sie habe sich weder von zornigen Christen noch von drängenden
Juden bewegen lassen, sich in heiklen christlich-jüdischen Fragen zu weit
in die Äste hinaus zu wagen. Im Gegensatz zur Evangelischen Kirche im
Rheinland habe sie sich immer auf die theologische und humane Seite des

christlich-jüdischen Gesprächs beschränkt. Die politischen Aspekte der
christlich-jüdischen Problematik habe sie so weit wie möglich in den
Hintergrund gedrängt. Dadurch sei die Katholische Kirche nun nicht wie
die Evangelische Kirche im Rheinland in der peinlichen Verlegenheit,
christlich-heilsgeschichtlichen Enthusiasmus für den Staat Israel im
innerkatholischen Bereich dämpfen und sich vom Verdacht, im Nahost-
Konflikt politisch-pauschal-einseitig für die israelischen Ambitionen und

Prof. Dr. Clemens Thoma, Ordinarius für Bibelwissenschaft und Judaistik und Leiter des
Instituts für Jüdisch-Christliche Forschung an der Theologischen Fakultät Luzern,

Abendweg 22, CH — 6006 Luzern.

212



gegen die palästinensisch-arabischen Forderungen Partei zu ergreifen,
reinigen zu müssen. Sie wahre sich vielmehr nach wie vor die Chance,
einen religiös-humanen Beitrag zum Frieden zwischen Muslim und Juden
im Nahen Osten leisten zu können.

Derlei konfessionalistisches Denken und Verhalten ist in christlichjüdischen

Fragen absurd. Es gibt keine getrennte katholisch-jüdische,
protestantisch-jüdische, griechisch-orthodox-jüdische Problematik. Es

gibt nur allen christlichen Konfessionen gemeinsame Besinnungen und
Aufgaben angesichts des degradierten, von der Vernichtung bedrohten
und doch lebendigen geschichtlichen und heutigen Judentums. In diesem
Sinne gibt es auch keine christliche Ökumene ohne Judentum. Um es mit
Karl Barth zu sagen: «Die ökumenische Bewegung wird deutlich vom
Geiste des Herrn getrieben. Aber wir sollen nicht vergessen, dass es
schliesslich nur eine tatsächlich grosse ökumenische Frage gibt: unsere
Beziehungen zum Judentum» (3).

Wenn ich mich als katholischer Aussenstehender kritisch zum Be-
schluss 37 der Evangelischen Kirche im Rheinland äussern will, muss ich
mir der ökumenischen Dimension des Verhältnisses zum Judentum
bewusst bleiben. Ich darf keinen konfessionellen Nebenkrieg führen.
Allerdings kann ich den Beschluss 37 nicht isoliert betrachten, sondern
muss ihn so nehmen, wie er den Aussenstehenden übergeben wurde,
nämlich innerhalb der Handreichung 39 (S. 9-11). Vor allem habe ich den
Beschluss 37 zusammen mit den «Thesen zur Erneuerung des Verhältnisses

von Christen und Juden» (S. 12-28) zu interpretieren. Diese vom
Ausschuss «Christen und Juden» erarbeiteten Thesen wurden ja «von der
Landessynode durch Beschluss entgegengenommen» (S. 12). Der aussen-
stehende Leser soll dem Willen der Landessynode gemäss diese Thesen
studieren, um zu einem besseren Verständnis des Beschlusses 37 zu
gelangen (vgl. auch die Hinweise auf die Thesen im Synodentext).

Das geistige Wechselspiel zwischen Synodalbeschluss und Thesen in
der Handreichung 39 kann zu Irritationen führen. Nach dem Lesen des

lapidaren 1. Punktes der Erklärung («Wir bekennen betroffen die
Mitverantwortung und Schuld der Christenheit in Deutschland am Holocaust»:
S. 10) ist man z.B. notwendig auf Ausfaltungen in der ersten These («Der
Holocaust als Wendepunkt»: S. 12-19) angewiesen. Man wird dabei nicht
so naiv sein, plausible Antworten auf das Holocaust zu erwarten. Wohl
aber möchte man in den Thesen eine möglichst genaue Umschreibung
finden, was mit «Mitverantwortung und Schuld» gemeint sei. Dies findet
man aber nur partiell. Die judenmordenden Gefolgsleute Hitlers werden
S. 12 z.B. als «Erben des Christentums» bezeichnet. Der eminent theolo-

213



gisch-heilsgeschichtliche Stellenwert des Wortes «Erbe» in der Bibel und
im jüdisch-christlichen Gespräch hätte die Verfasser der Thesen von
diesem Wortgebrauch abhalten sollen. Ferner finden sich in der ersten
These teilweise lange Texte von 12 Holocaust-Bedenkern. Da diese Texte
parataktisch zwischen tiefgründigen theologischen und praktischen
Erwägungen stehen und mit keinen biographischen oder literarkritischen
Bemerkungen versehen sind, fühlt man sich fast darauf angewiesen, sie
fundamentalistisch zu lesen. Der dritte Punkt der Irritation betrifft die auf
S. 18 mit Recht erwähnte «Gefahr, aus der eigenen Verwicklung in das
Geschehen zu entfliehen». Diese Gefahr bestehe z.B. dann wenn man
«mit einem eilfertigen Kreuzesschema oder einer billigen Auferstehungs-
these, der nicht eine lange, tätige Busse vorausgegangen ist» eine
«vorzeitige Sinngebung und Erklärung» des Holocaust postuliere. Dies ist
richtig. Nur müsste man ebenso deutlich sagen, dass der Christ das
Holocaust im Zusammenhang mit Kreuz Christi und Auferstehung für
sich und sein Tun zu bedenken sucht. In diesem Zusammenhang ist daran
zu erinnern, dass auch im Judentum der Glaube an die Auferstehung der
Toten gerade in besonders grausamen Verfolgungszeiten (z.B. unter
Antiochus IV und Hadrian, also etwa zur Zeit des werdenden Christentums)

seine besondere Ausprägung fand. Er war ein starker Halt im Leid.
Auch wenn diese Hoffnung bei Vertretern des liberalen Judentums heute
nicht sehr aktuell zu sein scheint, wäre dieser Hinweis nicht «vorzeitig»
sondern notwendig gewesen.

2. Staat Israel.

Unter 2. (3) des Synodalbeschlusses heisst es, folgender Grund habe
(u.a.) die Kirche veranlasst, ein neues Verhältnis zum Judentum zu
gewinnen :

«Die Einsicht, dass die fortdauernde Existenz des jüdischen Volkes,
seine Heimkehr in das Land der Verheissung und auch die Errichtung des
Staates Israel Zeichen der Treue Gottes gegenüber seinem Volk sind.»
(S. 9).

Aus diesem Text lasen viele Aussenstehende voreilig heraus (ich habe
dies bei mehreren christlich-jüdischen Tagungen beobachtet), die Errichtung

des Staates Israel werde von der Synode als heilsgeschichtliches
Ereignis akzentuiert. Die Formulierung klinge mindestens so ähnlich. Die
Verfasser des Synodalbeschlusses wollten dies gewiss nicht sagen. Jedem
Theologen und für Christentum und Judentum Engagierten ist ja bekannt,
dass bisher alle heilsgeschichtlichen Festsetzungen, die für Zeiten und

214



Ereignisse nach Christi Tod vorgenommen wurden, sich mindestens als
ideologische Torheiten und Apologetismen, wenn nicht gar als zum
Unheil führende Behauptungen, entlarvt haben. Immer wieder wurde im
Verlaufe der Geschichte versucht, umwälzenden Ereignissen einen heils-
oder unheilsgeschichtlichen Anstrich zu geben. Bisweilen wurde ein und
dasselbe Ereignis von den einen theologisch vergoldet und von den andern
verteufelt. Bisweilen wurde ein und dasselbe Ereignis von einer Gruppe
für sich als heilsgeschichtlich-positiv und für die Glaubensgegner als

heilsgeschichtlich-negativ in die Waagschale geworfen. Unter andern mussten
folgende Ereignisse sich theologische Erhöhungs- und Erniedrigungsversuche

gefallen lassen: die Zerstörung des jerusalemischen Tempels im
Jahre 70 n.Chr., der Bar Kochba-Aufstand (132-135), die konstantinische
Wende (314), die Entdeckung Amerikas (1492), die Reformation (1517),
die französische Revolution (1789), die Machtergreifung Hitlers (1933),
das Holocaust (1933-1945), die Gründung des Staates Israel (1948) und die
iranische Revolution (1978).

Ich bin mit der Landessynode der gläubigen Auffassung, dass die
Treue Gottes im Staat Israel zum zeichenhaften Ausdruck kommt. Ferner
weiss ich, dass der Staat Israel inzwischen zu einem inhärenten Teil des
modernen jüdischen Selbstverständnisses geworden ist. Wir Christen
haben dies zur Kenntnis zu nehmen, wenn wir nicht wiederum an den
Juden vorbeireden und vorbeihandeln wollen. Weil aber religiöse und
politische Missdeutungen, Schwärmereien und Oppositionen im
Zusammenhang mit dieser Staatsfrage auch im Christentum dauernd lauernd
vor der Türe liegen, würde ich mich in einem kirchlichen Dokument eher
so ausdrücken, dass mit andern Worten in die gleiche Richtung gewiesen
wird. Um der heilsgeschichtlichen Missdeutung entgegenzuwirken, und
um auch nicht Vorschub für weitere Überhöhungen von angestrebten
politischen Gebilden durch andere Gruppen im Nahen Osten (und
anderswo) zu leisten, wäre es für die Synode wohl besser gewesen, «die
Errichtung des Staates Israel» nicht explicite in den Text hinein zu
nehmen. Sie hätte ja statt dessen sagen können, neben der fortdauernden
Existenz und der Heimkehr dieses Volkes sei auch das erneute Leben
dieses Volkes im Land Israel ein Zeichen der Treue Gottes. Das «Land
Israel» ist ja ein weit stärker im religiös-biblischen Bereich verwurzelter
Begriff als der Staat Israel. Wir dürfen nicht vergessen, dass politische,
humanitäre und religiös-nationale Anliegen des Staates Israel durch
(heilsgeschichtliche) Ideologien u.U. vertuscht werden können.
Realpolitische Möglichkeiten zu Kompromissen können dadurch verpasst
werden.

215



3. Mission und Zeugnis.

Der 6. Punkt der Erklärung der Landessynode lautet: «Wir glauben,
dass Juden und Christen je in ihrer Berufung Zeugen Gottes vor der Welt
und voreinander sind : darum sind wir überzeugt, dass die Kirche ihr
Zeugnis dem jüdischen Volk gegenüber nicht wie ihre Mission an die
Völkerwelt wahrnehmen kann.» (S. 10).

Dieser Abschnitt, so wird seitens der Verfasser erklärt, will den
Verzicht der Kirche auf die organisierte Judenmission ausdrücken. Dies
ist ein mutiger, herausfordernder Schritt, an dem sich wiederum viele
christliche Geister scheiden. Ausgewogener wäre es allerdings gewesen,
wenn man die Begriffe «Zeugnis» und «Mission» nicht in Opposition
zueinander gestellt hätte. Die Formulierung: «darum sind wir überzeugt,
dass die Kirche ihr Zeugnis dem jüdischen Volk gegenüber nicht wie ihr
Zeugnis an die Völkerwelt wahrnehmen kann», hätte viel falschen
Zungenschlag bei Gegnern erst gar nicht aufkommen lassen. In christlichen

Aussagen über das Judentum muss man sich davor hüten, sich in
eine unnötige Parteilichkeit zwischen Juden und etwa den Völkern der
Dritten Welt hinein manövrieren zu lassen. «Ihr Christen dürft <Mission>
bei den Hottentotten und bei andern Völkern treiben so viel ihr wollt —
aber nicht bei uns Juden » Solche jüdische Aussagen hört man von Zeit zu
Zeit. Weil Juden die Mission hauptsächlich als Proselytenmacherei und
Gesinnungsschnüffelei erlebt haben, ist dieser Begriff für sie nicht
angebracht. In diesem negativen Sinne darf man den Begriff Mission aber
auch nicht für andere Völker brauchen. Sonst gibt man ja indirekt zu, dass

Proselytenmacherei und Gesinnungschnüffelei bei andern Völkern christlich

erlaubt seien. Im christlichen Missionsauftrag ist derlei nicht legitim.
Der christliche Missionsauftrag wird pervertiert, wenn man machtpolitische

Machinationen damit verbindet. Man darf sich von Gesprächspartnern

— in diesem Fall sind es Juden — nicht dazu verleiten lassen,
einer christlichen Aufgabe und dem damit zusammenhängenden Begriff in
einem kirchlichen Dokument einen negativen Sinn zu unterlegen.

4. Gemeinsames Lesen der Hl. Schrift.

In den von der Landessynode durch Beschluss entgegengenommenen
Thesen des Ausschusses «Christen und Juden» wird mit grossem Ernst
darauf hingewiesen, dass wir zur Zeit keine christliche Antwort auf das
Holocaust haben, ja, dass wir uns vor billigen Tröstungen hüten sollen. Als
eine mögliche christliche und jüdische Tätigkeit nach diesem Greuel wird

216



— im Anschluss an 4 (2) der Erklärung (S. 10) — das gemeinsame Lesen
der (alttestamentlichen) Heiligen Schrift empfohlen :

«Angesichts dieser Verschiedenheit im Verständnis der <Schrift> sind
Juden und Christen herausgefordert, die <Schrift> gemeinsam zu lesen. Da
die Schrift ihren Ursprung in der Geschichte des jüdischen Volkes hat, in
seinem Glauben, Denken und Tun, müssen die Christen neu lernen, auf
die Stimme jüdischer Schriftauslegung zu hören. Sie tun gut daran auch im
Interesse eines eindringenderen Verständnisses des Neuen Testaments»
(S. 22).

An einen solchen Vorschlag können sich vielerlei Hoffnungen
knüpfen. Papst Johannes Paul II doppelte bei seiner Begegnung mit
Vertretern der Juden Deutschlands am 17. November 1980 in Mainz
kräftig in dieser Richtung nach, als er sagte : «Die erste Dimension dieses
Dialogs, nämlich die Begegnung zwischen dem Gottesvolk des von Gott
nie gekündigten (vgl. Rom 11,29) Alten Bundes und dem des Neuen
Bundes, ist zugleich ein Dialog innerhalb unserer Kirche, gleichsam
zwischen dem ersten und zweiten Teil ihrer Bibel.»

Diese päpstliche Formulierung ist ebenso mutig wie jene der
Handreichung 39. Sie hat dazu noch den Vorzug, weniger missverständlich zu
sein. Andrerseits ist im Zusammenhang mit der synodalen und mit der
päpstlichen Aussage auch Vorsicht geboten. Weite Teile des Judentums
konservativer und orthodoxer Richtung betrachten die Bibelinterpretation

und ihre Anwendung, wie sie seit frührabbinischer Zeit innerhalb des
Judentums gepflegt wird, als nicht mit Auswärtigen teilbaren Ausdruck
jüdischer Identität (z.B. Josef B. Soloveitchik). Der religiöse Jude
unterscheide sich vom Christen dadurch, dass er seinen Tanach in
geistigreligiöser Gemeinsamkeit mit den Grossen des Judentums (Rabbinen,
Raschi, Nachmanides u.a.) deute. Dadurch gewinne er Halt auch gegenüber

den Christen, für die ja Christus der (einzige) Lehrer sei. Nur mit
grosser Vorsicht könne daher Gesprächen mit Christen über den Tanach
zugestimmt werden. Diese weit verbreitete jüdische Einstellung sollte
auch ein Warnsignal für Christen sein. Wir dürfen die traditionelle
jüdische Schriftauslegung, diesen empfindlichen Nerv traditionsbewusster
Juden, nicht ohne Not strapazieren. Es geht z.B. schwerlich an, als

christliche Gemeinschaft ohne viel Federlesens nur mit solchen jüdischen
Zeitgenossen ein Bibelgespräch zu führen, die ihrer eigenen Tradition und
Gemeinschaft entfremdet sind — weil ja sonst niemand für dieses
Gespräch zur Verfügung stehe.

Weder dem Judentum noch dem Christentum noch der jüdisch-christlichen

Ökumene wird ein Dienst geleistet, wenn das Gespräch über die

217



Offenbarung nur mit Personen am Rande der beiden Glaubensgemeinschaften

geführt wird. Einem vorschnellen Hinüberwechseln von der
christlichen Auslegungstradition zu einer, auf Sympathie und Lernwilligkeit

beruhenden, christlich-jüdischen Bibelinterpretation müssten ausserdem

auch innerchristliche Bewusstmachungen der eigenen Auslegungstraditionen

vorangehen. Man kann nicht so tun, als wolle man von einem
christlichen Nullpunkt aus mit Juden über die Bibel sprechen. Viel Takt,
Kenntnis und Unterscheidungsvermögen ist bei allen Bibelgesprächen mit
Juden geboten.

5. Vorläufige Schlussbemerkungen.

Markus Barth, der unermüdliche Bedenker der jüdisch-christlichen
Differenz und Gemeinsamkeit, machte mich mit Recht brüderlich darauf
aufmerksam, dass ich bei meiner Kritik an bestimmten Formulierungen
der Rheinischen Landessynode verschiedene inner-protestantische
Problemstellungen und Erfahrungen etwas verkenne. Dies ist
wahrscheinlich richtig. Die Relativität und Vorläufigkeit meines Urteils ist auch
die Ursache dafür, dass ich vorerst keine weiteren Punkte mehr aufgreifen
will. Ausserdem bin ich überzeugt, dass der Beschluss 37 der Rheinischen
Landessynode und auch die ganze Handreichung 39 nicht polemisch
sondern ausgewogen aufbauend beurteilt werden müssen. Es wird wohl
noch längerer Überlegung und vieler Arbeit bedürfen, bis dieses Dokument,

samt den noch weiter zu spezifizierenden, notwendigen Korrekturen,

ins Herz der Evangelischen Kirche im Rheinland und anderer
Kirchen eindringen können wird.

Ich betrachte mich als befreundeten Mitchristen jener, welche die
Handreichung 39 verfasst haben. Schon einige Male war ich in ihrem
Kreis. Ich erinnere mich noch an die Freude, mit der einer von ihnen mir
erzählte, das Dokument sei verfasst und es bestünde ein hohes Mass an
Sicherheit dass die Synode dasselbe — vielleicht mit ein paar Abänderungen

— akzeptieren und publizieren würde. Der Landessynode der
Evangelischen Kirche im Rheinland ist es zu verdanken, dass sie das

christlich-jüdische Gespräch in der Nach-Auschwitz-Aera vorangetrieben
hat. Sowohl im Geständnis christlicher Schuld als auch in der Darlegung
heikler Probleme hat sie sich mutig gezeigt. Dies steht einer Evangelischen
Landeskirche gut an. Eine solche Landeskirche ist allerdings nicht nur
Herausgeberin von Dokumenten, sondern auch Wächterin über die
Wirkungen derselben bei Aussenstehenden. Ob die Evangelische Kirche

218



im Rheinland nicht doch über kurz oder lang ein neues, spezifizierendes
und weiterführendes Dokument in Auftrag geben sollte? Sie könnte
dadurch vermutlich einen Damm gegen stets neu aufkeimende undialogische

Strömungen in allen christlichen Konfessionen errichten. Das

christlich-jüdische Gespräch darf jedoch nicht nur in der von der
Rheinischen Landessynode geprägten Tendenz fortgeführt werden. Die
tiefsitzendste Frage zwischen Christen und Juden ist jene nach der
Einzigkeit Gottes. Wir bekennen ja den dreifaltigen Gott als identisch mit
dem einzigen Gott Israels und fassen dieses Bekenntnis als «Geheimnis
aller Geheimnisse» auf. Jedem Aussenstehenden — insbesondere dem
Juden und Moslem — müssen aber bestimmte, nicht von Feingefühl und
geistigem Eindringen zeugende Aussagen in Theologie, Liturgie und

Volksfrömmigkeit annähernd tritheistisch erscheinen. Künftige
Synodalbeschlüsse werden sich auch zur Frage äussern müssen, wie die
Christusbotschaft darzulegen sei, möglichst ohne dass sich Aussenstehenden der
Verdacht aufdränge, es werde ein abgeschwächter Monotheismus
verkündet. Die Zeit dafür drängt.

ANMERKUNGEN

(1) Handreichung Nr. 39 für die Mitglieder der Landessynode, der Kreissynoden und der
Presbytérien in der Evangelischen Kirche im Rheinland, Mühlheim/Ruhr (C. Blech/
A. Schmiedke).

(2) Die Diskussion um den Synodenbeschluss scheint mir inzwischen den anfänglich
teilweise unterstellenden und denuntiatorischen Charakter verloren zu haben. Das
Buch von B. Klappert/H. Starck (Hg.), Umkehr und Erneuerung, Erläuterungen zum
Synodalbeschluss der Rheinischen Landessynode, Neukirchen Vluyn 1980 einerseits
und die sich in Kerygma und Dogma 27 (1981), Heft 3 findenden Artikel andrerseits
scheinen mir eine Basis für weitere Diskussionen zu sein.

(3) Mitgeteilt von Cornelis A. Rijk, Das gemeinsame Band. Die Bedeutung der jüdisch¬
christliche Beziehungen für die Einheit der Christen, BiKi 29 (1974) 42-44. Karl Barth
machte seine Aussage bei einem Besuch im Vatikanischen Einheitssekretariat.

219


	Beschluss 37 der evangelischen Kirche im Rheinland : Fortschritt und neue Fragen

