
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden :
Bemerkungen zur Diskussion über die Rheinländer Synodalbeschlüsse

Autor: Luz, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR ERNEUERUNG
DES VERHÄLTNISSES VON CHRISTEN UND JUDEN

Bemerkungen zur Diskussion
über die Rheinländer Synodalbeschlüsse

von Ulrich Luz

Die «Thesen zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und
Juden» des Ausschusses «Christen und Juden» der Rheinländischen
Landeskirche und der sie aufnehmende Synodalbeschluss vom 11. Januar
1980 (1) haben eine intensive Diskussion entfacht. Sie stiessen sowohl bei
Theologen — man denke an das intensiv diskutierte Buch von Rosemarie
Ruether oder den eine intensive Diskussion noch mehr verdienenden
grossartigen «Traktat» von Franz Mussner (2) — auf vorbereiteten Boden,
als auch bei christlichen Laien, deren Mitbeteiligung und Mitbetroffenheit
eines der wichtigsten Ziele des Beschlusses der Rheinländischen Synode
War. Sie weckten aber auch von Anfang an Protest. Zuerst und vorläufig
hat ihn Franz Hesse artikuliert, in einem zweiten Schritt dreizehn Bonner
Theologieprofessoren durch differenziertere Erwägungen in zehn Thesen
vertieft (3). Obwohl sich das Bonner Papier vom selben Anliegen wie die
Rheinische Synode bewegt wusste, «nämlich im Bewusstsein der
historischen Schuld an den Juden das Verhältnis von Christen und Juden neu
zu bestimmen», und die Intention des Synodalbeschlusses vorbehaltlos
hegrüsste, droht die Diskussion, die uns seither bewegt, manchmal in
einen betrüblichen theologischen Kahlschlag auszuarten, der zwar nicht
das Verhältnis zwischen Christen und Juden, aber doch das Verhältnis
zwischen Christen und Christen in einem nicht eben schönen Lichte
erscheinen lässt.

So wird den Kritikern der Synodalbeschlüsse «Betroffenheit»
abgesprochen (4), als ob auf der einen Seite der lebendige, durch Auschwitz
bewegte Glaube, auf der andern Seite die ewig gestrigen und ewig
gleichen verbrauchten theologischen Formeln stünden. Anfragen von F.
Hesse werden als «absurd» tituliert (5) oder ihre Gesprächsbereitschaft
wird in Frage gestellt (6). Die Gegenseite aber hält den Beschluss der
Rheinländischen Synode schlicht für Willfährigkeit gegenüber «einem
bestimmten Zeitgeist» und wirft ihr vor, die «biblische Wahrheit»
«restlos zum Verstummen gebracht» zu haben (7). Das Stichwort des

«theologischen Besitzverzichtes», den P. von der Osten in seinem

Prof. Dr. Ulrich Luz, Ordinarius für Neues Testament an der Theol. Fakultät der Universität
Bern, Marktgasse 21, CH — 3177 Laupen.

195



Nachwort zu Rosemarie Ruethers Buch als überfällig gefordert hat (8),
wird mancherorts zu einer Etikette, die pauschal disqualifiziert und
offenbar mit theologischer Selbstpreisgabe gleichgesetzt wird, als ob
Besitzverzicht nicht auch etwas mit dem Evangelium von der
Rechtfertigung des Sünders allein aus Gnade zu tun haben könnte. Dass

pauschale Vorwürfe wie der des «Judaisierens» oder auch sein Gegenteil
heute auch bei der Besetzung theologischer Lehrstühle eine Rolle zu

spielen beginnen, ist leider auch wahr. Vor allem scheint mir verhängnisvoll,

wenn in der jetzigen Situation der jüdisch-christliche Dialog zum
alleinigen Anliegen und Anspruch einer bestimmten Richtung in der
Theologie werden könnte. Das ist das Gefährliche an Versuchen, das

Papier der Rheinländischen Synode als einen «Durchbruch» zu feiern.
Wer nicht mit ihm einverstanden ist, kommt sich dann leicht
«verketzert» (9) und als Belastung für den weiter fortgeschrittenen
jüdischchristlichen Dialog vor. Es sollte aber mindestens dies innerhalb christlicher

Theologie Konsens sein, dass Dialog mit dem Judentum für
christliche Theologie um des Evangeliums willen für jede Theologie
notwendig ist und auf keinen Fall zum speziellen Hobby einer bestimmten
Schule oder Gruppe werden darf. Das Interesse an Israel, an dem Gott in
besonderer Weise gehandelt hat und dem die in unserm gemeinsamen
(Alten) Testament ausgesprochenen Verheissungen gelten, muss für jede
christliche Theologie fundamental sein, während umgekehrt für Israel das
Interesse an Jesus, der ein Jude unter vielen war, keineswegs fundamental
zu sein braucht. Hier besteht ein unterschiedlicher Ausgangspunkt beider
Gesprächspartner im jüdisch-christlichen Dialog; Zwi Werblowsky hat
hier zu Recht von einer «Asymmetrie» gesprochen (10). Gerade deshalb
aber, weil es beim Dialog mit Israel um ein fundamentales Problem des

christlichen Glaubens geht, ist ein Versuch der Verständigung über Israel
unter den christlichen Gesprächspartnern besonders wichtig, damit alle an
ihm partizipieren können. Diesem Anliegen wollen meine Erwägungen
dienen und dazu beitragen, wechselseitige Verketzerungen wenigstens
etwas schwieriger zu machen.

I

Ein erster für die gegenwärtige Diskussion wichtiger Problemkreis ist
mit dem Stichwort «Theologie nach dem Holocaust» gegeben. Die
Thesen des Ausschusses «Christen und Juden» der Rheinländischen
Kirche beginnen mit Reflexionen über den «Holocaust als Wendepunkt».
Es ist vielleicht nicht zufällig, dass die Erwägungen darüber fast die Hälfte
der Thesen des Ausschusses umfassen. Dabei vermeiden sie irgendeine

196



Form theologischer Bewältigung oder auch nur Kommentierung dieses
wohl bisher furchtbarsten Genozids menschlicher Geschichte. Wohl aber
verstehen sie die anschliessenden Thesen als eine Art Antwortversuch auf
Auschwitz, eine Frucht des Umdenkens, ein Stück christlicher Busse im
Bereich der Theologie. Sie sind aus der Erkenntnis heraus formuliert, dass
Busse die einzig mögliche Form einer menschlichen Antwort auf
Auschwitz sein kann. Insofern meinen die Thesen, dass der Judenmord im
zweiten Weltkrieg die christliche Theologie bestimmen und auch
verändern müsse.

Franz Hesse und Erich Grässer als wichtigste Repräsentanten der
kritischen Gegenposition sehen hinter diesem Versuch die grosse Gefahr
einer «Wiederauflage der These von der theologischen Relevanz der
<geschichtlichen Stunde>» (11). Es ist nicht zufällig, dass sie dabei nicht
nur vom Holocaust sprechen, sondern vor allem auch an die christlichen
Deutungen der Staatwerdung Israels denken. Sie sehen beides parallel :

«Das Genozid einerseits, die Staatwerdung Israels andererseits haben wir
als Ereignisse so zu gewichten, dass jeder exegetische und systematische
Satz christlicher Theologie über das Judentum von ihnen mitbestimmt
wird» (12). F. Hesse verweist auf die Barmer Erklärung und auf Karl
Barth, für den «das willkürliche Herausgreifen von Einzelpunkten aus
dem Ganzen der Offenbarung, <die in Verfehlung der christologischen
Mitte zu <Nebenzentren> gemacht werden», Häresie sei (13). Man wird
dieses Anliegen sehr ernst zu nehmen haben. Auch hinter ihm steht
Betroffenheit, Betroffenheit nämlich durch die Erfahrungen des Kirchenkampfs,

durch die traumatisch wirkende Geschichtstheologie der
deutschen Christen.

Die Thesen des Ausschusses der Rheinländischen Synode haben aber
nicht einfach zwischen Auschwitz und der Gründung des Staats Israel
parallelisiert und sie nicht einfach in gleicher Weise zu theologisch
relevanten Ereignissen gemacht. In Bezug auf die Gründung des Staates
Israel formuliert die Rheinländische Synode sehr vorsichtig, dass sie
«Zeichen der Treue Gottes gegenüber seinem Volk» sei (14). Die Synode
versucht damit einen mittleren Weg zu gehen zwischen einer Interpretation

der Gründung des Staates Israel als direkte Erfüllung der Ver-
heissungen durch Gott, und einer völligen Enttheologisierung, die in der
Gründung des Staates Israel keinerlei theologische Relevanz sehen kann.
Die Frage, ob eine solche Formulierung, die im übrigen dem Selbstverständnis

des grössten Teils des religiösen Judentums entsprechen dürfte,
sachgemäss ist, ist für unsern Zusammenhang nicht so wichtig, obwohl ich
mindestens andeuten möchte, dass mir diese Verbindung der
Staatsgründung Israels mit Gottes Handeln auch in dieser Formulierung noch zu

197



direkt, zu undialektisch zu sein scheint (15). Wichtig ist mir jetzt vor allem,

dass in den Thesen des Ausschusses der Holocaust in ganz anderer, viel
fundamentalerer Weise der Ausgangspunkt aller theologischen
Überlegungen ist, als die Gründung des Staates Israels. Erst im Synodalbe-
schluss ist beides parallelisiert (16) und damit allerdings Anlass zu
Missverständnissen gegeben.

Holocaust ist aber für den Ausschuss nicht als Ereignis der
Heilsgeschichte, das dann in irgend einer Weise ergänzend neben Jesus Christus
träte, theologisch bedeutsam, sondern als Ausdruck abgründiger menschlicher

und christlicher Schuld. Es geht mir hier noch nicht um die später
zu diskutierende Frage, wie weit man in Bezug auf den Judenmord im
Dritten Reich von christlicher Schuld sprechen kann und muss. Zunächst
geht es nur um die Differenzierung zwischen geschichtlichen Ereignissen
als möglichen Offenbarungsereignissen und geschichtlichen Ereignissen
als Ausdruck menschlicher Schuld. Während es m. E. in der Tat nur mit
äusserster Vorsicht und vielleicht überhaupt nicht möglich ist, geschichtliche

Ereignisse nach Christus ins Licht der Offenbarung zu stellen,
während also hier die von Hesse und Grässer betonte Warnung nicht stark

genug betont werden kann, kann es andererseits m. E. keine christliche
Theologie geben, die nicht von menschlicher Schuld zutiefst betroffen ist,
auf Gottes Wort der Vergebung hört und aus ihr heraus menschliches
Wort der Liebe sein will. Mir scheint es deutlich, dass der Ausschuss in
dieser Weise nicht eine Deutung von Holocaust, sondern eine Antwort auf
Holocaust, ein Stück Busse im Bereich der Theologie versuchen wollte. In
diesem Sinn wurde ihm ein geschichtliches Ereignis theologisch bedeutsam.

Ob diese Busse im Bereich der Theologie nötig war, ist die nächste
Frage, der wir uns alsbald zuwenden müssen, ob sie gelungen ist, dann die
schwierigste Frage, die darauf folgt. Aber die Grundintention der Thesen
des Ausschusses, über das Verhältnis von Christen und Juden nach dem
Holocaust, betroffen von menschlicher Schuld und getragen von
göttlicher Vergebung, und in diesem Sinn gerade nicht ungeschichtlich-
theologisch nachzudenken, wird man m. E. ernst nehmen müssen (17).

II

In den Aussagen über Schuld und Mitschuld des Christentums und der
Christen am Nazi-Genozid zeichnen sich bei grundsätzlichem Konsens
unterschiedliche Tendenzen ab. Die Landessynode erklärt in These 4.1 :

«Wir bekennen betroffen die Mitverantwortung und Schuld der Christenheit

in Deutschland am Holocaust» (18). Die Formulierung ist vorsichtig.

198



Durch die Formulierung «Mitverantwortung und Schuld» wird der durch
die Weissenseer-Erklärung von 1950 gesteckte Rahmen kaum
überschritten (19). Worin die «Mitverantwortung und Schuld» der deutschen
Christenheit besteht, wird nicht ausgeführt. Auch die Thesen des
Ausschusses spiegeln die Betroffenheit über Holocaust, aber sie reflektieren
die Schuldfrage nicht. Insbesondere bleibt offen, ob die «Mitverantwortung

und Schuld der Christenheit in Deutschland» darin besteht, dass
viele Christen in den Jahren des Dritten Reiches manches unterlassen und
manche Christen auch vieles getan haben, oder ob die «Mitverantwortung»

tiefer liegt, d.h. ob sie durch den christlichen Glauben als
solchen mitbedingt ist. E. Bethge verweist in seinem Kommentar vor allem
auf ein Wort der Rheinischen Landessynode aus dem Jahre 1978, das von
«jahrhundertealte(n) Vorurteilen und Entscheidungen der Christenheit»
und von «verborgene(r) Judenfeindschaft in der Lehre der Kirche»
spricht. Ob man gerade hier mit Bethge in Bezug auf die Entschliessungen
der Rheinischen Synode von 1980 von einem «Wendepunkt» (20) sprechen

kann, scheint mir fraglich; die Verlautbarungen lassen sich
mindestens auch im Sinne moralischer Schuld interpretieren. Am deutlichsten
sprach hier auf der Synode der Jude Zwi Werblowsky : «Sie (die Christen)
sind verantwortlich selbst für das, was eine nichtmehr «christliche»,
doch auch in ihrer Säkularität spezifisch vom Christentum her geprägte
Welt tut oder zulässt oder geschehen lässt. Was hier auf dem Spiel steht,
ist die Glaubwürdigkeit des Christentums und seines Evangeliums der
Liebe selbst. Und diese Infragestellung beginnt schon mit dem Neuen
Testament Was mir dabei persönlich besonders viel Mühe macht, (ist)

die Tatsache, dass dieses Phänomen (des Antijudaismus) scheinbar so
tief eingefleischt ist, dass man es in seiner schlimmsten Form auch in den
Schriften und Predigten und Werken kanonisierter Heiliger und
Reformatoren, nicht zuletzt auch in den Gesprächen und Schriften eines so
erschütternd grossen religiösen Genies wie Martin Luther findet. Hier ist
ein Erbe, mit dem noch zu kämpfen ist» (21). Deutlich ist dieses Problem
auch von B. Klappert ausgesprochen, der auch auf einen Satz Hitlers aus
«Mein Kampf» verweist, der religiöse Wurzeln der nationalsozialistischen
Ideologie blosslegt : «Indem ich mich des Juden erwehre, vollziehe ich das
Werk des Herrn» (22).

Dem gegenüber hält sich die Bonner Erklärung noch stärker zurück :

«Das Bekenntnis zur Schuld und Mitschuld sollte auch nicht die
nationalsozialistische Ideologie oder deren Verbrechen als christliche oder von
Christen als solchen (23) begangen oder verschuldet missinterpretieren.
Die nationalsozialistische Ideologie war ebenso offen unchristlich und
antichristlich wie antijüdisch» (These 7).

199



Sicher war die nationalsozialistische Ideologie nicht christlich, auch
wenn man über das jeweilige Mass ihrer Juden- und Christenfeindlichkeit
noch reden müsste. Die brennende Frage ist aber, wie weit sie, nicht nur
zufällig, sondern auch sachlich, ein postchristliches Phänomen ist. Die
Lektüre der — vom Christian Kaiser Verlag in der Münchener Luther
Ausgabe bedauerlicherweise nicht wieder aufgelegten — antijüdischen
Spätschriften Luthers mit ihren konkreten Vorschlägen zur Behandlung
der Juden, die ausser dem damals noch nicht erfundenen Gas so ziemlich
alles enthielten, was vierhundert Jahre später praktiziert wurde, ist m. E.

gerade darum so bedrückend, weil Luther nicht von Anfang an antijüdisch
dachte. Er wurde durch die Erfahrung, dass die Juden trotz der
Reformation sich nicht zu Christus bekehrten, zu seiner schroffen Haltung
geführt, anscheinend ohne dass sich seine theologischen Voraussetzungen
dabei grundlegend änderten und jedenfalls ohne dass seine Theologie
diesem Denken grundlegenden Widerstand entgegensetzen konnte (24).
Im Leben Luthers hat sich offensichtlich unter veränderten geschichtlichen

Voraussetzungen und mit veränderten geschichtlichen Möglichkeiten

eine Entwicklung wiederholt, die im Urchristentum unter dem
Eindruck des Neins Israels zu Jesus auch stattfand und im Neuen
Testament sich niedergeschlagen hat. Die Analogien im einzelnen zu
untersuchen, ist hier nicht unsere Aufgabe ; erschütternd bleibt aber, dass

hier wie dort eine religiöse Erfahrung, nämlich das Nein des Judentums zu
Jesus Christus, der für den Glauben der Weg und die Wahrheit und das
Leben ist, zum Antijudaismus geführt hat. Insofern ist Luthers
biographische Entwicklung m. E. gerade nicht singulär, sondern typisch. Dass
dabei zahlreiche Motive und Verhaltenspattern des antiken und
mittelalterlichen Antisemitismus rezipiert wurden, die von Hause aus nichts mit
dem Christentum zu tun hatten, ist sicher richtig ; die entscheidende Frage
ist aber, warum sie rezipiert werden konnten.

Ich schreibe diese Zeilen als Schweizer, den die spezifisch deutsche
Gestalt der Schuld an den Juden während des Dritten Reichs an sich nicht
betreffen müsste. Sie betrifft mich aber doch, weil ich der Überzeugung
bin, dass das, was in dieser Zeit in Deutschland geschah, m. E. prinzipiell
in jedem christlichen oder postchristlichen Land Europas hätte geschehen
können. Vor Augen steht mir etwa die Zeit nach der eidgenössischen
Eroberung des Thurgaus 1460, die anschliessend zu Verfolgungen der dort
ansässigen Juden führte. Die Stadt Konstanz, die damals noch
Gerichtsbarkeiten im Thurgau besass und sich aus manchen Gründen für die
Juden einsetzte, wurde 1495 im sogenannten «Judenkrieg» verwüstet.
Viele Juden wichen damals in die schwäbischen Nachbargebiete aus. Die
Parallelen zu den Ereignissen der Nazizeit sind eklatant ; ein wesentlicher

200



Unterschied ist, dass damals die schwäbischen Grenzen für Juden geöffnet
waren. Eine dauerhafte Spätfolge jener Ereignisse ist die Zuwendung von
Konstanz zum schwäbischen Bund und damit die Abwendung von der
Eidgenossenschaft (25).

Zu den Faktoren, die im christlichen Europa während Jahrhunderten
latenten oder offenen Antijudaismus möglich machten, gehört die christliche

Theologie. Ist das richtig, so ist das Problem des Antijudaismus
weder einfach ein deutsches, noch nur ein westliches Problem. Es geht
hier «nicht um zufällige westliche oder deutsche Geschichte sondern
um etwas, was tief im Wesen des Christentums liegt» (26). In diese
Richtung energisch bis hin zu den neutestamentlichen Wurzeln gefragt zu
haben, ist trotz mancherlei exegetischer Schwächen ein bleibendes
Verdienst des Buchs von R. Ruether.

Ich denke, dass an diesem Punkt sowohl die Rheinländische Synode,
als auch das Bonner Papier zu wenig weit gegangen sind. Das Mass an
kritischer Auseinandersetzung mit dem Neuen Testament und an herme-
neutischer Reflexion, das hier zu leisten gewesen wäre, ist m. E. grösser,
als dies in beiden Papieren der Fall zu sein scheint. Wenn ich etwas
abgekürzt und vielleicht übertreibend den Umgang der Rheinländischen
Synode mit dem Neuen Testament skizzieren darf, so scheint er mir vor
allem eklektisch : Es wurden Aussagen aus dem Neuen Testament, die in
eine bestimmte, in der Stossrichtung durchaus zu bejahende Gesamtlinie
passen, ausgewählt. Dabei fiel vieles unter den Tisch. Es ist etwa vom
gemeinsamen Alten Testament die Rede, wobei verschwiegen wurde, dass
im Neuen Testament die Gemeinsamkeit jedenfalls von christlicher Seite
energisch bestritten wurde : Ausgerechnet Paulus, der einzige Autor im
Neuen Testament, der von der bleibenden Treue Gottes zu seinem Volk,
die sich im Eschaton zeigen wird (Rom. ll,25ff.), spricht, statuiert in
seinem grundlegenden hermeneutischen Kapitel 2. Kor. 3 einen christlichen

Anspruch, den wahren Sinn des «Alten Testaments» «unverhüllt»
zur Geltung zu bringen, der exklusiv ist und gerade keine Gemeinsamkeit
mit Israel stiftet: «Bis heute liegt eine Decke auf ihrem Herzen, wenn
Mose gelesen wird; <wenn es aber zum Herrn umkehrt, wird die Decke
weggenommen») (2. Kor. 3,15-16). Bei Lukas, der wie die Rheinländische
Synode Mose und die Propheten primär als Weissagung und Verheissung
auf Christus hin interpretiert, ist deutlich, dass diese These schon in ihrem
Ansatz sich gegen die jüdische Interpretation des Alten Testaments
richtet; der Verweis auf die lukanische Israeltheologie, die Apg 28 klar
zutagetritt, mag hier genügen. Matthäus statuiert mit seinen Reflexionszitaten

und seinem (m. E. fast sicher in dieser Formulierung matthäischen)
programmatischen Satz 5,17, dass Jesus gekommen sei, Gesetz und

201



Propheten zu erfüllen, einen grundsätzlichen christlichen Anspruch auf
das Alte Testament. Derselbe Matthäus durchschneidet vor allem in den
Kapiteln 21-24,3 und in der Passionsgeschichte das faktisch schon
gerissene Band zwischen seiner judenchristlichen Gemeinde und der
Synagoge auch theologisch. Die semantische Unterscheidung zwischen
«Israel» und den «Juden», auf die das Bonner Papier (These 1) mit Recht
hinweist, ist vermutlich eine neutestamentliche sprachliche Neuerung,
deren Wirkungsgeschichte bekanntermassen verhängnisvoll war.

Die in den Thesen des Ausschusses vehement abgelehnte
Substitutionstheorie (die Kirche tritt als Heilsvolk an die Stelle Israels) hat ihren
klassischen Ausdruck bereits im Neuen Testament gefunden: «Deshalb

sage ich euch : Das Gottesreich wird von euch weggenommen und einem
Volk gegeben, das seine Früchte bringt» (Mt 21,43). Spielarten der
Substitutionstheorie sind m. E. im Neuen Testament, sofern überhaupt
über das Problem nachgedacht wird, das vorherrschende Denkmodell;
auch bei Paulus, der noch keine ausgeführte Substitutionstheorie kennen
kann, weil zu seiner Zeit die Frage nach der Stellung Israels zu Jesus

Christus grundsätzlich noch offen war, deuten zahlreiche Ansätze in diese

Richtung (2. Kor. 3,4ff. ; 1. Kor. 10,Iff., die grundsätzliche Bezeichnung
der volksmässigen Abstammung von Israel als «nach dem Fleisch» 1. Kor.
10,18; Rom. 9,3 etc.). Das vom Ausschuss vertretene Denkmodell des
einen Gottesvolkes, d.h. der «Einbeziehung der Völkerwelt in die Erwäh-
lungs- und Verheissungsgeschichte Israels» (27), ist zwar auch ein neu-
testamentliches Denkmodell: Konsequent und ohne Preisgabe der Tora
als Israel auszeichnende Besonderheit wurde es wahrscheinlich vom
Herrenbruder Jakobus und andern Judenchristen am Apostelkonzil
vertreten, die entweder die volle Einbeziehung der Heidenchristen ins
Gottesvolk Israel verlangten (so z.B. die Judaisten in Galatien) oder
«gesetzesfreie» Heidenmission im Namen Jesu in ähnlicher Weise
bejahten wie fromme Juden die Existenz von sogenannten «Gottesfürch-
tigen», gleichsam als äussern Kreis des einen Gottesvolkes, über dessen
letztliche Zugehörigkeit zu ihm man bestenfalls streiten konnte. Nur so ist
es m. E. zu verstehen, dass die Abgesandten des Jakobus in Antiochia von
den Judenchristen verlangten, die ritualgesetzlich geregelte Gemeinschaft

des Gottesvolkes Israel über die neue Gemeinschaft mit den
Heiden in Christus zu stellen. Nur so ist es zu verstehen, dass auch Petrus
und Barnabas dieser These zustimmten, es sei denn, man übernehme die
doch m. E. ziemlich problematische These des Paulus, er selbst sei der
einzige gewesen, der sich an die Abmachungen des Apostelkonzils
gehalten habe. Hier also und, wie ich denke, nur hier gibt es im Neuen
Testament die These vom einen Gottesvolk in einer Weise, die das Selbst-

202



Verständnis des Gottesvolkes Israel wirklich ernst nimmt. Sie bei Paulus
finden zu wollen, scheint mir schwierig: Der Abschnitt Rom. 11,16ff.
argumentiert gerade von der Überzeugung her, dass diejenigen Glieder
des Gottesvolkes Israel, die Christus nicht angenommen haben,
abgeschnittene Zweige sind (28). Die endgültige Annahme des ganzen Gottesvolkes

Israel durch Christus ist für Paulus, auch wenn er dies nicht betont,
eine endzeitliche Aufnahme im Eschaton (Rom. 11,25ff.) und liefert m. E.
kein direktes Denkmodell, das Nebeneinander von Kirche und Synagoge
in der Gegenwart zu beschreiben. In spätem neutestamentlichen
Dokumenten findet sich das Denkmodell des «einen Gottesvolkes» oft, z.B. im
Epheserbrief (2,1 Iff.), im 1. Petrusbrief oder bei Lukas, aber gerade nicht
als Gegenmodell zum Substitutionsgedanken, sondern als seine Ergänzung

und Komponente: «Christus ist unser Friede» (Eph. 2,14) ist m. E.
eine gleichsam «innerchristliche» Aussage, die auf der Basis des Ecksteins
Christus und des Grundes der Apostel und Propheten (2,20) erst möglich
ist, d.h. sie bezieht sich auf das Verhältnis zwischen Judenchristen und
Heidenchristen in der einen Kirche, nicht auf das Verhältnis zwischen
Kirche und Synagoge (29).

Ich habe im vorangehenden an einigen exemplarischen Punkten
ähnlich argumentiert wie das Bonner Papier und möchte hier nicht
repetieren, sondern abbrechen. Das Papier der Bonner Professoren
besteht im wesentlichen darin, neutestamentliche Aussagen auszubreiten,
die in den Dokumenten der Rheinländischen Kirche «vergessen» worden
sind. Insofern ist es recht simpel und hat gegenüber dem eklektischen
Umgang der Rheinländischen Kirche mit dem Neuen Testament zunächst
den blossen Charakter eines allerdings sehr nötigen Inventars. Seine
Schwäche besteht m. E. darin, dass es sich einer theologischen Wertung
und einer kritischen Reflexion der in ihm aufgelisteten neutestamentlichen

Aussagen enthält und sich damit begnügt, èinfach aufzuzählen, was
ebenfalls im Neuen Testament steht. Ihm zu widersprechen, scheint mir
an den meisten Punkten schwer.

Zugleich aber bleibt mein Eindruck, dass das Bonner Papier ein sehr
vorläufiges Papier ist. Wenn die im Bereich der Rheinländischen Kirche
aufbrechende Erkenntnis, dass die christliche Mitschuld am Holocaust
sehr viel mehr ist als das im ganzen passive Hinnehmen jener Schrecklichkeiten

durch weite Teile der deutschen Christenheit, wirklich richtig ist,
so genügt es nicht, unter den neutestamentlichen Aussagen über Israel
anders auszuwählen als bisher, eventuell Verdrängtes wieder
aufzunehmen und eventuell falsch Ausgelegtes mit mehr oder weniger
exegetischem Recht neu zu akzentuieren. Es genügt nicht, über den grossen
Rest des Neuen Testamentes einfach zu schweigen und es den Bonnern zu

203



überlassen, auf ihn hinzuweisen. Der von der Synode «vergessene» grosse
Rest des Neuen Testaments ist unser Neues Testament, das unsere
Geschichte geprägt hat und von dem her unser Glaube lebt. Ob dieser
Rest angenehm oder unangenehm ist, ist sekundär: Zuerst müsste man
sich darüber verständigen, dass er vorhanden ist und durch Verschweigen
nicht inexistent gemacht werden kann. In einer kritischen Reflexion
unserer ganzen Tradition in der Situation nach dem Holocaust, die mit
dem Neuen Testament beginnen muss, und im Versuch, sie im Lichte des

Zentrums der neutestamentlichen Botschaft neu zu überdenken, darin
müsste ein christlicher Beitrag zur Erneuerung des Verhältnisses von
Christen und Juden bestehen, der die hier liegende christliche Schuld
wirklich ernst nimmt. Gerade weil ich mit dem Grundanliegen der
Rheinländischen Synode zutiefst einig bin, bin ich darüber traurig, dass ihre
Dokumente zentrale Bereiche neutestamentlicher Aussagen nicht
aufarbeiten, sondern ausklammern. Eine solche Aufarbeitung wäre eine
risikoreiche Aufgabe, die vielleicht zu theologischen Besitzverzichten
führen kann, zugleich aber die Chance enthält, die eigene Tradition in
neuer Tiefe zu entdecken.

III

Zu dieser Aufgabe können im Rahmen dieses Aufsatzes nur noch
einige Anstösse gegeben werden, im Gespräch mit den Texten der
Rheinländischen Kirche und den Bonner Anfragen. Ich beschränke mich
dabei auf die Christologie, da hier m. E. die Probleme sich bündeln.
Immer wieder lässt sich im Neuen Testament beobachten, dass christlicher

Antijudaismus — vom antiken Antisemitismus wohl zu
unterscheiden — Kehrseite und Folge der Christologie ist. Im Erläuterungsband

zu den Texten der Synode formuliert B. Klappert das Problem : «Ob
es uns in Kirche und Theologie gelingen wird, glaubwürdig zu
bezeugen, dass der christliche Antijudaismus nicht die linke Hand der
Christologie, sondern die rechte Hand der heidnischen Welt und einer ihr
verfallenen Kirche ist?» 31) Antijudaismus ist m. E. immer wieder im
Neuen Testament Folge des jüdischen Neins zu Christus, das in den Augen
der Christen deswegen endgültig ist, weil die Gnade Gottes und sein

Anspruch, der durch Jesus Christus aufgerichtet ist, unüberbietbar und
eschatologischer Natur ist. Matthäisch gesprochen : Weil Christus
endgültiges Heil für sein Volk Israel bedeut, bedeutet das Nein zu ihm Verlust
des Gottesreichs (21,43) und Fluch über «uns und unsere Kinder» (27,25).
In den Kategorien der Logienquelle : Die Sünde wider den Geist, durch

204



den der Menschensohn in der Gegenwart verbindlich spricht, ist unver-
gebbar (Lk 12,10). Johanneisch gesprochen: Weil Jesus von Gott
gekommen und von ihm gesandt ist, haben die ihn ablehnenden Juden den
Teufel als Vater, denn «wenn Gott euer Vater wäre, würdet ihr mich
lieben» (8,42-44). Paulinisch gesprochen: Weil Israel an den Stein des
Anstosses nicht glaubte, ist seine Gerechtigkeit an Gott vorbei zur eigenen
Gerechtigkeit geworden und hat das Ziel seines eigenen Glaubens, das
Gesetz der Gerechtigkeit verfehlt (Rom. 9,30-10,3). So sieht es das Neue
Testament. In diesem Sinn wird man wohl mit Ulrich Wilckens formulieren

müssen: «Die <antijudaistischen> Motive im Neuen Testament (sind)
christlich-theologisch essentiell» (32). Es scheint so, dass der neu
testamentliche Antijudaismus geradezu die Kehrseite des solus Christus ist,
eine Kehrseite, die ohne Preisgabe des christlichen Zentrums kaum
aufhebbar zu sein scheint, so schmerzlich das ist. Hier sitzt für mich das
Zentrum der Probleme. Gibt es dafür Lösungsansätze

Die von der Rheinländischen Synode verabschiedete Formulierung
lautet: «Wir bekennen uns zu Jesus Christus, dem Juden, der als Messias
Israels der Retter der Welt ist und die Völker der Welt mit dem Volk
Gottes verbindet» (4.3). Ich gestehe, dass mir diese Formulierung wenig
hilft. Dass Jesus der «Messias» Israels gewesen sei, ist historisch bekanntlich

eine fragwürdige These. Historisch geht sie — darin besteht
weitgehender Konsens — am Selbstverständnis Jesu vorbei. Jesus hat nach
allem, was wir wissen, seinen Anspruch nicht in den geläufigen Kategorien
jüdischer Messiaserwartung formuliert. Das neutestamentliche Prädikat
«Davidsohn» oder «Messias Israels» ist ein christliches Prädikat, das
schon im Neuen Testament nicht frei ist von Triumphalismus und
Suprematsansprüchen gegenüber einem Israel, das diesen «Messias» ja
gar nicht haben will. Etwa das Matthäusevangelium, das Jesus betont als
Messias seines Volkes Israel herausarbeitet und diese Messianität in den
Rahmen einer schroffen heilsgeschichtlichen Substitutionstheorie stellt,
ist dafür ein gutes Beispiel : Seinen eigenen Messias hat Israel verworfen
Das hinter dem Rheinländischen Bekenntnis zu Jesus als Messias Israels
stehende Anliegen, ernst zu nehmen, dass Jesus primär zu Israel gesandt
war und dass seine Sendung Zeichen von Gottes unüberbietbarer Liebe zu
seinem Volk ohne jede Ausnahme und ohne alle Abstriche ist, verstehe
ich und bejahe ich. Aber dennoch scheint mir, dass ein christliches
Bekenntnis zu Jesus als dem Messias Israels, das implizit Israel das Recht
abspricht, selbst zu definieren, wer sein Messias ist, aus dem Zirkel
unbrüderlichen und triumphalistischen Denkens nicht ausgebrochen ist. Es

wiederholt einfach einen christlichen Anspruch gegenüber Israel, den
dieses in seiner Mehrheit abgelehnt hat.

205



Da hat R. Ruether m. E. die Probleme tiefer gesehen. Sie sieht, dass

der unheilvolle christologische Triumphalismus letztlich mit dem escha-

tologischen Anspruch Jesu, bzw. der Christologie zusammenhängt. Sie

wendet sich deshalb gegen jede Historisierung des Eschatologischen in
Gestalt einer Christologie. Sie sieht das «Attribut einer absoluten
Endgültigkeit» im Umkreis christlicher Interpretationen von Leben und Tod
Jesu als falschen Weg, der zurückbuchstabiert werden muss (33). An ihre
Stelle setzt sie die Kategorie des Paradigmatischen : Die Bedeutung Jesu

ist paradigmatisch, nicht endgültig; Jesus weist proleptisch auf das
endgültige Heil voraus und verbürgt die Hoffnung auf es, aber es ist nicht
seine Erfüllung oder seine einzige Prolepse. Die Kategorie des
«Paradigmatischen» erlaubt es Ruether, Jesus neben den Exodus und die Kirche
neben die Synagoge zu stellen: Es gibt ein legitimes Recht, von einem
einzelnen Beispiel nicht überzeugt zu sein. Israel hat also nicht seine
eigene Gerechtigkeit aufgerichtet, sondern ein anderes «Beispiel»
gewählt. Christus ist nicht Ende des Gesetzes, sondern steht neben ihm.
Diese Christologie ist m. E. im Unterschied zu derjenigen der
Rheinländischen Synodalbeschlüsse und im Unterschied zur neutestament-
lichen weithin nicht triumphalistisch und insofern ein wirklicher
Neuansatz, der sehr ernsthaft bedacht sein will. Sie hat aber nicht nur alle
christologischen Entwürfe der frühen Christenheit im Neuen Testament,
sondern m. E. auch den eigenen Anspruch Jesu gegen sich, der als

einzigartiger Beauftragter und Gesandter des endzeitlichen Gottesreichs
und als derjenige auftrat, an dem sich der Menschensohn in seinen
Urteilen orientieren wird im Gericht «vor den Engeln Gottes» (Lk 12,8f.),
der Mose mit seinem «Ich aber sage euch» souverän gegenübertrat (34)
und der, wie ich meinen würde, sich in geheimnisvoller Weise als künftiger
Menschensohn-Weltrichter und Bringer des Feuergerichts (Lk 12,49f.)
verstand. Das Umdenken, zu dem Rosemarie Ruether uns auffordert, ist
radikaler und konsequenter als dasjenige der Rheinländischen Synode,
aber m. E. letztlich nichts weniger als ein Abschied von der christlichen
Tradition selbst. Ihn kann ich nicht mittragen.

Gibt es andere Denkmöglichkeiten? Ich kann sie hier nicht im
einzelnen entfalten, sondern nur andeuten, wo ich sie suchen würde.
Paulus ist der einzige neutestamentliche Theologe, der über das ungläubige

Israel nicht endgültig den Stab gebrochen hat. Er rechnet mit einer
endzeitlichen Rettung von Ganz-Israel durch seine jetzige Verhärtung
hindurch, und zwar durch den von Zion kommenden Parusiechristus, aber
nicht als Ergebnis christlich-kirchlicher Missionstätigkeit (Rom. 1 l,25f.).
Er bindet also das künftige Heil Israels und die Treue Gottes zu dem
seinem Volk gegebenen Wort an Christus, hebt es aber durch das Stich-

206



wort «Geheimnis» und durch die paradoxen Formulierungen von seiner
eigenen Missionstätigkeit ab, die bestenfalls «einige» eifersüchtig machen
kann (35). Paulus spricht hier in der Tat von einer bleibenden Erwählung
Israels, aber nicht in einem linearen Sinne an Christus vorbei, sondern in
einem paradoxen Sinne und entgegen aller menschlich-christlichen Erwartung

durch Christus. Es gelingt ihm so, die Absolutheit Christi mit der
Treue Gottes zu seinem Wort an Israel zu verbinden. Das tut er aber nicht
so, indem er Gottes in seiner Souveränität ausgesprochenes Nein zu Israel
(Rom. 9) oder Israels schuldhaftes Nein gegenüber dem Glauben (Rom.
10) zurücknimmt. Sogar prädestinatianische Gedanken wendet er, im
Interesse der alleinigen Souveränität Gottes, auf die Frage nach Israel an.
Die «Substitutionsthese» wird auch in Rom. 9-11 von Paulus nicht
abgelehnt, sondern in der Weise, wie sie damals schon möglich war,
positiv aufgenommen (Rom. 11,17-19). Dennoch bleibt Paulus nicht dabei
stehen, sondern er weiss, bzw. entdeckt vielleicht im Römerbrief zum
ersten Mal, dass Gottes unbegreifliche Liebe und seine unbegreifliche
Treue zu sich selbst, die Paulus durch Christus erfahren hat, auch alle
seine bisherigen theologischen Überlegungen über Israel zu etwas
Vorletztem macht : Ganz Israel wird gerettet werden, denn Gott hat alle —

gerade auch die Christen — durch menschlichen Ungehorsam hindurch
zu seinem Erbarmen geführt (Rom. 11,32). Angesichts dieses Wunders
kann der Mensch nur staunend und dankend bekennen, dass Gottes
unerforschliche Liebe seinem eigenen Denken und Erwarten weit voraus
ist (Rom. 11,33-36). Aus solcher Gewissheit wird dann für die Gegenwart,
wo Israel und die Kirche keineswegs als das Israel Gottes durch Christus
verbunden, sondern als Kirche und Israel durch Christus getrennt sind,
eine tiefe Brüderlichkeit des Paulus gegenüber seinem eigenen Volk
möglich, und zwar zugleich gegenüber seinem ungläubigen Teil (Rom. 9,1-
5!), wie seinem an Christus glaubenden Teil, um dessentwillen er unter
Lebensgefahr nach Jerusalem reist.

Fragen wir, wieso Paulus zu solchem, auch für ihn selbst wohl keineswegs

selbstverständlichem Denken imstande ist, so stösst man m. E. auf
die Grundlinien seiner Christologie, insbesondere seiner Kreuzestheologie.

Paulus weiss, dass die Torheit des Kreuzes grundsätzlich menschliche

Weisheit durchschlägt, gerade auch christliche und offenbar nicht
nur korinthische (1. Kor. l,18ff.). Vom Kreuz her weiss Paulus, dass es nie
eine direkte und ungebrochene Identifikation von menschlichem Wort
und durch es geschehendem Wort Gottes geben kann, sondern immer
Furcht, Zittern und Stammeln vonseiten des Menschen, in dessen
Schwäche der Geist Gottes seine Macht erweist (1. Kor. 2,Iff.). Vom
Kreuz her weiss Paulus, dass die Liebe Gottes grundsätzlich menschliches

207



Mass und menschliche Erwartung übersteigt und dass es dem Menschen
von da her verwehrt ist, im Namen Gottes das Gerichtsschwert zu
schwingen, ohne der Liebe Gottes eine Türe offen zu lassen (vgl. 1. Kor.
5,5).

Vom Kreuz her weiss Paulus, dass Gott selbst alle Schranken seiner
Liebe zum Ungläubigen durchbricht (Rom. 11,32), auch wenn dies jetzt, in
der Gegenwart, noch nicht sichtbar ist. Die Argumentation des Paulus in
Rom. 9-11 macht m. E. deutlich, dass die Schlussthese des Paulus von der
Rettung von Ganz-Israel (Rom. 11,25ff.) für ihn keine direkte Konsequenz
aus seinem alttestamentlich-jüdischen Glauben ist, sondern eine Konsequenz

aus seiner Christologie, genauer, aus seiner Rechtfertigungstheologie

(vgl. Rom. 9,30-10,4 ; 11,32). Diese Konsequenz ist so wunderbar und
dem Menschen von sich selbst aus so unmöglich, dass sie Paulus nicht
anders als in Gestalt eines «Geheimnisses» ziehen kann (Rom. 11,25). Das
heisst : Dieses letzte aller Wunder offenbart ihm Gott selbst, der damit die
Grenzen seiner eigenen Liebe sprengt und alle menschlichen Theologie-
und Reflexionsversuche (Rom. 9,6-11,24 als vorletztes Wort entlarvt. Die
paulinische Christologie bietet also m. E. einen Ansatz, Gottes Absolutheit

von menschlicher Absolutheit zu unterscheiden und zu verhindern,
dass Christen jetzt schon im Namen des Menschensohns eschatologische
Urteile dekretieren. Für Paulus wäre also die «Sünde gegen den Geist»
vergebbar, weil der Geist Gottes grundsätzlich in menschlicher
Zweideutigkeit sich äussert und weil Gott seine Liebe durch menschliche
Sünde nicht begrenzen lässt. Hier müsste m. E. eine christologische
Reflexion einsetzen, die die Skylla eines christlich-triumphalistischen
Absolutismus und die Charybdis einer eigenmächtigen Wahl von
Paradigmen durch den Menschen vermeiden will. Aber eine solche Christologie

müsste, wie auch der Versuch der Rheinländischen Synode zeigt,
noch durchbuchstabiert werden.

ANMERKUNGEN

(1) Abgedruckt in: Handreichung Nr. 39 für Mitglieder der Landessynode, der Kreis¬

synoden und der Presbytérien in der Evangelischen Kirche im Rheinland, Mülheim
1980, auch in : Evangelische Theologie 40, 1980, 257ff.

(2) R. Ruether, Nächstenliebe und Brudermord. Die theologischen Wurzeln des Antise¬
mitismus, München 1978; F. Mussner, Traktat über die Juden, München 1979. In den
USA wird die Diskussion weitergeführt durch das neue Buch von P. van Buren.
Discerning the Way : A theology of the Jewish-Christian Reality, New York 1980.

208



(3) Die Einwände von F. Hesse sind abgedruckt in: hrsg. B. Klappert und H. Starck,
Umkehr und Erneuerung, Erläuterungen zum Synodalbeschluss der Rheinischen
Landessynode 1980 <Zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden»,
Neukirchen 1980, 283ff. Das Bonner Papier «Erwägungen zur kirchlichen Handreichung
zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden» erschien in der EPD-Doku-
mentation 42, 1980, 14-17. Es ist u.a. von E. Grässer, A. Gunneweg, H. J. Hermisson,
M. Honecker, O. Plöger, W. Schneemelcher, W. Schräge unterzeichnet und
repräsentiert also einen Konsens einer relativ breit gestreuten Palette verschiedener
theologischer Strömungen.

(4) J. Fangmeier, Offener Brief an Franz Hesse, in : Umkehr (Anm. 3), 67.

(5) B. Klappert in seiner Einführung, EvTh 40, 1980, 259.

(6) F. v. Hammerstein, Neue Tendenzen in der christlich-jüdischen Begegnung — Die
Rheinische Kirche wagt einen Durchbruch, Judaica 37, 1981, 5f.

(7) F. Hesse, in: Umkehr (Anm. 3) 283.
(8) A.a.O. (Anm. 2) 251.
(9) Vgl. die Empfindungen von H. Hübner, Der <Messias Israels» und der Christus des

Neuen Testaments, KuD 27, 1981, 217.

(10) Z. Werblowsky, Trennendes und Gemeinsames, in: Handreichung (Anm. 1) 39-41.
(11) E. Grässer, Zwei Heilswege? Zum theologischen Verhältnis von Israel und Kirche, in:

Kontinuität und Einheit, FS F. Mussner, hrsg. von P. G. Müller und W. Stenger, Freiburg

1980, 413, vgl. F. Hesse, in : Umkehr (Anm. 3) 286.
(12) Grässer a.a.O. 413f.
(13) Hesse a.a.O. 286.

(14) Handreichung (Anm. 1)9.
(15) Einerseits kann ich der Formulierung der «Zeichenhaftigkeit» der Gründung des Staats

Israel zustimmen. Der Hinweis der Bonner These 4, «dass die spezifisch alttestament-
lichen Verheissungsinhalte und Heilsgüter Landbesitz und Volkswerdung bzw.
ethnische Existenz für Jesus und die neutestamentlichen Christuszeugen — unbeschadet
der bleibenden irdischen Dimension des in Christus geschenkten Heils — ihre Bedeutung

verloren haben» scheint mir zwar im Ganzen richtig : Dennoch wird man aber auf
die Treue Gottes zu seinem Israel gegebenen Wort hinweisen dürfen, die Paulus Rom.
11,29 von Christus her als vielleicht grösstes aller Wunder Gottes im Eschaton verwirklich

sieht. Eine christologisch begründete Abkoppelung alttestamentlicher Verheissung
von ihrer konkreten Erfüllung an Israel scheint mir problematisch. Andererseits geht es

bei der Gründung des Staates Israel um Geschichte und nicht um das Eschaton. Ihre
Interpretation als «Zeichen» unterliegt so der Verborgenheit und Paradoxie, die
geschichtliche Wirklichkeit vom Eschaton, das Kreuz von der Auferstehung
unterscheidet. Spricht man von «Zeichen», so wird man also ebenso sehr die Ambivalenz
dieses Zeichens zu bedenken haben. Konkret : Die Gründung des Staates Israel ist auch
eine Folge menschlicher (europäischer) Schuld (F. Mussner, a.a.O. (Anm. 2) 33: «das
»Verdienst» Adolf Hitlers») und bewirkte Schuld (an den Arabern).

(16) Thesen 2.1 und 3, Handreichung 9.

(17) Sehr klar expliziert E. Bethge, Der Holocaust als Wendepunkt, in: Umkehr (Anm. 3)
99: «Das Kapitel sucht also, biblische Busse ernst zu nehmen, nicht aber, eine zweite
Offenbarungsquelle normativ zu machen. Was für eine Norm sollte der Holocaust wohl
auch setzen?»

(18) Vgl. These 2.1: «christliche Mitverantwortung und Schuld an dem Holocaust, der
Verfemung, Verfolgung und Ermordung der Juden im Dritten Reich». Vgl. aber auch
These 7 Abs. 1, die hier am weitesten geht: Durch die Nichtbeachtung der bleibenden
Erwählung Israels haben wir uns schuldig gemacht, «dass wir durch Unterlassen

209



und Schweigen mitschuldig geworden sind an dem Frevel, der durch Menschen
unseres Volkes an den Juden begangen worden ist» «... dass wir durch Unterlassen und

Schweigen mitschuldig geworden sind...» (vgl. bei Bethge a.a.O.95).

(20) Bethge a.a.O. 96f.
(21) Werblowsky a.a.O. (Anm. 10) 32f.
(22) B. Klappert, Die Wurzel trägt dich, in: Umkehr (Anm. 3) 42. Sehr klar sind auch seine

Ausführungen: Jesus Christus zwischen Juden und Christen, a.a.O. 166: «Das christo-
Iogische Bekenntnis wird seine Echtheit und Glaubwürdigkeit dann erst wiederfinden,

wenn es mit der praktischen Bereitschaft... verbunden ist, von den bösen Wegen
des christlichen Imperialismus, des Absolutheitsanspruchs des Christentums als eines

verhängnisvollen <consensus ecclesiasticus> (K. Barth) umzukehren. Nur dann ist das

christologische Bekenntnis des Synodalbeschlusses ein Dokument von Umkehr und

Erneuerung ».

(23) Interpretationsfrage : Wann handelt ein Christ «als solcher»? Taucht hier ein Problem
der Zweireichelehre auf?

(24) Zur Diskussion vgl. den Überblick bei K. Meier, Zur Interpretation von Luthers Juden¬

schriften, in: Kirche und Judentum, 1968, 127ff., bes. 139ff.
(25) Vgl. F. Gnädinger, Die jüdischen Nachbarn, Ramser Erinnerungen, 1980.

(26) Werblowsky a.a.O. (Anm. 10) 34.

(27) Handreichung 24ff., Zitat 25.

(28) Vgl. Bonner These 6.

(29) In der These III des Ausschusses (Handreichung 22) wird m. E. Eph. 2,14 in einer der
Zielrichtung des Textes nicht entsprechenden Weise verwendet. Vgl. J. Gnilka, Der
Epheserbrief, EThK 10/2, 1971, 134: «Es soll weder das gegenwärtige Verhältnis
der Kirche zur Synagoge noch das zukünftige Schicksal der jetzt ungläubigen Juden
erörtert werden. Das macht den weitreichenden Unterschied zu Rom. 9-11 und zu
Paulus aus».

(30) These 2.2, Handreichung 9.

(31) B. Klappert a.a.O. 166. Die zum Schluss angedeutete Alternative halte ich allerdings für
völlig unhaltbar. Der christliche Antijudaismus hat mit Heidentum (das hiesse historisch

: mit antikem Antisemitismus) gar nichts zu tun. Das zeigt sich nur schon darin,
dass er gerade in denjenigen neutestamentlichen Dokumenten, die am stärksten
judenchristlich geprägt sind, am vehementesten und radikalsten ist: bei Matthäus, bei
Johannes und in der Apokalypse. Sucht man für ihn «ausserchristliche» Wurzeln, so

wird man eher auf apokalyptische Denkweisen hinweisen müssen, die für die Anfänge
des Christentums wichtig gewesen sind : Das Bewusstsein, im Anbruch des Weltendes
zu leben, das Bewusstsein, im Namen des Menschensohn-Weltrichters zu sprechen und
das Wissen darum, dass es im Weltgericht nur Gerettete und Verlorene, aber keine
Zwischengruppen gibt, sind m. E. wesentliche Faktoren, die den christlichen
Antijudaismus mitbedingten. Aber das sind Faktoren, die sich von der urchristlichen Christo-
logie nicht einfach ablösen lassen. Vor allem lassen sie sich von Jesus selbst auch nicht
ablösen, der Gottes grenzenlose Liebe im Anbruch seines Reichs verkörperte, aber
zugleich davon durchdrungen gewesen sein muss, dass sein Wirken die letzte und
entscheidende Krisis in der Welt bedeutete. Insofern meine ich, dass die von Klappert
gesehene Aufgabe vom Neuen Testament her viel schwieriger ist, als er selber
wahrscheinlich denkt.

(32) U. Wilckens, Das Neue Testament und die Juden, EvTh 34, 1974, 611.

(33) Ruether a.a.O. (Anm. 2) 231.

(34) Es ist hier nicht möglich, die von Flusser inspirierte und mit Karl Barth abgestützte
exegetische «Neuorientierung», die Klappert a.a.O. 148ff. voraussetzt, darzulegen. Eine
Exegese der Antithesen, die Mt 5,17, einen Vers, der ganz stark matthäisch geprägt

210



ist und wo sich eine vormatthäische Textform allerhöchsten vage vermuten lässt, zum
Angelpunkt des Gesetzesverständnisses Jesu macht, wird die wenigsten Exegeten
überzeugen. Für meine eigene Sicht dieser Frage vgl. R. Smend — U. Luz, Gesetz,
1981, 58ff.

(35) Zur Exegese von Rom. 11,26 kann ich weithin zustimmend auf Mussner a.a.O. (Anm. 2)
verweisen, dort 57ff. Eindeutig scheint mir, dass der «Retter» christologisch gedeutet
werden muss, wahrscheinlich auf den Parusiechristus. Die These, dass Gott durch
Christus Israel auf einem «Sonderweg», nicht durch Bekehrung zum Evangelium,
retten wird (a.a.O. 60), ist dann richtig, wenn man «Evangelium» — vielleicht!!) im
Sinne von Rom. 11,28 — ausschliesslich als Verkündigung der Kirche vor dem Eschaton
versteht.

211


	Zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden : Bemerkungen zur Diskussion über die Rheinländer Synodalbeschlüsse

