Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 37 (1981)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Michael Lattke, DIE ODEN SALOMOS IN IHRER BEDEUTUNG FUR NEUES TESTA-
MENT UND GNOSIS. Band I et II, 1979; Band Ia, 1980. Editions Universitaires Fri-
bourg, Suisse, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen (= Orbis Biblicus et Orientalis
25/1, 25/2, 25/1a).

L'ouvrage de Michael Lattke, consacré aux «Odes de Salomon dans leur signification
pour le Nouveau Testament et la Gnose», a le double mérite pour le chercheur de donner le
texte des différentes versions grecque, copte et syriaque (en ce qui concerne les 3 volumes
parus) et d’offrir une introduction critique trés nourrie sur les différents manuscrits existants.
L'insatisfaction de l'auteur de cet ouvrage devant les éditions précédentes des Odes de
Salomon l'a conduit a proposer la présente édition, établie selon un plan logique et
minutieux, chaque section permettant I'élaboration de la suivante.

C’est ainsi que 'examen comparatif des manuscrits (p. 1-77 du tome I) introduit &
I'édition des paralléles offerts par les mss du Codex Askew (A), du Codex Harris (H), du
Codex Nitriensis (N) et du Papyrus Bodmer XI (P Bo XI), textes accompagnés de la
traduction allemande de M. Lattke et qui forment I'essentiel du tome I. Les textes en syriaque
sont en transcription tandis que les textes en grec et en copte conservent leurs alphabets
respectifs. On trouve le texte syriaque en estrangelo dans le tome Ia et le fac-simile du Codex
N dans le tome 11 ; le fac-simile du Papyrus Bodmer XI (grec) est donné dans le tome Ia : cette
dispersion est l'un des rares reproches mineurs a adresser a I'A. Mais la présentation est
excellente, claire, aérée.

Ce travail scrupuleux de présentation des textes permet a M. L. de consacrer le tome 112
une concordance compléte du vocabulaire des Odes, présentée en deux parties pour les mots
grecs (P Bo XI et Codex A) et une partie pour les mots coptes (Codex A), une autre pour les
mots syriaques (Codices H et N); enfin une derniére partie est composée des douze mots
latins tirés de la citation de Lactance. Ce tome constitue un bon outil de travail pour I'étude
des Odes de Salomon.

Tel quel — avec ses deux tomes en 3 volumes — I'ouvrage de Michael Lattke est déja un
apport positif ; mais I'’A. annonce, comme suite, deux autres tomes qui seront consacrés I'un a
I'histoire de la recherche (t. III), 'autre 2 un commentaire critique des Odes de Salomon.
Nous attendons avec intérét la parution de ces volumes ou les vues personnelles de M. L.
s’exprimeront, mais les travaux préliminaires d’édition des textes — indispensables a toute
exégése — sont d’un niveau qui laisse augurer favorablement de la suite.

Madeleine Petit, C.N.R.S.

Hervé Savon, SAINT AMBROISE DEVANT L'EXEGESE DE PHILON LE JUIF. Paris,
1977. Deux volumes, 392-221 p. (Etudes Augustiniennes).

Depuis longtemps, au moins depuis Sixte de Sienne, dominicain d’origine juive qui
publia en 1566 une Bibliotheca sancta, on sait que saint Ambroise a connu, utilisé, imité
certains traités de Philon d’Alexandrie. A partir du XVIlle siécle, aussi bien les éditeurs
d’Ambroise que ceux de Philon — Mangey, Cohn et Wendland, Karl Schenkl — ont eu
I'habitude de signaler dans leurs apparats les passages ou cette influence est manifeste.
Rejoignant certaines attaques de saint Jérome, on en a tiré I'idée qu’Ambroise n'était qu’un
adaptateur fort servile, parfois un simple traducteur. L'ouvrage d’H. S. représente un
réexamen de ce dossier. Aprés I'analyse minutieuse des cinq traités de I'évéque de Milan ol

176



linfluence de Philon est la plus importante et la plus continue — le De paradiso, le De Cain et
ztlbel, le De Noe, le De Abraham, 11, le De fuga saeculi, — H. S. conclut, au contraire, a la
liberté d’esprit d’Ambroise et a sa vigilance constante vis-a-vis de son modéle.

On peut définir la démarche adoptée dans cet ouvrage comme un élargissement de la
méthode des paralléles textuels. Entendue en un sens trop étroit, celle-ci risque, en effet, de
Créer une illusion d’optique : en concentrant l'attention sur les coincidences ponctuelles de
deux ceuvres et en rejetant ainsi dans une relative pénombre le contexte immédiat et plus
€ncore le contexte lointain de ces rencontres, elle incline a privilégier les similitudes et a
Méconnaitre les déviations instinctives ou délibérées. Méme lorsqu’il y a adaptation subtile
Ou contestation implicite, elle ne voit que copie et que plagiat. On n’a pas manqué
d’employcr ces mots a propos d’Ambroise.

Frappé par cet inconvénient, H. S. s’est donc attaché a scruter le contexte proche des
€mprunts philoniens de I'évéque de Milan. Il a découvert que cet environnement changeait
Souvent radicalement le sens de ces remplois et qu’Ambroise, quand il reprenait un théme ou
une expression de Philon, s’en servait souvent pour critiquer et parfois pour refuser purement
€t simplement les idées proposées par 1'Alexandrin, méme s'il empruntait pour une bonne
Part ses conceptions exégétiques a ce dernier (chap. I et II): en un mot, alors qu'une
application quelque peu mécanique de la méthode des paralléles textuels fait conclure a une
Imitation servile, le simple fait de ne plus isoler ces lambeaux de textes de leur environnement
Naturel conduit a reconnaitre sous I'imitation une critique serrée du modéle. Pour chaque
Passage étudié, la recherche de paralléles dans I'oeuvre entiere d’Ambroise a permis a H. S.
de mieux définir le sens de ces altérations et de ces refus. On s'apercoit alors qu'a travers
Philon, I'évéque de Milan régle ses comptes avec le judaisme, la philosophie, 'arianisme, tels
qu’il les connaissait et qu’il estimait devoir les combattre (chap. III et IV). Méme les éléments
qui demeurent, aprés cette opération de filtrage, ne restent pas intacts: Ambroise les
I'einterpréte dans une perspective chrétienne qui en change profondément la signification

(chap, V-VIII). C'est le baptéme aprés I'exorcisme.

Cette confrontation permanente met en ceuvre des méthodes diverses, tantdt plus
Proches de I'analyse des doctrines, tantot relevant davantage de I'explication littéraire. Ces
deux points de vue sont d’ailleurs liés, comme H. S. s’est attaché a le montrer, notamment a
Propos des deux textes ou Philon d’abord, et a sa suite Ambroise, reprennent, chacun a sa
Maniere, le débat classique de Volupté et de Vertu: la comparaison minutieuse du modele et
de 'adaptation permet de discerner, sous les deux techniques littéraires fort différentes,  la
fois le conflit de deux esthétiques et l'affrontement de deux conceptions du monde et de
’homme (chap. VII). H. S. n'a pas négligé les rencontres plus bréves, pour ainsi dire
Ponctuelles, entre les deux ceuvres. C'est ainsi que la mise en cause d’un non, introduit dans
le texte du De Cain et Abel par le Cardinal Montalto et reproduit depuis 1580 par les éditeurs
d’Ambroise, est le point de départ d’'une analyse qui éclaire non seulement les méthodes
d’exégése spirituelle de I'évéque de Milan, mais encore les conceptions philologiques de la
Contre-Réforme (chap. V).

D’autres confrontations jettent une lumiére nouvelle sur des problémes débattus depuis
longtemps. Bornons-nous ici a celui qu'a renouvelé P. Courcelle lorsqu'il a découvert vers
1950 de longs emprunts aux Ennéades de Plotin dans le De Isaac d’Ambroise : I'évéque de
Milan était donc philosophe? P. Courcelle pensait que oui; G. Madec a souligné, en
Tevanche, les ignorances, les méprises, la désinvolture d’Ambroise a I'égard de Platon ou
d’Aristote, de Chrysippe ou d’Epicure. Au terme des analyses d’H. S., on parvient 4 une
solution plus nuancée. En simplifiant quelque peu, on pourrait dire qu’Ambroise est hostile
Systématiquement — et non point par incompétence ou étourderie, comme le suppose G.
Madec — a la métaphysique des philosophes, et spécialement a celle du platonisme ; en cela,

177



il se rattache a un courant majeur de la pensée patristique. Mais il faut ajouter aussitdt que
I'évéque de Milan s’enchante des images et des maximes ascétiques qu'il découvre cheZ
Platon, Plotin ou Porphyre, et qu'il s’en sert en particulier pour sa propagande en faveur de la
virginité chrétienne. Ce qui est remarquable, c'est que, beaucoup plus nettement qu'un
Grégoire de Nazianze par exemple — plus conforme a I'idéal d’humanisme chrétien que P-
Courcelle avait dans I'esprit, — Pévéque de Milan distingue entre la «physique» du
platonisme et I'élan spirituel que cette école a traduit en métaphores poétiques susceptibles
d’interprétations fort diverses. Ajoutons qu'Ambroise est ici le témoin d'un milieu, €€
«cercle» milanais d’intellectuels chrétiens qui exerga une influence décisive sur Augustin.

Chemin faisant, H. S. a apporté de nouveaux éléments de réponse & une question encore
plus débattue que celle du platonisme d’Ambroise: quels sont exactement le role et
Pimportance de la réflexion philosophique chez Philon? H. S. observe que I’Alexandrin est
moins en défiance que I'évéque de Milan i I'égard de certains thémes de philosophi€
cosmique, comme la cinquiéme substance ou la musique des spheres. Mais il montre en
méme temps qu'il faut voir 13 moins une divergence de principes que I'effet d’'un changement
du climat religieux et intellectuel entre le ler et le IVe siécle de notre ére. En fait, les
conclusions auxquelles aboutit la double enquéte d’H. S. semblent rejoindre les vues de 12
recherche récente qui voit en Philon avant tout un exégéte des livres saints, ne puisant dans
I'arsenal des clichés et des thémes philosophiques que pour mettre en forme et pour

communiquer sa lecture personnelle du texte biblique.
Madeleine Petit, C.N.R.S.

Marianne Awerbuch, CHRISTLICH-JUDISCHE BEGEGNUNG IM ZEITALTER DER
FRUHSCHOLASTIK. Christian Kaiser Verlag, Miinchen 1980. 242 S. DM 39,00.

In der Betrachtung des Verhiltnisses von Juden und Christen innerhalb des vom
Christentum geprigten Kulturkreises droht angesichts der zum Teil schrecklichen Be-
driickung der Juden eine undifferenzierte Schwarzweissmalerei, die in keiner Weise den
Tatsachen entspricht.

In dem von diesem Buch abgedeckten Bereich — Nordfrankreich und dem Rheingebiet
— war es in der Zeit vor und zum Teil noch wihrend der Kreuzziige anders (11.-12-
Jahrhundert). Die Juden genossen hier gesellschaftliche Anerkennung, religiose Toleranz
und wirtschaftliche Sicherheit (S. 14). Sie fanden sich mit Nichtjuden zu gemeinsamen
Mabhlzeiten zusammen (S. 15) und unterschieden sich weder in Sprache noch in Kleidung (S.
24). Sie waren in Handel und Gewerbe tiitig (S. 26) und zehrten sicher auch noch davon, dass$
sie im 9. Jahrhundert die soziale Oberschicht gebildet hatten (S. 15). Die Wurzel dieses guten
Einvernehmens bestand in der Hochachtung, die den Juden wegen ihrer Abstammung von
den Patriarchen zuerkannt wurde (S. 72).

Diese Gemeinsamkeit iiberschritt in den Augen der christlichen Theologen wohl eine
Grenze, als Christen an jidischen Gottesdiensten teilnahmen, weil die erzéhlerische
Auslegung eines Textabschnittes dazu diente, diesen Gottesdienst lebendiger und fiir di¢
Zuhorer interessanter zu gestalten (S. 77). Eine von daher mogliche Verfithrung von Christen
legte nahe, eine andere Tonart anzuschlagen und die politische Uberlegenheit der
Christenheit im Sinne einer Alternative zwischen Taufe auf der einen und Vertreibung bzw.
Tod auf der anderen Seite auszuniitzen (SS. 17, 19, 83). Die schon immer vorhandene, zum
Teil scharfe Polemik schlug bis zu den Volksmassen durch und wurde so zu einer
Rechtfertigung der gegen die Juden gerichteten Pogrome. Dies spitzte sich zu bis zu
Ausserungen, die von einer tiefen Verachtung zeugen, wie z.B. bei dem Theologen Petrus
Venerabilis, der meinte, «der Jude sei kein Mensch, sondern ein Tier wie ein Esel» (S. 183)-

178



Die sicher zunichst als Abwehr gegeniiber einer von den Juden ausgehenden Anzie-
hungskraft gedachten Ausserungen und Massnahmen wandten sich im Grunde gegen die
andersartige Deutung des auch fiir Christen verbindlichen Alten Testaments durch die
Juden. «Das Studium der hebriischen Bibel, des «Alten Testaments), erzwang eine stete
Z‘\Suseinandersetzung zwischen Israel und dem Volke des neuen Bundes, dem Verus Israel»

. 78).

Auf der anderen Seite haben in dieser Zeit jiidische Weise in einer behutsamen aber
deutlichen Auslegung der hebriischen Bibel ihre Gldubigen davor zu bewahren versucht,
einer christlichen Deutung dieser Heiligen Schrift anheimzufallen. Dabei spielte der
berithmte jiidische Lehrer Raschi aus Troyes. 1040-1105, eine ausschlaggebende Rolle : seine
Autoritit hat auch mit dazu beigetragen, dass sich das Schwergewicht der jiidischen Lehr-
meinung aus Babylonien immer mehr in dieses Gebiet verlagerte (S. 29). In einer Vers fiir
Vers das Alte Testament erlduternden Erkldarung (S. 30) ging es ihm darum, die Lernbereiten
innerhalb der jiidischen Gemeinschaft instandzusetzen, die Bibel als Grundlehrbuch des
Glaubens kennenzulernen (S. 110). Dabei kam es ihm in allererster Linie auf die
Wortbedeutung der Schrift an (S. 38). Gegeniiber der christlichen Auslegung sollten dadurch
Juden zu einer niichternen Priifung angeleitet werden. Von einem seiner Schiiler wurde
dabei der wichtige Grundsatz von der «Selbsterkldrung der Schrift» (S. 138) formuliert, das
heisst, dass die Bibel nicht durch Massstibe und Regeln, die von aussen an sie herangebracht
werden, zu einer anderen Bedeutung entstellt werden diirfe, sondern nur im eigenen Gesamt-
zusammenhang verstanden werden konne.

Wie haben christliche Theologen auf diese Herausforderung geantwortet? Wie sind sie
damit fertig geworden, dass zuerst und zuletzt «die hebriische Bibel die Geschichte Gottes
mit seinem Volk Israel» (S. 131) bedeutet? Sind dadurch fiir sie «diese Geschichten zur
Fassade geworden, hinter der sich die eigentlichen Wahrheiten verbargen» (S. 131)? Anders
gefragt: Wie haben die Theologen auf christlicher Seite das Zeugnis des Alten Testaments
festhalten konnen, ohne sich in der Sackgasse der Allegorese zu verirren und dadurch ihre
Glédubigen zu verwirren ?

Sicher gab es Theologen, die auf diese nicht abzuweisende Anfrage mit Unmut und Zorn
reagiert haben, und sie haben darauf eine in Verleumdungen sich ausdriickende Antwort
gegeben, wie dies die schon erwihnte Aussage des Petrus Venerabilis zeigt. Viel bemerkens-
werter bleibt, dass trotz der sich ausbreitenden Achtung der Juden die Begegnung zwischen
Juden und Christen nicht abriss, sondern dass sich auf der Grundlage der gemeinsamen
Schrift ein Horen auf die jiidische Textauslegung vollzog. Schon damals erwachte deshalb ein
grosses Interesse an der hebridischen Sprache (S. 31). Aber was noch mehr wiegt: Juden
wurden bei der Herausarbeitung der Veritas hebraica, der hebrdischen Wahrheit, die mit
dem Wortsinn gleichgesetzt wurde, unerlassliche Gesprichspartner (S. 70).

Dabei spielte vor allem der Theologe Hugo von St. Victor (Paris) eine wichtige Rolle.
Der Schriftsinn in seiner wortlichen Bedeutung ist das unerlissliche Fundament, ohne das
andere Deutungen nicht moglich sind (S. 210f.). Das Erlernen dieses Schriftsinns hat die
Funktion, den «ungezihmten Drang zur Allegorese einzuddmmen» (S. 212). Darum gilt es,
die Meinung dieses Mannes zu beherzigen: «Rilhme dich also nicht des Schriftverstind-
nisses, solange du nicht dem Buchstaben Beachtung geschenkt hast» (S. 209). Und es ist gut,
dass er den Bibellesern als praktische und sinnvolle Regel einschirft: « Was? Wann? Wo?
Durch wen ?» (S. 208).

Diese Beschiftigung mit dem Text — und die damit verbundene Warnung vor
hochfliegenden und tiefsinnigen Spekulationen — ist ein bedeutsamer Ertrag dieser
Begegnung.

Man kann der Verfasserin nicht dankbar genug sein, diese Begegnung in miihevoller und

179



fleissiger Kelinarbeit nachgezeichnet und mit grossem Sachverstand herausgearbeitet zu
haben. Damit hat sie aufgezeigt wie, oft verdeckt durch die traurigen, auch diese Zeit
bestimmenden Ereignisse, Begegnungen zwischen Juden und Christen stattgefunden haben.
Sie hat dabei auf «das eifrig gefithrte Gesprich» (S. 233) in der damaligen Zeit hingewiesen,
das «das Leben nicht immer leicht gemacht hat» (S. 233). Dies darf als verhingnisvolles
Zeichen fiir unsere Zeit gewertet werden. Schwierigkeiten des Redens und Gelingen der
Begegnung sind keine uniiberwindlichen Gegensitze.

Rudolf Pfisterer.

Michael Brocke, Ott Schenk, BETER UND REBELLEN — GESCHICHTE UND KULTUR
DES OSTEUROPAISCHEN JUDENTUMS. Arbeitshilfe 1981 des Deutschen Ko-
ordinierungsrates der Gesellschaften fiir Christlich-Jiidische Zusammenarbeit, 1981,
D 6000 Frankfurt 1, Mittelweg 10.

Diese Arbeitshilfe ist ein vorziiglicher Einfithrung in die Kenntnis des osteuropiischen
Judentums. Dieses sollte uns nicht nur 1981 beschéftigen, sondern wird uns dauernd prigen,
wenn wir den Mut haben, uns in die leider oft verachtete Welt des Ostjudentums zu vertiefen.
Gibt es nichts wichtigeres als uns mit dieser vernichteten und doch lebendigen Welt der
Beter und Rebellen, der « Traumer und Bettler» (Theodor Herzl) zu beschiftigen, die oft
selbst von Juden verachtet wird? Nein! Der Glaube dieser Minderheit, aber auch ihr
politisches Engagement halten uns einen Spiegel vor, dem wir nicht ausweichen sollten, der
uns existenziell angeht.

Der I. Teil beschiftigt sich mit den Betern, der Geschichte der jiidischen Gemeinde bis
zum zweiten Weltkrieg, den orthodoxen Juden und dem Chassidismus, der jiddischen Kultur
und Sprache, mit Isaac Bachevis Singer, Abraham Hechel und S. J. Agnon. M. Buber oder M.
Chagall werden nicht behandelt, weil sie fiir uns meist schon gegenwirtig sind.

Der Teil II beschiftigt sich mit den Rebellen, der politischen Situation der Juden in
Osteuropa, vor allem in Polen und Russland, den Juden als Vorkdmpfern der Revolution, des
Sozialismus, und den Pogromen, sowie den osteuropdischen Juden als Vitern des Staates
Israel. Die Endlosung in Zahlen, hilfreiche Literaturhinweise, eine Karte der Pogrome, «das
ostjudische Antlitz» von Arnold Zweig, ein Bericht iiber die Ostjuden in Amerika runden das
Bild ab.

Diese Einfuthrung reizt zum vertieften Studium und gibt hierfiir viele Hinweise. Die
Arbeitshilfe mit ihren kurzen, zum Teil lexikalischen Beitrdgen meist aus jitddischen Quellen,
eignet sich vorziiglich fiir den Unterricht, fiir Gruppenarbeit, fiir Geschichts-, Politik- und
Religionslehrer, weil interessantes Material iibersichtlich zusammengestellt wurde. —
Arnold Zweig schrieb schon 1920 von den Juden in Osteuropa: «Ihr starbt an einer feigen,
morderischen und gewinngierigen Zeit Europas».

(Teil T und II, 115 bzw. 109 Seiten DIN A4, je 5.— DM.)

Franz von Hammerstein.

Barbara Just-Dahlmann, SIMON UND DER SCHOPFER DER WELT WIRD ES WOHL
ERLAUBEN MUSSEN, — JUDISCHE DICHTUNG NACH AUSCHWITZ. Radius
Verlag 1980, 100 bzw. 92 S., 14.80 DM.

Dier Verfasserin ist Juristin und hat in Mannheim als Staatsanwiltin ein Verbrechen
aufzukldren. Dabei lernt sie den jiudischen Barbesitzer Simon kennen und geht als

180



engagiertes Mitglied der Arbeitsgruppe Juden und Christen beim Deutschen Evant.
Kirchentag der Vergangenheit Simons nach. Das hat nichts mehr mit dem Verbrechen zu
tun, aber es ist die spannende, begliickende und deprimierende Geschichte eines Juden aus
Ostgalizien, eines « Ostjudeny, vielfach bei uns verachtet und meist unbekannt, Szymon, 1920
in Sloczow geboren. Nach einigem Zogern erzihlt er seine Geschichte, erzihlt von der Welt
des Chassidismus, der frommen Lehrer und Rabbiner — Maggid und Rebbe —, von der Welt
der Zionisten und Kommunisten im Stidtel des Ostens, die Geschichte seiner Eltern und
seiner drei Briider, die durch die Nazis abrupt und morderisch unterbrochen wird.

Szymon iiberlebt in einem Versteck und kommt iiber Israel, wo er die Hitze nicht
ertragen kann, nach Mannheim, wo er notgedrungen Bararbeiter und spiter Barbesitzer
wird, weil alle andere ihm angebotene Arbeit fiir seine ruinierte Gesundheit zu schwer ist.

Die Frage nach Schuld bewegt die Verfasserin und eine wegweisende Antwort, die
Leitmotiv des ganzen Buches ist, findet sie in dem Wort des chassidischen Rabbi Bunam:
«Die grosse Schuld des Menschen sind nicht die Siinden, die er begeht — die Versuchung ist
méchtig und seine Kraft gering! Die grosse Schuld des Menschen ist, dass er in jedem
Augenblick die Umkehr tun kann — und nicht tut» (S. 30).

Das osteuropéische Judentum ist von Antisemiten physisch ermordet worden, aber sein
Geist, seine Schechina lebt weiter und feiert eine immer neue Auferstehung.

Diese immer neue Auferstehung jiidischen Geistes wird lebendig in dem zweiten Buch
derselben Verfasserin, einer Einfithrung in jiidische Dichtung, die gerade auch vielfach aus
Osteuropa stammt. Sie beschiftigt sich mit drei Themenkreisen, dem Massenmord —
Holocaust — am eigenen Volk, mit der Deutung der alten/neuen Heimat Israel und mit dem
Sammeln. Neu-Auflegen, Neu-Erzihlen der unendlichen Schitze des osteuropéischen
Judentums. Diese Sammlung versucht nicht vollstéindig zu sein, weil die Verfasserin nicht
literaturgeschichtlich an ihre Aufgabe herangeht, sondern die Stimmen gesammelt hat, die
sie erschiitterten, die den «bitter-siisssen Geschmack » einer «neugewonnenen Lebensmitte»
wiederspiegeln (S. 9).

1. Alle schrieben, oft «bis ihnen der Tod den Bleistift aus der Hand riss», in den Gettos,
ja selbst in den Vernichtungslagern. Lingst nicht alles ist erhalten geblieben, aber in
Verstecken — Flaschen, Blechbiichsen — vergraben oder eingemauert sind in den
Jahrzehnten nach dem Holocaust doch erstaunliche Schitze gefunden worden. Das von dem
judischen Historiker E. Ringelblum gesammelte und im Warschauer Getto vergrabene
reichhaltige Material, das erst 1980 von Ruta Sakowska, Jiidisch Historisches Institut
Warschau, herausgegeben wurde, ist wohl das umfassendste Beispiel fur die Beobachtung des
Schreibens und Sammelns selbst noch auf dem Wege ins Gas. Das Ringelblum-Archiv konnte
leider in dem vorliegenden Band noch nicht benutzt werden, weil es erst kiirzlich zugénglich
gemacht wurde und auch noch nicht iibersetzt ist. Elie Wiesel, ein Uberlebender des
Vernichtungslagers Auschwitz, wird als der Dichter und Theologe breit zitiert, der die
«Grenzen des Mysteriums» am eindriicklichsten von allen in Worte fassen kann. Aber auch
Paul Celan, Nelly Sachs und andere werden vorgestellt.

2. «Deutsche Juden aus der deutschen Kultur reissen, heisst, sie geistig toten»
(Blumenfeld). Der Wechsel der Sprache, der Kultur, des Klimas, all das wird am Beispiel
eines jiidischen Jungen Schimon Sachs aus gutbiirgerlicher Berliner Familie berichtet, der als
Kind mit einem Jugendtransport 1939 nach Israel/Palistina kommt und heute dort
Beauftragter fiir das gesamte Sonderschulwesen ist. (Chasya Pinkus: « Von den vier Enden
der Erde»). Abschliessend werden eine ganze Reihe israelischer Autoren vorgestellt, die bei
uns leider meist zu wenig bekannt sind. Neugier und Lust zum Lesen judischer Literatur
werden durch die kleinen Kostproben immer neu geweckt.

181



3. Was oft nur miindlich tiberliefert wurde, muss nun um so dringender gesammelt,
aufgelegt und neu erzihlt werden, nachdem das osteuropiische Judentum — im Mittelalter
aus Deutschland vertriecben — von Deutschen endgiiltig ausgerottet wurde. Im Jahre 1965
wurde eine Sammlung neu aufgelegt « Der Born Judas», (Insel Verlag), die schon 1916 zum
ersten Mal erschien und die einen unendlichen Schatz von jiildischen Mirchen und Legenden
enthilt. Klassiker wie «Fischke der Krumme, «Das Haus in der Karpfengasse» oder eine
Sammlung «Es lehrten unsere Meister...» werden kurz vorgestellt. Alle Autoren und Titel
werden in den Anmerkungen nachgewiesen, so dass der Leser sie leicht bestellen kann.

Lehrer oder Pfarrer, aber natiirlich auch andere, kdonnen aus diesen beiden kleinen
Bénden fiir ihre theologische und padagogische Arbeit unendlich viele Anregungen, grossen
Gewinn entnehmen.

Franz von Hammerstein.

Elie Rothschild, KONIG DAVIDS KINDER. Eine Heimkehrchronik der Juden. Verlag
von Hase und Kohler, Mainz, 19812, 14.80 DM.

Innerhalb der Christenheit — und weit dariiber hinaus — gilt es als ausgemacht, dass das
jiidische Volk nach der Zerstorung des Tempels von Jerusalem (70 n. Chr.) oder nach dem
Bar-Kochba-Aufstand (132-135 n. Chr.) aus seinem Heimatland Erez Israel (Land Israel)
vollstindig vertrieben wurde, und dass eine Riickwanderung dorthin erst im Zusammenhang
mit dem politischen Zionismus und seinen unmittelbaren Vorlidufern im 19. und 20.
Jahrhundert erfolgt sei. Diese unsinnige und falsche Behauptung wird durch dieses
wissenschaftlich fundierte und anschaulich geschriebene Buch Liigen gestraft, und dadurch
fallen auch alle Aussagen einer Zweckpropagande, die auch unter uns umlaufen, in nichts
zusammen, wie z.B. folgende These: «Anspriiche der Juden auf historische und religiose
Bindungen mit Palistina sind unvereinbar mit den geschichtlichen Tatsachen...» (Artikel 20
des Palistinensischen Nationalabkommens.)

Vir. widerlegt diese Verdrehung des geschichtlichen Ablaufs, indem er dreierlei
herausstellt :

1. Zu allen Zeiten hat es in Erez Israel (Paldstina) eine jidische Prisenz gegeben.

2. Juden sind zu allen Zeiten aus der Diaspora nach Israel eingewandert, um dort zu
leben, soweit das angesichts der politischen Verhiltnisse moglich war; sie haben dazu
dauernd ihre jiidischen Glaubens- und Volksgenossen aufgefordert.

3. Es bestanden immer wieder Bestrebungen des jiidischen Volkes, in diesem ihrem
Heimatland seine Souverénitét zuriickzugewinnen.

1. Schon die Bezeichnung «Paléstina» (laieinische Form fiir das Land der Philister), die
Kaiser Hadrian nach der Niederwerfung des Bar Kochba-Aufstandes im Jahre 135 ver-
fiigte, sollte schon durch diesen Ausdruck den Anspruch der Juden auf dieses Land
streichen und die Priasenz der Juden vergessen machen (S. 11). Aber die dichte Besiedlung
dieses Landes durch Juden iiber ein halbes Jahrtausend, hauptsichlich in Galilda (S. 12),
zeigt, dass das jildische Volk nicht daran dachte, seine Heimat aufzugeben und zu rdumen.
Im 4. Jahrhundert berichtet z.B. der Kirchenhistoriker Eusebius, Bischof von Caesarea, dass
in Palidstina 10 Dorfer ausschliesslich von Juden bewohnt wiirden (S. 30), und ein wenig
spiater — im 5. Jahrhundert — bemerkt der Kirchenvater Hieronymus im Blick auf die
Bevolkerung des heiligen Landes voller Bitterkeit : «... Das Volk der Juden vermehrt sich bis
heute wie Ungeziefer» (S. 32). Sein Zeitgenosse, der in Nordafrika wirkenden Kirchenvater
Augustin, driickt dies gelassener aus: «Die Juden wohnen in den Stddten Kanaans und

182



Werden dort immer wohnen bleiben» (S. 32). Zwei Jahrhunderte spiter (614) beteiligten sich
die Juden Paldstinas mit einer Streitmacht von zwanzigtausend Mann an dem militérischen
Einfall der Perser gegen die byzantinischen Truppen; daraus wird der Schluss gezogen, dass
damals zweihunderttausend Juden in ihrer Heimat lebten (S. 33).

Die Zahl der jiidischen Bevolkerung in diesem Land nahm je nach den herrschenden
Politischen Verhiltnissen zu oder ab. Man weiss im 10. Jahrhundert von jiidischen
Gemeinden in Hebron, Askalon, Jerusalem und Gaza (S. 38). Auch im 11. Jahrhundert ist
€ine jidische Gemeinde in Jerusalem nachzuweisen; ihre Glieder wurden nach der
Eroberung dieser Stadt durch die Kreuzfahrer (1099) in ihren Synagogen verbrannt (S. 40).
Der jidische Weltreisende Benjamin von Tudela trifft in Paldstina im 12. Jahrhundert iiberall
auf jiidische Gemeinden (S. 45). Auch christliche Pilger berichten immer wieder, zum Teil in
tiefer Entriistung, von dem Vorhandensein von Juden, etwa in Jerusalem, wie z.B. Pater Fabri
aus Ulm im Jahre 1498 (S. 68). Dabei entbehrt es nicht einer gewissen Pikanterie, wenn ein
andere christlicher Pilger, etwa um die gleiche Zeit, potenziellen Wallfahrern in dieses Land
folgenden Rat gibt: «Und beachten Sie wohl: Die Juden werden Sie weit zuverldssiger
bedienen als irgendwer sonst in dieser heidnischen Umgebung» (S. 69).

Diese Hinweise mogen geniigen. Sie zeigen, dass Juden immer in einer sich dndernden
Zah| mit verschiedenen Schwerpunkten ihre Heimat bewohnten. Das Land Israel war nie
ohne jiidische Bevolkerung.

2. Einzelne Juden und ganze Gruppen sind wiahrend aller Jahrhunderte immer wieder
aus der Fremde in ihre Heimat gezogen. Der berithmte Dichter Juda Halevi, (der in Spanien
Wohnte), gibt seine angesehene Stellung dort auf, um in die Heimat nach Israel aufzu-
brechen. Seiner Sehnsucht nach Zion verlieh er ergreifenden Ausdruck, und solche
Gedanken haben auch andere Juden geleitet. Er schreibt: « Mein Herz im Osten, mein Leib
am westlichsten Rand... Spreu meinem Aug’ alles Gut spanischen Bodens, indes Gold
Meinem Auge der Staub, drauf das Heiligtum stand» (S. 43). Auch der beriihmte geistige
Fiihrer des Judentums im Mittelalter, der Philosoph und Arzt Moses Maimonides, brach
‘nach Israel auf, und liegt in Tiberias begraben (S. 48). Ein berithmter Lehrer des Judentums
In Deutschland, Meir von Rothenburg, wurde in Italien verhaftet, als er sich auf dem Weg
Nach Israel befand und starb im Gefiéingnis (S. 50) ; zuvor hatte er auf die Anfrage eines Juden
Cntschieden: «Du fragst, ob ein Vater seinen Sohn hindern kann, nach Erez Israel
duszuwandern. Da es eine Mizwa (religiose Pflicht) ist, nach Erez Israel zu ziehen, soll der
Sohn dem Vater nicht gehorchen. Denn die Ehrung Gottes geht vor» (S. 50). Sogar genaue
Reiserouten werden angegeben, und immer wieder wird der ermunternde Ruf laut, wie etwa
Von Rabbiner Zorfati (1480) : «Seid also nicht trige und sdumet nicht! Man atmet hier viel
leichter als in Deutschland und seinen Nachbarkindern. Macht euch auf den Weg, und erbet
das euch von Gott verheissene Land» (S. 57).

Ein wichtiges Datum ist in diesem Zusammenhang die Eroberung des jiidischen
Heimatlandes durch die Tirken im Jahre 1517: die Einwanderung nahm von diesem
Zeitpunkt an stark zu, doch schon von Beginn des 17. Jahrhunderts an wurden die Lebens-
Pedingungen dort fiir jedermann, auch fiir die Juden, fast unertréglich. Trotzdem trafen dort
Immer wieder Juden ein. Ein wichtiger Wendepunkt erfolgt durch die seither grosste, zu
Beginn 1500 Teilnehmer zdhlende Gruppe des Jehuda Chassid (1700) aus Grodno; denn
Seither ist die Einwanderungsbewegung des jidischen Volkes nach Israel nicht wieder
abgerissen (S. 127). Ein Schiiler dieses Jehuda Chassid schrieb nach Hause einen bewegenden
Brief iiber die schlechten Lebensbedingungen in der Heimat, schliesst dann aber so ab:
«Dennoch ist es kostlich, in Erez Israel zu leben» (S. 128). Schon vorher hatte der aus
Frankfurt am Main im Jahre 1622 eingewanderte Jesaja Horwitz erklirt : « Alle Juden miissen
Israel lieben und dorthin gehen ; Gott erwihlte sie und auch das Land» (S. 117).

183



3. Die jiidische Bevolkerung in diesem Lande konnte die oft schrecklichen Verhiltnisse
nicht dndern, weil sie wihrend dieser ganzen Zeitspanne politisch anderen Méchten und
Gewalten unterworfen blieben. Doch hat es wihrend dieser langen Geschichte jiidischer
Prisenz in der Heimat drei ernsthafte Versuche gegeben, die Souverinitit des jiidischen
Volkes in diesem Lande wiederherzustellen (S. 87). Es war dies einmal das Angebot des
Kaisers Julian (4. Jahrhundert), ihnen politische Autonomie zu verleihen (S. 31f.); dies kam
wegen des frilhen Todes des Kaisers nicht zur Ausfithrung. Dann war es die jiidische
Beteiligung an dem schon erwihnten Krieg gegen Byzanz auf der Seite der Perser (614);
doch waren die Juden nicht stark genug, den Persern zum volligen Sieg zu verhelfen (S. 87).
Schliesslich ist auch hier der Versuch des Joseph Nassi im 16. Jahrhundert zu nennen, def
sich durch Sultan Suleiman ein Dekret ausstellen liess, das ihn zum Regenten von Tiberia$
und sieben benachbarten Orten machte (S. 87f.). Dieses Projekt drang trotz eines grossen
Widerhalls in der Diaspora nicht durch, weil Joseph Nassi wegen vieler gegen ihn gerichteter
Intrigen am Hofe von Konstantinopel bleiben musste und sich der Durchsetzung dieses
kithnen Planes nicht mit der nétigen Energie widmen konnte (S. 99).

Aus diesem mit Liebe und Sachkenntnis sehr lebendig geschriebenen Buch wird
deutlich, dass die Orientierung nach Zion (S. 34) das jiidische Volk immer geleitet und
begleitet hat und dass ohne diese in allen Jahrhunderten des Exils durchgehaltene Beziehung
zu Erez Israel der moderne Zionismus iiberhaupt nicht denkbar wire. Dieses Buch miisste
zur Pflichtlektiire aller derjenigen gemacht werden, die — vor allem auch in der Kirche — in
irgend einer Weise mit Unterricht und Weiterbildung zu tun haben.

Rudolf Pfisterer.

Francis Rosenstiel, Shlomo Giora Shoham, DER SIEG DES OPFERS, Judische Anfragen.
Klett — Cotta Verlag, Stuttgart 1980, 150 Seiten, 22.— DM.

Zwei judische Juristen, ein Européer und ein Israeli, fragen uns Deutsche, Englédnder
oder Amerikaner (das Buch ist aus dem Englischen iibersetzt), ihre jiidischen Mitmenschen
in der Diaspora (Zerstreuung), fragen vielleicht auch sich selbst, aber vor allem di¢
«moralisch indifferenten» Europider und insbesondere die Christen unter ihnen, weil nach_
Meinung der Verfasser der Kern des religiosen Antisemitismus in der Kreuzigung Christ!
liegt, — sie fragen nach dem Sinn der Existenz Israels, der Juden in aller Welt, aber vor allem
des Staates Israel. Wir Christen, die wir zu lange jiidische Fragen, jiidische Identitit iberhort
haben, sollten die wachsende Zahl solch jiidischer Fragen — nicht Forderungen, nicht
Gewissheiten — sondern wirklich Fragen, ernst nehmen, sorgfiltig horen und vielleicht
beantworten.

Das Buch schligt einen grossen Bogen von der Frage nach der Erwihlung und Einzig-
artigkeit Israels «durch Ausloschung und Martyrium» iiber Antisemitismus, Verfolgung,
Assimilation als Verfithrung, als Vergessenwerden, als Euthanasie, geistlicher Mord, ein€
Form von Holocaust, bis zu den Fragen, Uberlebensfragen, des Staates Israel.

Die Fragen erfolgen zum Teil in Form von Interviews, Gesprichen mit Biirgern in
Oberammergau, mit am Dialog engagierten Kirchenfithrern, mit einem prominenten
Palistinenser, mit einem Vertreter der israelischen Friedensbewegung, Gesprichen, die dem
Buch Lebendigkeit, Schirfe verleihen. Ein tiefes Misstrauen, fast Resignation, ist der
Grundtenor aller Uberlegungen, weil alle Christen und Humanisten nur an den Symptomen
kurieren, die ihnen zugrunde liegenden Vorginge, den entscheidenden Punkt, ausser acht
lassen (S. 59): «Kein noch so hohes Mass an religidser Liberalitit, ... Humanismus hat den
Juden dem Nichtjuden im geringsten ndher gebracht.»

184



Als nichtjiidischer européischer Leser des Buches fithlt man sich zur kritischen Sicht
Veranlasst, wenn alle Bemithungen um ein neues christlich-jiidisches Verhéltnis abgetan
werden, Europa sei dem «jiidischen Problem» gegeniiber «ziemlich gleichgiiltig geworden»
'(S- 76). Fir diese These gibt es erschreckend viele Beispiele, Belege, aber es gibt doch auch
In Frankreich, England oder Deutschland, in der katholischen und den evangelischen
Kirchen Bemiihungen, der judisch-christlichen Problematik wirklich auf den Grund zu
gehen. Aber Juden miissen wohl nach tausendjihrigen negativen Erfahrungen noch lange
misstrauisch bleiben.

Araber und die dritte Welt haben die neue Verfolgerrolle iibernommen (S. 76). Immer
_Wieder tauchen Beispiele fiir die antizionistische Einstellung der Vereinten Nationen und
threr Mitgliedsstaaten auf, die wie die Neue Linke in Europa schlicht antisemitisch genannt
Wwerden (S. 64 u.0.). — Aus all dem werden zwei Konsequenzen gezogen: «... die absolute
NOtwendigkeit fiir jeden Juden, alle verschiitteten und vergessenen Teile seines Judeseins zu
entdecken oder wiederzuentdecken und danach zu leben.» (S. 138). Hiermit verbunden ist
fiir die Verfasser der «Sieg der kiimpferischen Elemente iiber die passive Bereitschaft, Opfer
Zu werden» (S. 138). Diese Art Judentum ist fiir viele unter uns sicher noch ungewohnt, aber
die Verfasser dieses Buches vertreten sie mit grosser Tiefe und Uberzeugungskraft, ohne
dass andere Opfer — etwa die Palistinenser — nicht voll ernst genommen werden.

Der christlich-jidische Dialog — von den Verfassern als Dialektik bezeichnet —
(vielleicht ein Problem der Ubersetzung) — wird deshalb als «eine todliche Umarmung»
genannt (S. 69ff.), weil zwar nicht mehr missioniert wird, aber doch immer mindestens
eine «Synthese in der Form eines christlichen Judentums» erwartet wird, «keine Unter-
werfung mehr, sondern Verschmelzung». Auch diese wird als fiir das Judentum toddlich
empfunden. Die Verfasser sehen den christlich-jiidischen Dialog in engem Zusammenhang
mit dem dialektischen Sozialismus, dem urspriinglich in Osteuropa viele Juden folgtén, der
aber den Antisemitismus trotz aller gegenteiligen Beteuerungen nie iilberwand. Das beweist,
dass «Judensein weniger mit Nationalitit, Religion oder Abstammung zu tun hat als mit
Erwihltsein und Einzigartigkeit, also mit einem Geheimnis, in das niemand bisher auch nur
ein Stiick weit eingedrungen ist» (S. 75). Mir scheint, dass man Christen und Sozialisten doch
nicht so einfach in einen Topf tun kann. Einige Christen wissen um dieses Geheimnis, das
allerdings auch fiir sie wirklich Geheimnis bleibt, Geheimnis von der Zusammengehorigkeit,
aber auch dem Getrenntsein von Christen und Juden.

Fiir den Konflikt mit den Paldstinensern sehen die Verfasser keinen Ausweg. Die Opfer
des Antisemitismus, des Holocaust, miissen andere unterdriicken, um zu iiberleben.» ... das
Nach aussen starke und méchtige Opfer wird eine leichte Beute seines Gewissens» (S. 109).
Allerdings wird der Friedensvertrag zwischen Israel und Aegypten als ein «Silberstreifen
am dunklen Horizont» gesehen, der als Israels einzige Uberlebenschance am Ostufer des
Mittelmeers bezeichnet wird.

Franz von Hammerstein.

Joseph Weill, OBERRABBINER ERNEST WEILL, 1865-1947. Ein Sucher nach ewiger
Wabhrheit. Judaica, Bd. 5. Darmstadt: Darmstidter Blatter, 1981, 226 S.

Dass dieses Buch, dessen franzosisches Original 1975 erschienen ist, nun auch dem deutsch-
Sprachigen Leser vorliegt, zeigt einen positiven Aspekt der elsidssischen Problematik. Ernest
Weill kam im franzésischen Elsass zur Welt, studierte und wirkte zunichst im deutschen,
dann wieder im franzosischen, litt unter dem deutschen und starb in der geliebten
franzosischen Heimat. Aber welches auch immer seine Umgangssprache zu sein hatte,

185



beheimatet war er im Judentum, in diesem Hause suchte er — humanistisch gebildet und
akademisch geschult — das Absolute: Die moralische Vollkommenheit des Gottesdieners,
der fiir die Menschen da ist.

Neben dieser jiudischen Spiritualitit (die im vorliegenden Buch sehr eingehend
dargestellt wird) wird den Leser dieser Blitter interessieren, wie sich das Verhiltnis zwischen
Juden und Christen auf dem flachen Land und in den Stidten gestaltete, wie der Jude
Freund, Helfer und Vertrauensperson, handkehrum Gegenstand wiister Ausschreitungen
war ; besonderes Interesse konnte die Soziologie der kleinen Stadt Buchsweiler finden. Die
an eindriicklichen Erinnerungen reiche Biographie erreicht einen Hohepunkt mit dem
Besuch des vierzigjahrigen Aimé Palliére bei Ernest Weill, der den grossen Sucher an der
Schwelle der Konversion zum Judentum seiner Heimat zuriickzugeben wusste.

Das Buch ist ein bewegendes Denkmal der Pietit, das dank seiner ausfithrlichen
Erklarungen auch dem Nichtjuden wertvolle Einblicke zu geben vermag.

S. Lauer.

Elie Wiesel, WAS DIE TORE DES HIMMELS OFFNET. Geschichten chassidischer
Meister. Mit einem Vorwort von Salcia Landmann und einem Nachwort von Jakob J.
Petuchowski. Verlag Herder, Freiburg i. Br. 1981. 139 S.

In ihrem Vorwort weist Salcia Landmann erneut darauf hin, dass das von Martin Buber
gezeichnete Bild des Chassidismus, durch das dem westeuropéischen Leserpublikum diese
grosse jiidische Erweckungsbewegung erschlossen wurde, korrekturbediirftig ist. Deshalb ist
auch jede Neuerscheinung, die eine solche Korrektur vornimmt, zu begriissen und man kann
gewiss noch lange nicht von einer Inflation auf diesem Sektor sprechen. Elie Wiesel, der
selbst aus einem chassidischen Milieu stammt und dessen Erzihlerkunst ihm mit Recht einen
guten Namen unter den Schriftstellern der Nachkriegszeit sichert, ist gewiss der geeignete
Mann, uns im Blick auf den Chassidismus Informationen aus erster Hand zu liefern.

Er tut es, indem er uns einige grosse Gestalten von Zaddikim, von chassidischen
Fithrerpersonlichkeiten, vorstellt: Rabbi Pinchas von Koretz, der es aus tiefer Bescheidenheit
abgelehnt hat, eine filhrende Rolle zu iibernehmen; R. Baruch von Miedzyborz, der Enkel
des Baal Schem, von dem S. Dubnow in seiner Geschichte des Chassidismus ein wenig
anziehendes Bild gezeichnet hat und dessen «Ehrenrettung» E. W. hier in gewissem Sinne
unternimmt ; R. Jakov-Jizchak, der « Seher» von Lublin, eine Schliisselfigur der Erwartungen,
die manche Zaddikim in die napoleonische Zeit setzten und die Buber in seinem Roman Gog
und Magog geschildert hat; R. Naphtali von Ropschitz, das verbindende und vermittelnde
Element zwischen den «Grossen» seiner Generation, die sich teilweise mit Neid und
Missgunst gegeniiberstanden.

Dass man die chassidischen Meister familiir « Rebbe» statt « Rabbi» nennt und sie auf
diese Weise auch vom «offiziellen» Rabbinat unterscheidet, ist bekannt. Doch ist es
uniiblich, sie in der Literatur so zu bezeichnen. R. Jochanan (nicht Jochanaan: S. 23) b.
Sakkai, den hochberithmten Griinder der Schule von Jabne, nach 70 unserer Zeitrechnung,
der in der rabbinischen Tradition Anrecht auf den Ehrentitel Rabban hat, «Reb» zu nennen,
ist einfach abwegig.

Es ist vollig in Ordnung, dass die polnischen Ortsnamen in ihrer jiddischen Form
wiedergegeben werden, denn in dieser Version kennt man sie aus den chassidischen
Geschichten. Warum dann aber gerade fiir Migdzyborz die komplizierte polnische Schreib-
weise festhalten (statt Meschbisch) ?

186



Die Frage einer mdéglichen Transkription des Hebréischen ist wohl nicht zu losen und
wir wollen sie daher ausklammern, ebenso wie den Wechsel zwischen aschkenasischer und
sefardischer Aussprache. Doch wenn man — sehr richtig — Zaddik mit zwei d schreibt,
Warum dann Tikun statt Tikkun?

Das dem Band beigegebene Glossar hebriischer Ausdriicke und die Zeittafel sind
niitzliche Hilfsmittel. K. H.

Lew Kopelew, TROSTE MEINE TRAUER. Autobiographie 1947-1954. Hoffmann u. Campe
Verlag, Haburg 1981, 411 S.

In diesem Buch beschreibt der seit nunmehr bald zwei Jahren in der Bundesrepublik
lebende sowjetische Dissident jiidischer Herkunft L. K. die Erfahrungen der von ihm in
einem Sondergefidngnis, der «Scharaschka» von Marfino, verbrachten Jahre zwischen 1947
und 1954. Dank seiner umfassenden Sprachkenntnisse war er dort vor allem als Ubersetzer
technischer Fachbiicher titig und wurde auch bei den Versuchen zur Konstruktion eines
abhorsicheren Telephons eingesetzt.

K. rekonstituiert die in dem Sonderlager herrschende Atmosphire, die Probleme,
welche die Zusammenarbeit zwischen Hiftlingen und freien Mitarbeitern mit sich brachte,
doch rdumt er auch den mit Mithéftlingen gefithrten ideologischen Gesprichen einen breiten
Raum ein.

Nach und nach bricht auch sein Glaube an den Sowjetstaat und sein System, den er sich
trotz aller bitteren Erfahrungen bewahrt hatte, zusammen. L. K. schreibt in diesem
Zusammenhang (S. 389):

In neuneinhalb Haftjahren erfuhr ich nicht weniger, vielleicht sogar mehr als in den
Jahren an der Front. Neue Erfahrung gebar neue Gedanken und schwere, oft unlosliche
Zweifel. Doch ich glaubte fest, wollte glauben, dass die grausame Schlechtigkeit und die
stumpfsinnige Seelenlosigkeit unseres Staatssicherheitsdienstes, der Staatsanwilte,
Richter, Gefidngnis- und Lagerbiirokraten, wie auch die gesamte schédndliche Liigerei
unserer Presse und unserer offizidsen Literatur nur naturwidrige, ungesetzliche Ent-
artungen gewesen seien.

Und dann weiter (S. 393):

Erst allméhlich begann ich zu verstehen, dass ich unbedingt die Grundlagen meiner
Anschauungen von Welt und Menschen, von historischen Gesetzen, vom Verhiltnis
zwischen Sein und Bewusstsein, von Politik und Moral revidieren musste.

Ein interessantes, objektiv geschriebenes Buch, das einen tiefén Einblick in die wahre
Natur des Sowjetsystems gewéhrt und damit ein echtes Zeitdokument darstelit.

K. H.

ELIAS CANETTI, DIE FACKEL IM OHR. Lebensgeschichte 1921-1931. Carl Hanser
Verlag, Miinchen 1980. 408 S.

Diese autobiographische Erzéhlung ist, chronologisch gesehen, die Fortsetzung des 1978
bereits in der 4. Auflage erschienenen Buches von E. C., Die gerettete Zunge.

Der aus einer jiidisch-spaniolischen Familie in Rustschuk stammende Vf. schildert darin

die hauptsichlichen Etappen seiner Studienzeit: den Mittelschulbesuch in Frankfurt a.M.,
sein Chemiestudium in Wien und seine Kontakte mit dem Berliner Kiinstler- und Literaten-
milieu. Viele Szenen dieser teilweise sehr bewegten und auch schillernden «Nachkriegszeit»

187



gewinnen darin ein besonderes Relief, wie z.B. der Wiener Arbeiteraufstand im Jahre 1927
mit dem Brand des Justizpalastes, den C. miterlebt hat. Doch ist das alles im wesentlichen
nur der Hintergrund fiir seine schriftstellerische Entwicklung, die in ganz besonderer Weise
unter dem Einfluss von Karl Kraus, dem Herausgeber der Zeitschrift Die Fackel steht,
wovon sich auch der Titel des Buches herleitet.

Die jiidische Herkunft des V1.’s ist stets gegenwirtig, so auch in seiner ersten Erfahrung
mit den Nationalsozialisten im chemischen Labor der Universitit Wien, doch ist sie nur ein
Baustein unter anderen.

Besonders hervorzuheben ist das schone, gepflegte Deutsch C.’s, eine Erscheinung, die
heute, im Zeitalter der allgemeinen Sprachverwilderung, zu einer Raritit geworden ist.

K. H.

EINGEGANGENE ZEITSCHRIFTEN

Von M. Cunz u. B. Feininger

ZEITSCHRIFT FUR RELIGIONS- UND GEISTESGESCHICHTE, Kéln XXXI1/3 (1980)

Mutius, H.-G. von Ein Beitrag zur polemischen jiidischen Auslegung des NT im Mittelalter
(232-240).

ZEITSCHRIFT FUR RELIGIONS- UND GEISTESGESCHICHTE, Koln XXXI1/4 {1980)

In memoriam Hans-Joachim Schoeps, mit Beitragen von K. Topner, H. Schallenberger,
Sch. Ben-Chorin, F. W. Kantzenbach, H. J. Klimkeit, W. Helwig, H. J. Schoeps (+.

THE JEWISH QUARTERLY REVIEW, Leiden LXXI/3 (1981)

Greenspoon, L. Ars Scribendi: Max Margolis’ Paper «Preparing Scribe’s Copy in the Age
of Manuscripts» (133-150).

Sheynin, H. Y. Genizah Fragments of an unknown Arabic-Castilian Glossary (151-166).

Tsumura, D. T. Twofold Image of Wine in Psalm 46:4-5 (167-175).

Waldman. N. H. The Wealth of Mountain and Sea: The Background of a Biblical Image
(176-180).

Katsh, A.J. A Genizah Fragment of Talmud Yerushalmi in the Antonin Collection of the
Saltykovshchedrin Library in Leningrad (181-184).

THE JEWISH QUARTERLY REVIEW, Leiden, LXX1/4 (1981)

B. Halperin, Amaru, Land Theology in Josephus’ Jewish Antiquities (201-229).

N. J. Cohen, Border Areas and the Roman Burgus in Early Rabbinic Sources (230-238).

D. S. Katz, Edmund Gayton's Anti-Jewish Poem adressed to Measseh Ben Israel, 1656
(239-250).

188



	Rezensionen

