Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 37 (1981)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

Unter diesem Titel verdffentlicht die Redaktion der JUDAICA Berichte und Dokumente
zu aktuellen Anldissen, die fiir die christlich-jiidische Zusammenarbeit von Interesse sind. Sie
fiihrt damit wieder eine Rubrik ein, die bis zum Jahrgang 1968 die Bezeichnung « Notizen zum
Zeitgeschehen» trug und dann aus Platzgriinden wegfallen musste. (Red.)

Arbeitsgemeinschaft Juden und Christen
beim Deutschen Evangelischen Kirchentag in Hamburg vom 17.-21. Juni 1981

Dieser bisher grosste Kirchentag — iiber 120.000 Dauerteilnehmer — war vor allem
gepriigt von der Friedensbewegung, die wegen der wachsenden Kriegsgefahr in den Bibel-
arbeiten, wihrend der Vortrige und Diskussionen und auch auf dem Markt der Moglich-
keiten brennende Fragen stellte. Frieden war nicht das einzige, aber das brennendste Thema
dieses Kirchentages.

Die Arbeitsgemeinschaft Juden und Christen war deshalb weniger im Blickfeld als auf
dem Niirnberger Kirchentag vor zwei Jahren, aber sie hatte doch sowohl in Halle 4 fiir ihre
Veranstaltungen regelméssig mehrere tausend Teilnehmer und im Gemeindezentrum der
Evangelisch-Reformierten Kirche ebenfalls intensiv mitarbeitende Gruppen von immer
mehreren hundert Menschen, hier und dort auch viel Jugend, die den ganzen Kirchentag
priagte. — Folgende Schwerpunkte oder Hohepunkte verdienen eine besondere Wiirdigung :

1. Ein christlich-jiildischer Erdffnungsgottesdienst und jiidisch-christliche dialogische
Bibelarbeiten waren das Kernstiick der Begegnung. Man wagte sich auch wieder an Texte
aus dem Neuen Testament, wie Matthdus 16,13-23 (Pnina Nave-Levinson und Eberhard
Bethge) oder 2. Korinther 4,6-12 (Edna Brocke und Gerhard Bauer), weil natiirlich etwa das
Messias-Bekenntnis des Petrus an den jiidischen Gesprichspartner eine fiir uns Christen
zentrale Frage stellt. Im Zusammenhang mit diesem Text wurde dann auch iiber die
christliche «Absolutheitspeitsche» gesprochen. Christen liessen sich von Juden in Frage
stellen und versuchten ihren Glauben so darzustellen, dass er weder den Juden gefihrdet, wie
das so oft in der Geschichte war, noch ihn missachtet.

2. Das was auch das Thema von zwei grossen Vortrigen : «Bist du, der da kommen soll ?
Jesus — Messias Israels ?» (Peter von der Osten-Sacken) und « Was haltet ihr von Christus ?
Jesus zwischen Juden und Christen» (Friedrich Wilhelm Marquardt), aus neutestamentlicher
und systematischer Sicht. Von der Osten schliesst seine neutestamentlichen Uberlegungen
mit den Worten: «Dass Juden und Christen Jesus jeweils anders sehen, gerade so, in der
Verschiedenheit, ihn jedoch je ein Stiick weit authentisch erfassen — auf diese ... Moglich-
keit sollten wir uns viel stirker als bisher einlassen». Marquardt endete mit der Frage : «Ob
er der Messias wirklich ist ? Das bleibe noch offen zwischen den Juden und uns — so offen
wie alles, was er selbst erweisen muss. Er selbst besteht auf dieser Offenheit mit seiner an uns
gerichteten Frage : Was diinket euch um Christus ?»

Wie stark wir unseren eigenen christlichen Glauben iiberpriifen miissen, wurde auch
deutlich in dem Vortrag von Rolf Rendtorff «Das Scheitern des Christentums — Auschwitz
als Glaubenskrise » nun nicht der Juden, sondern Glaubenskrise der Christenheit mindestens
in Deutschland wegen Versagens gegeniiber den Judenverfolgungen. Das war und ist nicht

166



nur eine Frage der Angst vor eigener Verfolgung oder Diffamierung, oder Gleichgiiltigkeit,
sondern hat tiefe Wurzeln im Glaubensverstdndnis, in der Theologie. Christen waren und
sind nach Rendtorff zu staatstreu einerseits und zu antijiidisch andererseits. Allerdings
behaupten einige Christen und sogar Bischofe in Deutschland noch immer, dass «der neu-
testamentliche Antijudaismus auch fir uns christlich-theologisch essentiell sei, d.h. zum
Wesen unseres christlichen Glaubens gehore ». Das ist die Krise, in die das Christentum nach
Auschwitz geraten ist, die von vielen leider noch immer geleugnet wird.

3. Auf dem Hintergrund dieser Referate mit jeweils ausfiihrlichen Diskussionen und
Albert Friedlanders Beitrag «Jiidisches Leben nach Auschwitz» fand ein Podiumsgesprich
«Christlicher Absolutheitsanspruch und Judenmission» (Niemand kommt zum Vater denn
durch mich) statt. Friedlinder kommt zu «einer letzten und ersten Einsicht: Wir miissen
einander lieben. Wie k & nnen wir den anderen lieben, wenn wir nicht wissen, wie und warum
er leidet ?» Das Gesprich iiber die Judenmission gipfelte in der Erkenntnis, dass nicht wir das
Subjekt der Mission sind, sondern Gott allein und dass « Umkehr zu Israel» sein Auftrag an
uns ist. Der falsche Absolutheitsanspruch des Christentums wurde zuriickgefiihrt auf «ein
absolutes Glaubensbekenntnis» zum Juden Jesus (Arnulf Baumann). Die Frage war dann, ob
Bekenntnisse auf Ausschliesslichkeit angelegt sind ? Wir konnen es Gott iiberlassen, «was er
aus dem Zeugnis von Juden und Christen macht» (Baumann).

4. Ein wesentlicher Bestandteil der Arbeit waren Grundkurse iiber die « Entstehung des
Christentums aus dem Judentum» (Dietrich Goldschmidt und Schalom Ben-Chorin) und
«Christentum gegen Judentum — Wege in der Geschichte» (Ernst Ludwig Ehrlich und
Ulrike Berger), in denen grundlegendes Wissen iiber das Judentum sowie vor allem iiber das
tragische Auseinander- und Gegeneinandergehen von Juden und Christen vermittelt wurde.
Diese Grundkurse wurden erginzt durch ein Seminar iiber «das Judentum im evangelischen
Religionsunterricht heute», das von Heinz Kremers vorbereitet wurde und ausserordentlich
anschaulich die Defizite, aber auch die konstruktiven Moglichkeiten eines interessanten
Unterrichts iiber das Judentum aufzeigten. Durch eine Ausstellung, durch die Angriffe der
Neo-Nazis auf das Judentum, aber auch durch die biblischen Komics der Bibelwerke mit
ihren antisemitischen Untertonen, wurde dieses Seminar besonders aktuell.

Die Grundkurse wurden eingeleitet von Dietrich Goldschmidt, der die 20jéhrige
Geschichte der Arbeitsgemeinschaft Juden und Christen nachzeichnete. Zwanzig Jahre nach
dem Berliner Kirchentag und vierzig Jahre nach der verhiingnisvollen « Wannseekonferenz»,
auf der die Vernichtung des europédischen Judentums beschlossen wurde, sind wir immer
noch am Anfang der Zusammenarbeit und der Erkenntnis iiber die Wurzeln des Ubels.
Albert Friedlidnder zitierte im Hinblick auf die jiidisch-christliche Arbeit Gottfried Benn:

«Durch jede Stunde, durch jedes Wort
blutet die Wunde der Schopfung fort.
Fratze der Glaube, Fratze das Glick,
leer kommt die Taube des Noah zuriick»

und fuhr dann fort: « Aber Noahs Schiff reist weiter. Die Furcht ist Passagier geworden —
aber auch die Hoffnung. Die Hoffnung und der Glaube sind nicht bequem, aber beide
bestehen».

5. Zwei Podiumsgespriche riefen den Kirchentagsgésten die brennenden politischen
Probleme und Aufgaben ins Gedédchtnis, denen wir nicht ausweichen diirfen: «Rechts-
extremismus : Vergangenheit wieder gegenwirtig ?» und «Unsere Verantwortung fiir Israel
— zur Nahostsituation». Antisemitismus ohne Juden, weil die Neo-Nazis meist keinen
einzigen Juden kennen. Die Schindung jidischer Friedhofe, perverse Witze iiber Juden,
«Kampf den Judenparteien CDU/CSU, SPD, FDP», und andere schrecklichen Perversionen

167



bis hin zur Geschichtsfilschung von der jiidisch-bolschewistischen Weltgefahr sind wieder
lebendig und stellen insbesondere von arabischer Seite auch den Staat Israel in Frage.

Deshalb kam es withrend des Kirchentages zu einer 6ffentlichen Erkldrung « Zur Gefahr
eines neuen Antisemitismus», in der die Bundesregierung aufgefordert wird, die besonderen
Beziehungen zu Israel «nicht preiszugeben, nichts zu tun, was Israels Sicherheit gefdhrdet
und ihre Beziehungen zu den arabischen Staaten im Sinne des zwischen Agypten und Israel
begonnenen Friedensprozesses zu gestalten». Beziehungen zur PLO miissen an die Be-
dingung gekniipft werden, «dass die PLO die Existenz des Staates Israel anerkennt und alle
terroristischen Akte gegen die israelische Bevdlkerung einstellt». Die Erkldrung endet mit
der Warnung an unser Volk «vor dem Riickfall in den Antisemitismus, der uns selbst
zerstort», Dieser Antisemitismus erstreckt sich nicht nur auf Juden, sondern auf jeden, der
die NS-Ideologie ablehnt.

Eine Gedenkfeier fiir zwanzig jiidische Kinder, die am 20. April 1945 — Hitlers
Geburtstag — kurz vor der Befreiung durch englische Truppen zusammen mit 24
sowjetischen Kriegsgefangenen, mit 2 franzésischen Arzten und 2 hollindischen Pflegern in
einer Schule (Janusz-Korczak-Schule am Bullenhuser Damm, damals Aussenlager des
Konzentrationslagers Neuengamme bei Hamburg) erhingt wurden, war der Hintergrund fiir
die christlich Jiidische Arbeit wihrend des Kirchentages. Diese Kinder im Alter von 5-15
Jahren aus Polen, Italien, Holland, Frankreich und Jugoslawien waren zum Teil mit ihren-
Eltern nach Auschwitz verschleppt und dann zu medizinischen Versuchen nach Neuen-
gamme gebracht worden. Hamburger Kinder wirkten in der Gedenkfeier mit, weil sie sich in
iiberzeugender Weise mit den ermordeten Kindern solidarisierten. Ein Zeichen der
Hoffnung.

Die wichtigen Texte des Kirchentages (Juden und Christen) wurden in der EPD
Dokumentation 31/81 (6 Frankfurt/Main 17, Friedrichstr. 2-6) veroffentlicht. Alle Zitate
dieses Berichtes sind aus dieser Dokumentation.

Franz von Hammerstein.

Erklirung — Der Arbeitsgemeinschaft «Juden und Christen»
beim Deutschen Evangelischen Kirchentag

Zur Gefahr eines neuen Antisemitismus.

Wir sind besorgt dariiber, dass in unserem Lande die Einstellung zum Staat Israel und
zum Judentum sich verschlechtert.

Nach einer Zeit, in der das Entsetzen iiber die nazistische Judenverfolgung Selbstkritik,
Bitte um Vergebung und Wunsch nach einem neuen, besseren Verhiltnis zu den Juden unter
uns und im Staate Israel Zur Folge hatte, mehren sich jetzt die Zeichen des Riickfalls in
Judenfeindschaft. Hinter der Kritik an der israelischen Regierung, die natiirlich ebenso
kritisierbar ist wie die Politik jeder Regierung, wird der alte Antisemitismus sichtbar. Darum
erkldren wir:

1. Es ist Antisemitismus, wenn israelische Politik beurteilt wird ohne Verstindnis fiir
die besondere Lage des Staates Israel: ein Kleinstaat, in 30jidhrigem Kriegszustand,
umgeben von Feinden, die ihm Anerkennung und Frieden verweigern — ein Staat,
dessen Volk eine militdrische Niederlage nicht iiberleben wiirde.

2. Es ist Antisemitismus, wenn Fehlhandlungen der israelischen Regierung einseitig
ohne Beriicksichtigung der Handlungen der Feinde Israels, und schirfer als Fehl-
handlungen anderer Regierungen hervorgehoben und verurteilt werden.

168



3. Es ist Antisemitismus, wenn die bisher von unserer Regierung anerkannten «be-
sonderen Beziehungen» der Bundesrepublik zum Staate Israel, die eine Folge der
von Deutschen und im Namen des deutschen Volkes betriebenen Judenverfolgung
sind, bestritten werden und die Verantwortung deutscher Politik fiir-die Existenz
und Sicherheit geleugnet oder vergessen wird.

Wir fordern die Bundesregierung auf, diese besonderen Beziehungen nicht preiszu-
geben, nichts zu tun, was Israels Sicherheit gefihrdet und ihre Beziehungen zu den
arabischen Staaten im Sinne des zwischen Agypten und Israel begonnenen Friedensprozesses
Zu gestalten.

Wir fordern die Bundesregierung deshalb auf, Beziehungen zur PLO an die Bedingung
zu kniipfen, dass die PLO die Existenz des Staates Israel anerkennt und alle terroristischen
Akte gegen die israelische Bevolkerung einstellt.

Wir warnen unser Volk vor dem Riickfall in den Antisemitismus, der uns selbst zerstort,
Wir fordern insbesondere alle Christen in unserem Lande dazu auf, bei sich selbst und in
ihrer Umgebung gegeniiber judenfeindlichen Einstellungen wachsam zu sein. Judenfeind-
schaft trifft auch den Juden Jesus von Nazareth.

Les relations entre Juifs et Chrétiens aujourd’hui *

Discours du Cardinal Roger Etchegaray, archevéque de Marseille et président de la
Conférence épiscopale francaise, d l'occasion du 40e anniversaire de fondation de I'’Amitié
Judéo-chrétienne de France.

Shalom, Chers Amis. Tout d’abord je suis heureux d’accueillir '’Amitié Judéo-
Chrétienne, comme évéque de cette métropole méditerranéenne, ol est né son premier
président, Henri Marrou. Qu'il me soit permis de saluer M. Paul Teitgen, que I'association
vient, ce matin — c’est tout frais — de porter a sa téte. Les principaux actes de votre vie, cher
M. Teitgen, ont consisté, parfois dans la solitude et toujours dans le risque, jusqu’a Dachau, a
assumer les exigences de croyant et de citoyen qui s'imposaient a vous pour défendre la cause
de 'homme, de tous les hommes. 1l est juste que juifs et chrétiens aient reconnu en vous
l'avocat souhaité des causes qu'ils défendent en commun.

L’Amitié Judéo-Chrétienne a maintenant quarante ans. Elle est née, pendant la guerre,
de ces amitiés qui s'étaient soudées dans le combat. Elle a recu sa premiére impulsion de ces
hommes qui ont voué leur vie entiére a la défense des Juifs. Maintenant, presque tous nous
ont quittés. Je ne cite que quelques noms: Jules Isaac, bien sir; Maurice Vanikoff, le Pére
Braun, le Pére Chaillet, le Pasteur de Pury. L’Amitié Judéo-Chrétienne s’est appuyée sur les
dix résolutions prises a la Conférence de Seelisberg, en 47, pour que change lattitude
séculaire des chrétiens a I'égard des juifs. Cette premiére époque, de 41 a 65, a conduit a la
pPromulgation, dans I'Eglise catholique, du décret de Vatican II: Nostra Aetate. La démarche
mémorable de Jules Isaac aupres de Jean XXIII n’est pas étrangére a I'éclosion de ce texte
Printanier, et I'association doit étre fiére que la note conclusive, remise alors au Pape, était
signée, tout simplement: «Jules Isaac, Président d’honneur (avec Jacques Maritain) de
I'Amitié Judéo-Chrétienne ». Et 'Eglise se souvient aussi que le 28 mai, dans quelques jours a
peine, ce sera le centenaire de la naissance du Cardinal Béa, de celui en qui Jules Isaac, dans
le dédale des visites romaines, trouva, je le cite : «avec joie, un si puissant réconfort».

(*) Publié avec I'autorisation de SENS, Juifs et Chrétiens dans le monde d’aujourd’hui, n® 7 -
1981.

169



La période allant de 65 & 81 a été celle du réveil d’'une mémoire trop souvent
récalcitrante, celle de la sanation d’une mémoire infectée d’erreurs et de préjugés. Elle a ét€
la période de retrouvailles, encore timides et éparses, de questions balbutiantes posées a la
conscience chrétienne par l'existence juive, des orientations pratiques du document
conciliaire. C’est avec émotion que j’ai lu, ces temps-ci, les textes des Eglises d’aprés guerre,
que viennent de rassembler le Pére Bernard Dupuy, Fadiey Lovsky et Sceur Marie-Thérese
Hoch. Un tel livre témoigne du sursaut spirituel et théologique qu’a provoqué dans les Eglises
I'Holocauste dont elles se sentaient quelque peu complices (1).

La fragilité de notre acquis, face au nihilisme moderne.

Aujourd’hui, s'ouvre une nouvelle époque qui exigera de nous peut-étre une nouvelle
charte de Seelisberg, actualisée mais surtout plus audacieuse encore. Nous éprouvons €n
effet la fragilité du point de non-retour auquel nous pensions naivement étre parvenus, €t
nous mesurons aujourd’hui la briéveté, l'insécurité du chemin dans lequel s'était engagé le
dialogue judéo-chrétien. Ce qu'on n’osait plus dire ni faire il y a quelques années, sort &
nouveau de la bouche ou de la main de profanateurs éhontés. Nous voyons la montée d'un
nihilisme qui ébranle les valeurs sur lesquelles s'est édifiée notre société. Nous voyons la
montée d’une violence qui frappe les innocents, et ceux-ld mémes qui incarnent dans leur
mission, la faiblesse et I'espérance de I'homme. Au cceur de cette flambée, nous voyons
renaitre de ses cendres une idéologie élitiste et raciste, un néo-paganisme qui reprend les
thémes nietzchéens, vise au rejet du monothéisme judéo-chrétien et qui cherche dés lors 2
tarir les sources bibliques. Nous devons dénoncer cette folle prétention qui refléte d’ailleurs
davantage I'esprit de Marcion que celui de Marc Auréle. Imaginer un Occident sans Orient,
c’est se fixer sur un occident déja par trop «désorienté». C’est nous inviter a 'oubli, voire au
reniement de nos sources communes. Aprés l'attentat de la rue Copernic, Mgr Lustiger
exprimait bien notre communauté d’origine et de destin, & nous chrétiens et juifs. «Quand les
chrétiens, écrivait-il, cédent aux tentations paiennes qu’ils portent en eux-mémes, ils rejettent
la grace de l'alliance qu'ils ont regu en devenant, eux-aussi, enfants de Dieu. Les juifs
apparaissent alors, pour les chrétiens, comme le témoin accusateur de leur infidélité».

Commercialis€, banalisé¢, un antisémitisme qui engloberait tous les fils d’Abraham, peut
conduire non seulement au génocide d’un peuple, mais au suicide de toute ’humanité. Mais il
est certain que la pointe d’une telle menace concerne d’abord et toujours le Peuple d'Israél,
le peuple témoin de la fidélité a la voix prescriptive du Sinai. Pour y faire face, il nous faut,
juifs et chrétiens, gravir ensemble cette montagne sainte et, la-haut, nous tenir sans broncher,
devant la face de Dieu, enti¢rement occupés comme dans une nuit d’éclairs a recevoir I'eau
et le feu du ciel et a s’en laisser purifier. Ne devons-nous pas, tous, étre «ruisselants de la
parole de Dieu», comme disait Péguy pour son ami juif Bernard Lazare ? Si la cible du néo-
paganisme, racine profonde de tout antisémitisme, est la Bible qui réveéle en chaque homme,
I'image de Dieu, il nous faut témoigner de notre fidélité commune a la Parole, a la Loi de
Dieu qﬁi structure toute conscience humaine, a ces «commandements de Dieu» qui sont faits
pour les hommes primitifs que nous sommes toujours.

Chrétiens et Juifs, il nous faut devenir des pélerins intérieur de la Bible. En ce sens, j€
n’ai rien trouvé de plus éclairant que la conférence faite & ’Amitié Judéo-Chrétienne par le
Pére Beauchamp : «Etre un héritier de la Bible» (2). Comme chrétiens, il nous faut éviter ce
qu’il appelait les «lectures incirconcises» du texte, des «lectures manquant non de sympathie,

(1) Les Eglises devant le Judaisme, 1848-1978, Le Cerf, 1980, 432 p.
(2) Publié dans Etudes, février 1981.

170



Mais de vérité». Il nous faut apprendre a éclairer mutuellement les deux Testaments avec le
méme respect et le méme amour. Nous entendons aussi la voix pathétique d'Olivier Clément,
Parlant des juifs aux chrétiens dans I'Eglise Saint-Nicolas des Champs, en octobre dernier :
«Nous avons besoin des Juifs, disait-il, parce qu'ils ont avec I'Ecriture une connivence
charnelle et spirituelle incomparable, parce qu'ils savent les graves bénédictions qui font de
la vie une liturgie, parce qu'ils soulignent, contre nos dualismes désincarnants, I'unité de
’'homme interpellé par Dieu... Nous avons besoin d'eux parce qu'ils restent le peuple
destructeur des idoles, le grand dénonciateur des idéologies qui veulent boucler I'histoire sur
elle-méme, serait-ce sur une chrétienté... Nous avons besoin d’eux parce qu'’ils affirment, dans
Ce temps d’attente ol nous sommes encore, la nécessité de la Loi... Les juifs rappellent ainsi a
tout homme qu'il ne trouvera son identité que par sa relation au Dieu vivant» (3).

La question posée d I'Eglise par la persistance juive.

Dans I'étape nouvelle du dialogue judéo-chrétien, il y a un point capital que je voudrais
voir approfondi par la réflexion théologique et ecclésiale, un point dont I'étude me passionne
€t me bouleverse, car elle me plonge dans la méditation du rapport du mystére d’Israél avec
Celui de I'Eglise. Cette persistance du Peuple juif, malgré tous les pogroms, cette survivance
apreés les fours crématoires, ne témoigne-t-elle pas d’une vocation permanente, d’une
signification actuelle, pour le monde mais surtout au sein méme de 1'Eglise ? De plus en plus
Nombreuses sont les déclarations, les études qui reprennent avec une ferveur encore
Contenue, cette audacieuse interrogation, et parfois y répondent favorablement avec une
ferme assurance.

Je pense, par exemple, pour I'Eglise catholique, a Lumen Gentium plus encore qu’a
Nostra Aetate, car dans sa constitution dogmatique sur I'Eglise — c’est le document le plus
important de Vatican II — le Concile mentionne, comme lien avec les autres «en premier
lieu ce Peuple qui regut les alliances et les promesses, et dont le Christ est issu selon la chair
(cf. Rom. 9:4-5). Peuple trés aimé de Dieu du point de vue de I’élection, i cause des Péres,
car Dieu ne regrette rien de ses dons ni de son appel (cf. Rom. 11:23-29)» (4). Je pense aussi a-
la Conférence de Bristol, de la Commission «Foi et Constitution» du Conseil Oecuménique
des Eglises, en 1967 (5). Je pense a Paul VI recevant une délégation juive, conduite par
Abraham Heschel, i qui il disait « Vous étes pour nous les membres d’un Peuple différent des
autres, oui d'un Peuple auquel nous sommes reliés précisément parce qu’il est un Peuple
différent des autres». Je pense enfin a Jean-Paul II recevant, 'an dernier & Mayence, la
Communauté juive, et invitant les chrétiens a prolonger, dans ce qu'il appelait un dialogue
intérieur a I'Eglise, ce que I'Eglise a recu des juifs.

L’Eglise sait qu'elle ne peut étre I'Eglise de tous les peuples, sans ce lien avec le Peuple
juif d’aujourd’hui. Elle croit qu’elle reste toujours liée A ce Peuple, dans son histoire et dans sa
Permanence. Au moment ou juifs et chrétiens examinent ensemble les rapports inverses
qu’ils ont eus au cours de leur histoire, ne pourraient-ils pas se retrouver dans le mystére du
dessein de Dieu, comme deux formes de 'Unique Peuple de Dieu, ainsi que le pensait le
Philosophe juif Franz Rosenzweig ? 11 ne doit pas étre question, certes, ni pour le Judaisme, ni
Pour le Christianisme, de trahir, chacun, sa propre identité. Mais tant que la théologie n’aura
Pas répondu, d’'une maniére claire et ferme, au probléme de la reconnaissance par I'Eglise de
Cette vocation permanente du Peuple juif, le dialogue judéo-chrétien demeurera superficiel
€t court, plein de restrictions mentales. Il ne suffi pas de considérer avec sympathie la valeur

(3) Cf. Sens, 1980, n° 12, pp. 13-14.
(4) Chapitre 11, par. 16.
() Cf. Les Eglises devant le Judaisme, pp. 298-315.

171



positive que garde I'existence juive dans le temps de I'Eglise. Il nous faut rechercher une
relation qui ne soit pas seulement de loyale amitié, mais de parenté réelle.

Karl Barth avait bien compris cet appel, quand il disait: «La question décisive n’est pas
«Que peut étre la Synagogue sans Jésus-Christ?>, mais bien «Qu'est-ce que I'Eglise aussi
longtemps qu'elle a en face d’elle un Israél qui lui est étranger?>». Autrement dit, pour
I'’Eglise, la pérennité d’Israél n’entraine pas seulement un probléme de relation extérieure a
définir, 2 améliorer, mais un probléme intérieur qui appartient a son étre propre. Le chemin
sur lequel nous avangons est encore largement inexploré. Il exige un retournement de nos
mentalités, de nos modes de pensée; il appelle un retour a une meilleure élucidation des
Chapitres 9 a 11 de I'Epitre aux Romains, cette grande épitre qui nous invite a avoir le regard
tendu vers Israél, tout au long de notre histoire.

Commentant I'image paulinienne (Rom. 11:16-24) de l'olivier franc sur lequel ont été
greffés les rameaux de I'olivier sauvage que sont les paiens, un théologien allemand, Franz
Mussner, arrive a cette conclusion : «Si cet olivier, c’est-a-dire Israél, griace a sa racine, porte
I'Eglise, celle-ci continue donc de vivre d’Israél, et ne peut pas s'en passer si elle ne veut pas
se faner» (6). Voila pourquoi l'avenir du mouvement ocecuménique entre les Eglises
chrétiennes est lié a la prise de conscience que le lien avec Israél est le test de la fidélité de
I'Eglise au méme Seigneur. La «déchirure de I'absence» — ce livre admirable de F. Lovsky —
la déchirure de I'absence, c'est un manque d’espérance: elle empéche les chrétiens de
comprendre pleinement le plan de Dieu. Nous devons regarder la rupture des origines entre
Israél et I'Eglise comme le premier schisme, le «prototype des schismes», dit Claude
Tresmontant, au sein du corps unique de la communauté de Dieu. Israél a été le berceau de
tout cecuménisme, de tout universalisme. Sans Israél, 'Eglise ne peut pas faire pleinement
I'expérience de son caractére oecuménique.

L espérance enracinée dans la techouva.

Nous entrons la dans I'insondable mystére de Dieu, qu’a la suite de saint Paul, le Pére
Dabosville a passionnément essayé de scruter. Ecoutons-le, comme dans une méditation
finale : «Israél vivant, Israél debout, c’est un miracle et c’est un signe puisque la parole de
Dieu ne cesse d’y retentir. Oserions-nous en mesurer a notre aune la portée ? Redevenue plus
mystérieuse a elle-méme, plus incertaine de son rapport avec le monde, la conscience
chrétienne se penche, attentive et respectueuse, sur ces juifs hier encore méprisés ou
présumés coupables. Elle ne juge plus. Il lui semble qu'autour d’Israél s’épaississent les
ténébres de sa propre histoire. Elle attend, avec lui, comme lui» (7).

Ces paroles nous conduisent a évoquer ce qui est au coeur de notre dialogue, 'attente,
lespérance. Une attente et une espérance enracinées dans la techouva, cet acte de
repentance que nous ne pratiquons pas assez, nous chrétiens, par manque de foi plus encore
que d’humilité. Ce qui a été manqué, brisé, si grave soit-il, peut toujours étre repris dans
I'avenir, grace a la fidélité inébranlable de Dieu. Alors oui, alors I'espérance peut fleurir sur la
terre la plus ingrate, comme les cyclamens fleurissent 4 méme la pierre sur le Mur du Temple
de Jérusalem. Juifs et chrétiens, nous sommes tous des hommes de l'attente, les juifs en
attente que le Messie vienne, les chrétiens en attente qu’ll revienne. Edmond Fleg, ce
batisseur de ponts comme l'appelle Chouraqui, a chanté cette double et unique espérance
dans son dernier poeéme de Shema Israel :

(6) Traktat iiber die Juden (ed. Kosel, Munich, 1979). Cf. Sens, 1979 N° 12, pp. 37-38.
(7) In Information Juive, décembre 1975; repris dans Foi et culture dans l'’Eglise aujourd hut
(éd. Fayard-Mame), p. 492.

172



Ils sont obscurs, tes chemins, Dieu Lointain
Mais nous le verrons, le jour de ton choix
I1 luit un peu plus dans chaque matin

Et chaque soleil est un pas, vers Toi.

Dans la Divine Comédie, Dante invitait les juifs a abandonner leur espérance : «Lasciate
ogni speranza». Franz Rosenzweig, bouleversé par ce vers, glosait: «Nous pourrions
abandonner tout, sauf I'espérance». Et il citait ce midrash : «Quand le juif paraitra devant le
tréne céleste, il ne lui sera posé qu'une question «As-tu espéré en la rédemption ?» toutes les
autres questions», ajoutait Rosenzweig, en prolongeant le midrash, «toutes les autres
questions seront pour vous, chrétiens. D’ici-la, préparons-nous tous dans la fidélité, a
Comparaitre devant le juge céleste». Shalom (8).

Le Cardinal R. Etchegaray.
Besuch von Faruk Kaddumi in Bern

Am 14. Juli 1981 wurde das fiir die internationalen Beziehungen zustindige Mitglied des
Exekutivkomitees der «Organisation fiir die Befreiung Paléstinas» (PLO) zu einem Hoflich-
keitsbesuch von Bundesrat Pierre Aubert empfangen. Die zu diesem Anlass verdffentlichte
Erkldrung des Eidgenossischen Departements fiir Auswirtige Angelegenheiten widerspiegelt
die Haltung des Gesamtbundesrates zur Nahostpolitik. Sie hat folgenden Wortlaut :

«Nach Auffassung des Bundesrates miissen bei jeder Losung des Nahostproblems zwei
grundlegende Tatsachen beriicksichtigt werden, ndmlich einerseits das Recht Israels auf
Existenz und Sicherheit innerhalb internationai anerkannter Grenzen, und anderseits das
Recht des palistinensischen Volkes, seine Zukunft selbst zu bestimmen.

Die PLO ist zu einem wichtigen Faktor in der Suche nach einer Losung des
Nahostproblems geworden. Die schweizerischen Behorden sind sich dessen bewusst, kdnnen
dies jedoch nicht zum Anlass einer Anerkennung nehmen, da die Schweiz gemiss ihrer
Praxis nur Staaten anerkennt.

Der Bundesrat bedauert die Anwendung von Gewalt durch Staaten, Gruppen oder
Individuen als Mittel zur Losung internationaler Probleme im Nahen Osten wie anderswo. Er
verurteilt entschieden jegliche Form von Terrorismus und bekriftigt den volkerrechtlichen
Grundsatz des Verbots gewaltsamer Gebietsaneignungen.

Er hofft, dass eine Losung des Nahostproblems mittels Verhandlungen zwischen den
direkt interessierten Parteien gefunden werden kann. Er wird jede diesbeziigliche An-
strengung unterstiitzen und, sofern es die Beteiligten wiinschen, hiezu seinen Beitrag
leisten. »

Zum Besuch von Faruk Kaddumi sowie zur Erklirung des Bundesrates hat bis jetzt noch
keine der Schweizerischen Kirchen Stellung genommen.

Wir drucken im folgenden die Verlautbarung des Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes ab :

Nach dem nun doch Tatsache gewordenen Besuch Faruk Kaddoumis im Bundeshaus
hat sich erwiesen, dass die weitverbreitete Skepsis und Ablehnung gegeniiber dem Empfang

(8) Titre et inter-titres sont de la rédaction.

173



des PLO-«Aussenministers» durch das EDA nur allzu begriindet war. Wer trotz allem auf ein
Eingehen Kaddoumis auf die bundesritliche Bereitschaft zu friedensférdernden Schritten in
Nahost hoffte, wurde einmal mehr enttiuscht. Die PLO bleibt bei ihren Plinen, die auf die
Zerstorung des Staates Israel hinzielen, und hat sich nicht gescheut, nun sogar die Schweiz
als Plattform fiir die Propagierung ihrer Absichten zu verwenden.

Uber das Nahost-Problem mag der Berner Empfang vom 14. Juli 1981 einigen die Augen
geoffnet haben, eine Losung brachte er um keinen Schritt weiter.

Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund (SIG).

Erdfinung eines Instituts fiir jiidisch-christliche Forschung in Luzern

Am 22. Oktober 1981 wird das Institut fiir jiidisch-christliche Forschung an der
Theologischen Fakultit Luzern erdffnet. Der Regierungsrat des Kantons Luzern hat der
Griindung des Instituts zugestimmt, «1. damit den religidsen christlichen und jiidischen
Verstindigungsbemiihungen eine solide theologische Fundierung gegeben werden kann. 2.
Damit aus den beidseitigen Traditionen Grundlagen fiir ein praktisches Zusammengehen
von Juden und Christen in wichtigen Menschheitsanliegen erarbeitet werden konnen.» (Aus
dem Bericht der Theologischen Fakultit an den Regierungsrat.)

Leiter des Instituts ist Prof. Clemens Thoma, Professor fiir Bibelwissenschaft und
Judaistik. Als Forschungsbeauftragten wihlte der Regierungsrat ferner den jiidischen
Wissenschaftler Dr. Simon Lauer an das neue Institut.

Errichtung eines Forschungslehrstuhls
fiir jildisch-christliche Studien in Cincinnati/USA

Das Hebrew Union College hat als erste jidische Hochschule in Amerika einen
Forschungslehrstuhl fiir jidisch-christliche Studien errichtet. Lehrstuhlinhaber ist Prof.
Jakob J. Petuchowski, Professor fiir jiidische Theologie und Liturgiewissenschaft am Hebrew
Union College von Cincinnati.

Incontro fra il Papa e il Rabbino di Roma (*)

Questa ¢ una data da ricordare : I'8 febbraio di quest’anno una delegazione ebraica, con
a capo il Rabbino Toaff, ha accettato I'invito del Pontefice ed & stata ricevuta nella canonica
di S. Carlo ai Catinari, ai margini dell’antico ghetto. Era presente anche Mgr. Jorge Mejia,
segretario della Commissione per i rapporti religiosi con I'ebraismo. Il Papa era accompa-
gnato dal cardinale Poletti, Vescovo-vicario di Roma. La delegazione ebraica comprendeva il
rabbino Alberto Piattelli, i due vice-presidenti della Comunita, il segretario, il giornalista
Luciano Tas; assente per malattia il presidente Fernando Piperno. Il Pontefice ha rotto il

(*) Dal «Bollettino» dell’Amicizia Ebraico-Cristiana di Firenze, Gennaio-Giugno 1981.

174



ghiaccio con alcune domande sulla Comunita ebraica, e ha fatto qualche accenno alla
Comunita ebraica polacca; poi il Rabbino Toaff ha letto il seguente messaggio:

«Santita,

»a nome degli Ebrei di Roma desidero ringraziarLa per questo incontro nella
parrocchia dell'antico ghetto, incontro questo che potrebbe rivestire un alto significato
simbolico oltreché storico.

»Gli Ebrei di Roma, che hanno assistito alle vicende del cristianesimo et del papato
fin dal suo sorgere per un periodo di circa venti secoli, vedono con soddisfazione e
compiacimento il nuovo rapporto che si intende instaurare tra Chiesa ed Ebraismo.

»I1 doloroso passato dell'umiliante clausura nei ghetti, caratterizzato per noi Ebrei
di Roma dalla sofferenza e dall'emarginazione, seppure non pu® € non deve essere
dimenticato perché € nelle radici degli Ebrei di questa citta e fa parte della loro storia
come del loro sentire, certamente deve cedere il passo di fronte alla nuova realta che, a
partire dal Concilio Vaticano II, sta riscoprendo i valori del Giudaismo, raccomandando
ai Cristiani il ritorno alle origini per la ricerca della loro piu profonda identita. Tutto
questo nell'intento di scoprire la verita, per sopprimere secolari pregiudizi e diffidenze,
sostituendo I'insegnamento al disprezzo con la stima, il rifiuto con la collaborazione.

»Gli Ebrei di Roma hanno apprezzato questi propositi € sono pronti a collaborare
in tutte le forme possibili per portare il loro contributo alla reciproca conoscenza ed al
reciproco rispetto.

» Troppi sono gli elementi che ci accomunano nella lotta che siamo costretti a
condurre nel mondo che ci circonda: lotta per I'affermazione della dignita dell'uomo,
inteso come specchio dell'immagine divina, lotta per il diritto alla vita fin dal suo primo
manifestarsi, riconoscendo soltanto a Dio il diritto e il potere di darla o di toglierla;
lotta per affermare i valori della famiglia, la sua coesione e la sua moralita ; lotta contro
la piaga della droga che uccide i deboli e i diseredati, e per la realizzazione di una societa
pill giusta dove tutti possano attingere a quei beni che il Signore ha concesso all'uomo;
lotta infine per i diritti umani e la liberta religiosa.

»Sicuro che la fede nel Signore ed i comuni ideali faranno progredire la collabo-
razione e l'intesa fra gli Ebrei di Roma e la Chiesa, io La prego, Santita, di accogliere i
sinceri voti che formuliamo per la felicita Sua e per la prosperita del Suo pontificato.»

Il Papa ha ringraziato il Rabbino Toaff per le sue parole «che toccano il passato, ma
SOprattutto riguardano il presente ed il futuro» ed ha formulato un augurio di bene per la
Tealizzazione di valori «che sono i valori di una eredita comune che dobbiamo continuare».
Al giornalista di Shalom che gli chiedeva alla fine un messaggio per il giornale, il Papa ha
risposto riprendendo il titolo del giornale stesso ed indirizzandolo a tutti gli ebrei d’Italia:
«Shalom, pace».

Nello stesso giornale il redattore riferisce sull'importanza di questo avvenimento che ha
avuto un consenso unanime, ed esprime 'augurio diffuso che a questo primo passo ne segua
Un altro, cioé la visita al ghetto. «La Diaspora ebraica ¢ incominciata a Roma — osserva poi il
giornale — ed ¢ a Roma che la piena «innocenza» degli ebrei e le ingiustizie da essi subite nei
Secoli vanno riconosciute. Non si € trattato dunque semplicemente dell'incontro tra il capo
della Chiesa cattolica ed il capo di una qualunque piccola comunita ebraica della Diaspora,
ma tra il discendente del primo nucleo cristiano in Europa e il discendente del piu antico
Nucleo ebraico in Europa. Che si siano stretti la mano € un fatto storico ed un segno di
Speranza».

175



	Umschau

