
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 37 (1981)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

Unter diesem Titel veröffentlicht die Redaktion derJUDAICA Berichte und Dokumente

zu aktuellen Anlässen, die für die christlich-jüdische Zusammenarbeit von Interesse sind. Sie

führt damit wieder eine Rubrik ein, die bis zum Jahrgang 1968 die Bezeichnung «Notizen zum
Zeitgeschehen» trug und dann aus Platzgründen wegfallen muss te. (Red.)

Arbeitsgemeinschaft luden und Christen
beim Deutschen Evangelischen Kirchentag in Hamburg vom 17.-21. Juni 1981

Dieser bisher grösste Kirchentag — über 120.000 Dauerteilnehmer — war vor allem
geprägt von der Friedensbewegung, die wegen der wachsenden Kriegsgefahr in den
Bibelarbeiten, während der Vorträge und Diskussionen und auch auf dem Markt der Möglichkeiten

brennende Fragen stellte. Frieden war nicht das einzige, aber das brennendste Thema
dieses Kirchentages.

Die Arbeitsgemeinschaft Juden und Christen war deshalb weniger im Blickfeld als auf
dem Nürnberger Kirchentag vor zwei Jahren, aber sie hatte doch sowohl in Halle 4 für ihre
Veranstaltungen regelmässig mehrere tausend Teilnehmer und im Gemeindezentrum der
Evangelisch-Reformierten Kirche ebenfalls intensiv mitarbeitende Gruppen von immer
mehreren hundert Menschen, hier und dort auch viel Jugend, die den ganzen Kirchentag
prägte. — Folgende Schwerpunkte oder Höhepunkte verdienen eine besondere Würdigung:

1. Ein christlich-jüdischer Eröffnungsgottesdienst und jüdisch-christliche dialogische
Bibelarbeiten waren das Kernstück der Begegnung. Man wagte sich auch wieder an Texte
aus dem Neuen Testament, wie Matthäus 16,13-23 (Pnina Nave-Levinson und Eberhard
Bethge) oder 2. Korinther 4,6-12 (Edna Brocke und Gerhard Bauer), weil natürlich etwa das
Messias-Bekenntnis des Petrus an den jüdischen Gesprächspartner eine für uns Christen
zentrale Frage stellt. Im Zusammenhang mit diesem Text wurde dann auch über die
christliche «Absolutheitspeitsche» gesprochen. Christen Hessen sich von Juden in Frage
stellen und versuchten ihren Glauben so darzustellen, dass er weder den Juden gefährdet, wie
das so oft in der Geschichte war, noch ihn missachtet.

2. Das was auch das Thema von zwei grossen Vorträgen : «Bist du, der da kommen soll
Jesus — Messias Israels?» (Peter von der Osten-Sacken) und «Was haltet ihr von Christus?
Jesus zwischen Juden und Christen» (Friedrich Wilhelm Marquardt), aus neutestamentlicher
und systematischer Sicht. Von der Osten schliesst seine neutestamentlichen Überlegungen
mit den Worten: «Dass Juden und Christen Jesus jeweils anders sehen, gerade so, in der
Verschiedenheit, ihn jedoch je ein Stück weit authentisch erfassen — auf diese Möglichkeit

sollten wir uns viel stärker als bisher einlassen». Marquardt endete mit der Frage : «Ob
er der Messias wirklich ist? Das bleibe noch offen zwischen den Juden und uns — so offen
wie alles, was er selbst erweisen muss. Er selbst besteht auf dieser Offenheit mit seiner an uns
gerichteten Frage : Was dünket euch um Christus?»

Wie stark wir unseren eigenen christlichen Glauben überprüfen müssen, wurde auch
deutlich in dem Vortrag von Rolf Rendtorff «Das Scheitern des Christentums — Auschwitz
als Glaubenskrise » nun nicht der Juden, sondern Glaubenskrise der Christenheit mindestens
in Deutschland wegen Versagens gegenüber den Judenverfolgungen. Das war und ist nicht

166



nur eine Frage der Angst vor eigener Verfolgung oder Diffamierung, oder Gleichgültigkeit,
sondern hat tiefe Wurzeln im Glaubensverständnis, in der Theologie. Christen waren und
sind nach Rendtorff zu staatstreu einerseits und zu antijüdisch andererseits. Allerdings
behaupten einige Christen und sogar Bischöfe in Deutschland noch immer, dass «der neu-
testamentliche Antijudaismus auch für uns christlich-theologisch essentiell sei, d.h. zum
Wesen unseres christlichen Glaubens gehöre». Das ist die Krise, in die das Christentum nach
Auschwitz geraten ist, die von vielen leider noch immer geleugnet wird.

3. Auf dem Hintergrund dieser Referate mit jeweils ausführlichen Diskussionen und
Albert Friedländers Beitrag «Jüdisches Leben nach Auschwitz» fand ein Podiumsgespräch
«Christlicher Absolutheitsanspruch und Judenmission» (Niemand kommt zum Vater denn
durch mich) statt. Friedländer kommt zu «einer letzten und ersten Einsicht: Wir müssen
einander lieben. Wie können wir den anderen lieben, wenn wir nicht wissen, wie und warum
er leidet » Das Gespräch über die Judenmission gipfelte in der Erkenntnis, dass nicht wir das
Subjekt der Mission sind, sondern Gott allein und dass «Umkehr zu Israel» sein Auftrag an
uns ist. Der falsche Absolutheitsanspruch des Christentums wurde zurückgeführt auf «ein
absolutes Glaubensbekenntnis» zum Juden Jesus (Arnulf Baumann). Die Frage war dann, ob
Bekenntnisse auf Ausschliesslichkeit angelegt sind? Wir können es Gott überlassen, «was er
aus dem Zeugnis von Juden und Christen macht» (Baumann).

4. Ein wesentlicher Bestandteil der Arbeit waren Grundkurse über die «Entstehung des
Christentums aus dem Judentum» (Dietrich Goldschmidt und Schalom Ben-Chorin) und
«Christentum gegen Judentum — Wege in der Geschichte» (Ernst Ludwig Ehrlich und
Ulrike Berger), in denen grundlegendes Wissen über das Judentum sowie vor allem über das

tragische Auseinander- und Gegeneinandergehen von Juden und Christen vermittelt wurde.
Diese Grundkurse wurden ergänzt durch ein Seminar über «das Judentum im evangelischen
Religionsunterricht heute», das von Heinz Kremers vorbereitet wurde und ausserordentlich
anschaulich die Defizite, aber auch die konstruktiven Möglichkeiten eines interessanten
Unterrichts über das Judentum aufzeigten. Durch eine Ausstellung, durch die Angriffe der
Neo-Nazis auf das Judentum, aber auch durch die biblischen Komics der Bibelwerke mit
ihren antisemitischen Untertönen, wurde dieses Seminar besonders aktuell.

Die Grundkurse wurden eingeleitet von Dietrich Goldschmidt, der die 20jährige
Geschichte der Arbeitsgemeinschaft Juden und Christen nachzeichnete. Zwanzig Jahre nach
dem Berliner Kirchentag und vierzig Jahre nach der verhängnisvollen «Wannseekonferenz»,
auf der die Vernichtung des europäischen Judentums beschlossen wurde, sind wir immer
noch am Anfang der Zusammenarbeit und der Erkenntnis über die Wurzeln des Übels.
Albert Friedländer zitierte im Hinblick auf die jüdisch-christliche Arbeit Gottfried Benn :

«Durch jede Stunde, durch jedes Wort
blutet die Wunde der Schöpfung fort.
Fratze der Glaube, Fratze das Glück,
leer kommt die Taube des Noah zurück»

und fuhr dann fort: «Aber Noahs Schiff reist weiter. Die Furcht ist Passagier geworden —

aber auch die Hoffnung. Die Hoffnung und der Glaube sind nicht bequem, aber beide
bestehen».

5. Zwei Podiumsgespräche riefen den Kirchentagsgästen die brennenden politischen
Probleme und Aufgaben ins Gedächtnis, denen wir nicht ausweichen dürfen:
«Rechtsextremismus: Vergangenheit wieder gegenwärtig?» und «Unsere Verantwortung für Israel
— zur Nahostsituation». Antisemitismus ohne Juden, weil die Neo-Nazis meist keinen
einzigen Juden kennen. Die Schändung jüdischer Friedhöfe, perverse Witze über Juden,

«Kampf den Judenparteien CDU/CSU, SPD, FDP», und andere schrecklichen Perversionen

167



bis hin zur Geschichtsfälschung von der jüdisch-bolschewistischen Weltgefahr sind wieder

lebendig und stellen insbesondere von arabischer Seite auch den Staat Israel in Frage.

Deshalb kam es während des Kirchentages zu einer öffentlichen Erklärung « Zur Gefahr
eines neuen Antisemitismus», in der die Bundesregierung aufgefordert wird, die besonderen
Beziehungen zu Israel «nicht preiszugeben, nichts zu tun, was Israels Sicherheit gefährdet
und ihre Beziehungen zu den arabischen Staaten im Sinne des zwischen Ägypten und Israel

begonnenen Friedensprozesses zu gestalten». Beziehungen zur PLO müssen an die
Bedingung geknüpft werden, «dass die PLO die Existenz des Staates Israel anerkennt und alle

terroristischen Akte gegen die israelische Bevölkerung einstellt». Die Erklärung endet mit
der Warnung an unser Volk «vor dem Rückfall in den Antisemitismus, der uns selbst

zerstört». Dieser Antisemitismus erstreckt sich nicht nur auf Juden, sondern auf jeden, der
die NS-Ideologie ablehnt.

Eine Gedenkfeier für zwanzig jüdische Kinder, die am 20. April 1945 — Hitlers
Geburtstag — kurz vor der Befreiung durch englische Truppen zusammen mit 24

sowjetischen Kriegsgefangenen, mit 2 französischen Ärzten und 2 holländischen Pflegern in

einer Schule (Janusz-Korczak-Schule am Bullenhuser Damm, damals Aussenlager des

Konzentrationslagers Neuengamme bei Hamburg) erhängt wurden, war der Hintergrund für
die christlich Jüdische Arbeit während des Kirchentages. Diese Kinder im Alter von 5-15

Jahren aus Polen, Italien, Holland, Frankreich und Jugoslawien waren zum Teil mit ihren
Eltern nach Auschwitz verschleppt und dann zu medizinischen Versuchen nach
Neuengamme gebracht worden. Hamburger Kinder wirkten in der Gedenkfeier mit, weil sie sich in

überzeugender Weise mit den ermordeten Kindern solidarisierten. Ein Zeichen der
Hoffnung.

Die wichtigen Texte des Kirchentages (Juden und Christen) wurden in der EPD
Dokumentation 31/81 (6 Frankfurt/Main 17, Friedrichstr. 2-6) veröffentlicht. Alle Zitate
dieses Berichtes sind aus dieser Dokumentation.

Franz von Hammerstein.

Erklärung — Der Arbeitsgemeinschaft «Juden und Christen»
beim Deutschen Evangelischen Kirchentag

Zur Gefahr eines neuen Antisemitismus.

Wir sind besorgt darüber, dass in unserem Lande die Einstellung zum Staat Israel und

zum Judentum sich verschlechtert.

Nach einer Zeit, in der das Entsetzen über die nazistische Judenverfolgung Selbstkritik,
Bitte um Vergebung und Wunsch nach einem neuen, besseren Verhältnis zu den Juden unter
uns und im Staate Israel Zur Folge hatte, mehren sich jetzt die Zeichen des Rückfalls in
Judenfeindschaft. Hinter der Kritik an der israelischen Regierung, die natürlich ebenso
kritisierbar ist wie die Politik jeder Regierung, wird der alte Antisemitismus sichtbar. Darum
erklären wir :

1. Es ist Antisemitismus, wenn israelische Politik beurteilt wird ohne Verständnis für
die besondere Lage des Staates Israel : ein Kleinstaat, in 30jährigem Kriegszustand,
umgeben von Feinden, die ihm Anerkennung und Frieden verweigern — ein Staat,
dessen Volk eine militärische Niederlage nicht überleben würde.

2. Es ist Antisemitismus, wenn Fehlhandlungen der israelischen Regierung einseitig
ohne Berücksichtigung der Handlungen der Feinde Israels, und schärfer als
Fehlhandlungen anderer Regierungen hervorgehoben und verurteilt werden.

168



3. Es ist Antisemitismus, wenn die bisher von unserer Regierung anerkannten
«besonderen Beziehungen» der Bundesrepublik zum Staate Israel, die eine Folge der
von Deutschen und im Namen des deutschen Volkes betriebenen Judenverfolgung
sind, bestritten werden und die Verantwortung deutscher Politik für-die Existenz
und Sicherheit geleugnet oder vergessen wird.

Wir fordern die Bundesregierung auf, diese besonderen Beziehungen nicht preiszugeben,

nichts zu tun, was Israels Sicherheit gefährdet und ihre Beziehungen zu den
arabischen Staaten im Sinne des zwischen Ägypten und Israel begonnenen Friedensprozesses
zu gestalten.

Wir fordern die Bundesregierung deshalb auf, Beziehungen zur PLO an die Bedingung
zu knüpfen, dass die PLO die Existenz des Staates Israel anerkennt und alle terroristischen
Akte gegen die israelische Bevölkerung einstellt.

Wir warnen unser Volk vor dem Rückfall in den Antisemitismus, der uns selbst zerstört.
Wir fordern insbesondere alle Christen in unserem Lande dazu auf, bei sich selbst und in
ihrer Umgebung gegenüber judenfeindlichen Einstellungen wachsam zu sein. Judenfeindschaft

trifft auch den Juden Jesus von Nazareth.

Les relations entre Juifs et Chrétiens aujourd'hui *

Discours du Cardinal Roger Etchegaray, archevêque de Marseille et président de la
Conférence épiscopale française, à l'occasion du 40e anniversaire de fondation de l'Amitié
judéo-chrétienne de France.

Shalom, Chers Amis. Tout d'abord je suis heureux d'accueillir l'Amitié Judéo-
Chrétienne, comme évêque de cette métropole méditerranéenne, où est né son premier
président, Henri Marrou. Qu'il me soit permis de saluer M. Paul Teitgen, que l'association
vient, ce matin — c'est tout frais — de porter à sa tête. Les principaux actes de votre vie, cher
M. Teitgen, ont consisté, parfois dans la solitude et toujours dans le risque, jusqu'à Dachau, à

assumer les exigences de croyant et de citoyen qui s'imposaient à vous pour défendre la cause
de l'homme, de tous les hommes. Il est juste que juifs et chrétiens aient reconnu en vous
l'avocat souhaité des causes qu'ils défendent en commun.

L'Amitié Judéo-Chrétienne a maintenant quarante ans. Elle est née, pendant la guerre,
de ces amitiés qui s'étaient soudées dans le combat. Elle a reçu sa première impulsion de ces
hommes qui ont voué leur vie entière à la défense des Juifs. Maintenant, presque tous nous
ont quittés. Je ne cite que quelques noms: Jules Isaac, bien sûr; Maurice Vanikoff, le Père
Braun, le Père Chaillet, le Pasteur de Pury. L'Amitié Judéo-Chrétienne s'est appuyée sur les
dix résolutions prises à la Conférence de Seelisberg, en 47, pour que change l'attitude
séculaire des chrétiens à l'égard des juifs. Cette première époque, de 41 à 65, a conduit à la

promulgation, dans l'Eglise catholique, du décret de Vatican II : Nostra Aetate. La démarche
mémorable de Jules Isaac auprès de Jean XXIII n'est pas étrangère à l'éclosion de ce texte
printanier, et l'association doit être fière que la note conclusive, remise alors au Pape, était
signée, tout simplement: «Jules Isaac, Président d'honneur (avec Jacques Maritain) de
l'Amitié Judéo-Chrétienne». Et l'Eglise se souvient aussi que le 28 mai, dans quelques jours à

peine, ce sera le centenaire de la naissance du Cardinal Béa, de celui en qui Jules Isaac, dans
le dédale des visites romaines, trouva, je le cite : «avec joie, un si puissant réconfort».

(*) Publié avec l'autorisation de SENS, Juifs et Chrétiens dans le monde d'aujourd'hui, n° 7 -

1981.

169



La période allant de 65 à 81 a été celle du réveil d'une mémoire trop souvent

récalcitrante, celle de la sanation d'une mémoire infectée d'erreurs et de préjugés. Elle a été

la période de retrouvailles, encore timides et éparses, de questions balbutiantes posées à la

conscience chrétienne par l'existence juive, des orientations pratiques du document
conciliaire. C'est avec émotion que j'ai lu, ces temps-ci, les textes des Eglises d'après guerre,
que viennent de rassembler le Père Bernard Dupuy, Fadiey Lovsky et Sœur Marie-Thérèse
Hoch. Un tel livre témoigne du sursaut spirituel et théologique qu'a provoqué dans les Eglises
l'Holocauste dont elles se sentaient quelque peu complices (1).

La fragilité de notre acquis, face au nihilisme moderne.

Aujourd'hui, s'ouvre une nouvelle époque qui exigera de nous peut-être une nouvelle
charte de Seelisberg, actualisée mais surtout plus audacieuse encore. Nous éprouvons en

effet la fragilité du point de non-retour auquel nous pensions naïvement être parvenus, et

nous mesurons aujourd'hui la brièveté, l'insécurité du chemin dans lequel s'était engagé le

dialogue judéo-chrétien. Ce qu'on n'osait plus dire ni faire il y a quelques années, sort à

nouveau de la bouche ou de la main de profanateurs éhontés. Nous voyons la montée d'un
nihilisme qui ébranle les valeurs sur lesquelles s'est édifiée notre société. Nous voyons la

montée d'une violence qui frappe les innocents, et ceux-là mêmes qui incarnent dans leur
mission, la faiblesse et l'espérance de l'homme. Au cœur de cette flambée, nous voyons
renaître de ses cendres une idéologie élitiste et raciste, un néo-paganisme qui reprend les

thèmes nietzchéens, vise au rejet du monothéisme judéo-chrétien et qui cherche dès lors à

tarir les sources bibliques. Nous devons dénoncer cette folle prétention qui reflète d'ailleurs
davantage l'esprit de Marcion que celui de Marc Aurèle. Imaginer un Occident sans Orient,
c'est se fixer sur un occident déjà par trop «désorienté». C'est nous inviter à l'oubli, voire au
reniement de nos sources communes. Après l'attentat de la rue Copernic, Mgr Lustiger
exprimait bien notre communauté d'origine et de destin, à nous chrétiens et juifs. «Quand les

chrétiens, écrivait-il, cèdent aux tentations païennes qu'ils portent en eux-mêmes, ils rejettent
la grâce de l'alliance qu'ils ont reçu en devenant, eux-aussi, enfants de Dieu. Les juifs
apparaissent alors, pour les chrétiens, comme le témoin accusateur de leur infidélité».

Commercialisé, banalisé, un antisémitisme qui engloberait tous les fils d'Abraham, peut
conduire non seulement au génocide d'un peuple, mais au suicide de toute l'humanité. Mais il
est certain que la pointe d'une telle menace concerne d'abord et toujours le Peuple d'Israël,
le peuple témoin de la fidélité à la voix prescriptive du Sinaï. Pour y faire face, il nous faut,
juifs et chrétiens, gravir ensemble cette montagne sainte et, là-haut, nous tenir sans broncher,
devant la face de Dieu, entièrement occupés comme dans une nuit d'éclairs à recevoir l'eau
et le feu du ciel et à s'en laisser purifier. Ne devons-nous pas, tous, être «ruisselants de la

parole de Dieu», comme disait Péguy pour son ami juif Bernard Lazare Si la cible du
néopaganisme, racine profonde de tout antisémitisme, est la Bible qui révèle en chaque homme,
l'image de Dieu, il nous faut témoigner de notre fidélité commune à la Parole, à la Loi de

Dieu qui structure toute conscience humaine, à ces «commandements de Dieu » qui sont faits

pour les hommes primitifs que nous sommes toujours.

Chrétiens et Juifs, il nous faut devenir des pèlerins intérieur de la Bible. En ce sens, je
n'ai rien trouvé de plus éclairant que la conférence faite à l'Amitié Judéo-Chrétienne par le

Père Beauchamp : «Etre un héritier de la Bible» (2). Comme chrétiens, il nous faut éviter ce

qu'il appelait les «lectures incirconcises» du texte, des «lectures manquant non de sympathie,

(1) Les Eglises devant le Judaïsme, 1848-1978, Le Cerf, 1980, 432 p.
(2) Publié dans Etudes, février 1981.

170



mais de vérité». Il nous faut apprendre à éclairer mutuellement les deux Testaments avec le
même respect et le même amour. Nous entendons aussi la voix pathétique d'Olivier Clément,
Parlant des juifs aux chrétiens dans l'Eglise Saint-Nicolas des Champs, en octobre dernier:
«Nous avons besoin des Juifs, disait-il, parce qu'ils ont avec l'Ecriture une connivence
charnelle et spirituelle incomparable, parce qu'ils savent les graves bénédictions qui font de
la vie une liturgie, parce qu'ils soulignent, contre nos dualismes désincarnants, l'unité de
l'homme interpellé par Dieu... Nous avons besoin d'eux parce qu'ils restent le peuple
destructeur des idoles, le grand dénonciateur des idéologies qui veulent boucler l'histoire sur
elle-même, serait-ce sur une chrétienté... Nous avons besoin d'eux parce qu'ils affirment, dans
ce temps d'attente où nous sommes encore, la nécessité de la Loi... Les juifs rappellent ainsi à
tout homme qu'il ne trouvera son identité que par sa relation au Dieu vivant» (3).

question posée à l'Eglise par la persistance juive.
Dans l'étape nouvelle du dialogue judéo-chrétien, il y a un point capital que je voudrais

voir approfondi par la réflexion théologique et ecclésiale, un point dont l'étude me passionne
et me bouleverse, car elle me plonge dans la méditation du rapport du mystère d'Israël avec
celui de l'Eglise. Cette persistance du Peuple juif, malgré tous les pogroms, cette survivance
après les fours crématoires, ne témoigne-t-elle pas d'une vocation permanente, d'une
signification actuelle, pour le monde mais surtout au sein même de l'Eglise De plus en plus
nombreuses sont les déclarations, les études qui reprennent avec une ferveur encore
contenue, cette audacieuse interrogation, et parfois y répondent favorablement avec une
ferme assurance.

Je pense, par exemple, pour l'Eglise catholique, à Lumen Gentium plus encore qu'à
Nostra Aetate, car dans sa constitution dogmatique sur l'Eglise — c'est le document le plus
Wiportant de Vatican II — le Concile mentionne, comme lien avec les autres «en premier
lieu ce Peuple qui reçut les alliances et les promesses, et dont le Christ est issu selon la chair
(cf. Rom. 9:4-5). Peuple très aimé de Dieu du point de vue de l'élection, à cause des Pères,
car Dieu ne regrette rien de ses dons ni de son appel (cf. Rom. 11:23-29) » (4). Je pense aussi à

'a Conférence de Bristol, de la Commission «Foi et Constitution» du Conseil Oecuménique
des Eglises, en 1967 (5). Je pense à Paul VI recevant une délégation juive, conduite par
Abraham Heschel, à qui il disait «Vous êtes pour nous les membres d'un Peuple différent des

autres, oui d'un Peuple auquel nous sommes reliés précisément parce qu'il est un Peuple
différent des autres». Je pense enfin à Jean-Paul II recevant, l'an dernier à Mayence, la
communauté juive, et invitant les chrétiens à prolonger, dans ce qu'il appelait un dialogue
intérieur à l'Eglise, ce que l'Eglise a reçu des juifs.

L'Eglise sait qu'elle ne peut être l'Eglise de tous les peuples, sans ce lien avec le Peuple
juif d'aujourd'hui. Elle croit qu'elle reste toujours liée à ce Peuple, dans son histoire et dans sa

Permanence. Au moment où juifs et chrétiens examinent ensemble les rapports inversés
qu'ils ont eus au cours de leur histoire, ne pourraient-ils pas se retrouver dans le mystère du
dessein de Dieu, comme deux formes de l'Unique Peuple de Dieu, ainsi que le pensait le

philosophe juif Franz Rosenzweig Il ne doit pas être question, certes, ni pour le Judaïsme, ni
Pour le Christianisme, de trahir, chacun, sa propre identité. Mais tant que la théologie n'aura
pas répondu, d'une manière claire et ferme, au problème de la reconnaissance par l'Eglise de

cette vocation permanente du Peuple juif, le dialogue judéo-chrétien demeurera superficiel
et court, plein de restrictions mentales. Il ne suffi pas de considérer avec sympathie la valeur

(3) Cf. Sens. 1980, n° 12, pp. 13-14.

(4) Chapitre 11, par. 16.

(5) Cf. Les Eglises devant le Judaïsme, pp. 298-315.

171



positive que garde l'existence juive dans le temps de l'Eglise. Il nous faut rechercher une

relation qui ne soit pas seulement de loyale amitié, mais de parenté réelle.

Karl Barth avait bien compris cet appel, quand il disait : «La question décisive n'est pas

<Que peut être la Synagogue sans Jésus-Christ ?>, mais bien < Qu'est-ce que l'Eglise aussi

longtemps qu'elle a en face d'elle un Israël qui lui est étranger?)». Autrement dit, pour
l'Eglise, la pérennité d'Israël n'entraîne pas seulement un problème de relation extérieure à

définir, à améliorer, mais un problème intérieur qui appartient à son être propre. Le chemin
sur lequel nous avançons est encore largement inexploré. Il exige un retournement de nos

mentalités, de nos modes de pensée ; il appelle un retour à une meilleure élucidation des

Chapitres 9 à 11 de l'Epître aux Romains, cette grande épître qui nous invite à avoir le regard
tendu vers Israël, tout au long de notre histoire.

Commentant l'image paulinienne (Rom. 11:16-24) de l'olivier franc sur lequel ont été

greffés les rameaux de l'olivier sauvage que sont les païens, un théologien allemand, Franz
Mussner, arrive à cette conclusion : «Si cet olivier, c'est-à-dire Israël, grâce à sa racine, porte
l'Eglise, celle-ci continue donc de vivre d'Israël, et ne peut pas s'en passer si elle ne veut pas
se faner» (6). Voilà pourquoi l'avenir du mouvement œcuménique entre les Eglises
chrétiennes est lié à la prise de conscience que le lien avec Israël est le test de la fidélité de

l'Eglise au même Seigneur. La «déchirure de l'absence» — ce livre admirable de F. Lovsky —

la déchirure de l'absence, c'est un manque d'espérance : elle empêche les chrétiens de

comprendre pleinement le plan de Dieu. Nous devons regarder la rupture des origines entre
Israël et l'Eglise comme le premier schisme, le «prototype des schismes», dit Claude
Tresmontant, au sein du corps unique de la communauté de Dieu. Israël a été le berceau de

tout œcuménisme, de tout universalisme. Sans Israël, l'Eglise ne peut pas faire pleinement
l'expérience de son caractère œcuménique.

L'espérance enracinée dans la techouva.

Nous entrons là dans l'insondable mystère de Dieu, qu'à la suite de saint Paul, le Père
Dabosville a passionnément essayé de scruter. Ecoutons-le, comme dans une méditation
finale: «Israël vivant, Israël debout, c'est un miracle et c'est un signe puisque la parole de
Dieu ne cesse d'y retentir. Oserions-nous en mesurer à notre aune la portée Redevenue plus
mystérieuse à elle-même, plus incertaine de son rapport avec le monde, la conscience
chrétienne se penche, attentive et respectueuse, sur ces juifs hier encore méprisés ou
présumés coupables. Elle ne juge plus. Il lui semble qu'autour d'Israël s'épaississent les
ténèbres de sa propre histoire. Elle attend, avec lui, comme lui» (7).

Ces paroles nous conduisent à évoquer ce qui est au cœur de notre dialogue, l'attente,
l'espérance. Une attente et une espérance enracinées dans la techouva, cet acte de

repentance que nous ne pratiquons pas assez, nous chrétiens, par manque de foi plus encore
que d'humilité. Ce qui a été manqué, brisé, si grave soit-il, peut toujours être repris dans
l'avenir, grâce à la fidélité inébranlable de Dieu. Alors oui, alors l'espérance peut fleurir sur la
terre la plus ingrate, comme les cyclamens fleurissent à même la pierre sur le Mur du Temple
de Jérusalem. Juifs et chrétiens, nous sommes tous des hommes de l'attente, les juifs en
attente que le Messie vienne, les chrétiens en attente qu'il revienne. Edmond Fleg, ce
bâtisseur de ponts comme l'appelle Chouraqui, a chanté cette double et unique espérance
dans son dernier poème de Shema Israel:

(6) Traktat über die Juden (ed. Kösel, Munich, 1979). Cf. Sens, 1979 N° 12, pp. 37-38.
(7) In Information Juive, décembre 1975; repris dans Foi et culture dans l'Eglise aujourd'hui

(éd. Fayard-Mame), p. 492.

172



Ils sont obscurs, tes chemins, Dieu Lointain
Mais nous le verrons, le jour de ton choix
Il luit un peu plus dans chaque matin
Et chaque soleil est un pas, vers Toi.

Dans la Divine Comédie, Dante invitait les juifs à abandonner leur espérance : «Lasciate
°gni speranza». Franz Rosenzweig, bouleversé par ce vers, glosait: «Nous pourrions
abandonner tout, sauf l'espérance». Et il citait ce midrash : «Quand le juif paraîtra devant le
trône céleste, il ne lui sera posé qu'une question <As-tu espéré en la rédemption?) toutes les
autres questions», ajoutait Rosenzweig, en prolongeant le midrash, «toutes les autres
questions seront pour vous, chrétiens. D'ici-là, préparons-nous tous dans la fidélité, à

comparaître devant le juge céleste». Shalom (8).

Le Cardinal R. Etchegaray.

Besuch von Faruk Kaddumi in Bern

Am 14. Juli 1981 wurde das für die internationalen Beziehungen zuständige Mitglied des
Exekutivkomitees der «Organisation für die Befreiung Palästinas» (PLO) zu einem
Höflichkeitsbesuch von Bundesrat Pierre Aubert empfangen. Die zu diesem Anlass veröffentlichte
Erklärung des Eidgenössischen Departements für Auswärtige Angelegenheiten widerspiegelt
die Haltung des Gesamtbundesrates zur Nahostpolitik. Sie hat folgenden Wortlaut :

«Nach Auffassung des Bundesrates müssen bei jeder Lösung des Nahostproblems zwei
grundlegende Tatsachen berücksichtigt werden, nämlich einerseits das Recht Israels auf
Existenz und Sicherheit innerhalb international anerkannter Grenzen, und anderseits das
Recht des palästinensischen Volkes, seine Zukunft selbst zu bestimmen.

Die PLO ist zu einem wichtigen Faktor in der Suche nach einer Lösung des
Nahostproblems geworden. Die schweizerischen Behörden sind sich dessen bewusst, können
dies jedoch nicht zum Anlass einer Anerkennung nehmen, da die Schweiz gemäss ihrer
Praxis nur Staaten anerkennt.

Der Bundesrat bedauert die Anwendung von Gewalt durch Staaten, Gruppen oder
Individuen als Mittel zur Lösung internationaler Probleme im Nahen Osten wie anderswo. Er
verurteilt entschieden jegliche Form von Terrorismus und bekräftigt den völkerrechtlichen
Grundsatz des Verbots gewaltsamer Gebietsaneignungen.

Er hofft, dass eine Lösung des Nahostproblems mittels Verhandlungen zwischen den
direkt interessierten Parteien gefunden werden kann. Er wird jede diesbezügliche
Anstrengung unterstützen und, sofern es die Beteiligten wünschen, hiezu seinen Beitrag
leisten.»

Zum Besuch von Faruk Kaddumi sowie zur Erklärung des Bundesrates hat bis jetzt noch
keine der Schweizerischen Kirchen Stellung genommen.

Wir drucken im folgenden die Verlautbarung des Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes ab :

Nach dem nun doch Tatsache gewordenen Besuch Faruk Kaddoumis im Bundeshaus
hat sich erwiesen, dass die weitverbreitete Skepsis und Ablehnung gegenüber dem Empfang

(8) Titre et inter-titres sont de la rédaction.

173



des PLO-« Aussenministers» durch das EDA nur allzu begründet war. Wer trotz allem auf ein

Eingehen Kaddoumis auf die bundesrätliche Bereitschaft zu friedensfördernden Schritten in
Nahost hoffte, wurde einmal mehr enttäuscht. Die PLO bleibt bei ihren Plänen, die auf die

Zerstörung des Staates Israel hinzielen, und hat sich nicht gescheut, nun sogar die Schweiz

als Plattform für die Propagierung ihrer Absichten zu verwenden.

Über das Nahost-Problem mag der Berner Empfang vom 14. Juli 1981 einigen die Augen
geöffnet haben, eine Lösung brachte er um keinen Schritt weiter.

Schweizerischer Israelitischer Gemeindebund fSIGJ.

Eröffnung eines Instituts für jüdisch-christliche Forschung in Luzern

Am 22. Oktober 1981 wird das Institut für jüdisch-christliche Forschung an der

Theologischen Fakultät Luzern eröffnet. Der Regierungsrat des Kantons Luzern hat der

Gründung des Instituts zugestimmt, «1. damit den religiösen christlichen und jüdischen
Verständigungsbemühungen eine solide theologische Fundierung gegeben werden kann. 2.

Damit aus den beidseitigen Traditionen Grundlagen für ein praktisches Zusammengehen
von Juden und Christen in wichtigen Menschheitsanliegen erarbeitet werden können.» (Aus
dem Bericht der Theologischen Fakultät an den Regierungsrat.)

Leiter des Instituts ist Prof. Clemens Thoma, Professor für Bibelwissenschaft und

Judaistik. Als Forschungsbeauftragten wählte der Regierungsrat ferner den jüdischen
Wissenschaftler Dr. Simon Lauer an das neue Institut.

Errichtung eines Forschungslehrstuhls
für jüdisch-christliche Studien in Cincinnati/USA

Das Hebrew Union College hat als erste jüdische Hochschule in Amerika einen
Forschungslehrstuhl für jüdisch-christliche Studien errichtet. Lehrstuhlinhaber ist Prof.
Jakob J. Petuchowski, Professor für jüdische Theologie und Liturgiewissenschaft am Hebrew
Union College von Cincinnati.

Incontro fra il Papa e il Rabbino di Roma (*)

Questa è una data da ricordare : 1*8 febbraio di quest'anno una delegazione ebraica, con
a capo il Rabbino Toaff, ha accettato l'invito del Pontefice ed è stata ricevuta nella canonica
di S. Carlo ai Catinari, ai margini dell'antico ghetto. Era présente anche Mgr. Jorge Mejia,
segretario délia Commissione per i rapporti religiosi con l'ebraismo. Il Papa era accompa-
gnato dal cardinale Poletti, Vescovo-vicario di Roma. La delegazione ebraica comprendeva il
rabbino Alberto Piattelli, i due vice-presidenti délia Comunità, il segretario, il giornalista
Luciano Tas; assente per malattia il présidente Fernando Piperno. Il Pontefice ha rotto il

(*) Dal «Bollettino» dell'Amicizia Ebraico-Cristiana di Firenze, Gennaio-Giugno 1981.

174



ghiaccio con alcune domande sulla Comunità ebraîca, e ha fatto qualche accenno alla
comuni tà ebraica polacca ; poi il Rabbino Toaff ha letto il seguente messaggio :

«Santità,

»a nome degli Ebrei di Roma desidero ringraziarLa per questo incontro nella
parrocchia dell'antico ghetto, incontro questo che potrebbe rivestire un alto significato
simbolico oltreché storico.

»Gli Ebrei di Roma, che hanno assistito alle vicende del cristianesimo et del papato
fin dal suo sorgere per un periodo di circa venti secoli, vedono con soddisfazione e

compiacimento il nuovo rapporto che si intende instaurare tra Chiesa ed Ebraismo.

»II doloroso passato deU'umiliante clausura nei ghetti, caratterizzato per noi Ebrei
di Roma dalla sofferenza e dall'emarginazione, seppure non puo e non deve essere
dimenticato perché è nelle radici degli Ebrei di questa città e fa parte délia loro storia
come del loro sentire, certamente deve cedere il passo di fronte alla nuova realtà che, a

partire dal Concilio Vaticano II, sta riscoprendo i valori del Giudaismo, raccomandando
ai Cristiani il ritorno alle origini per la ricerca délia loro più profonda identité. Tutto
questo nell'intento di scoprire la verità, per sopprimere secolari pregiudizi e diffidenze,
sostituendo l'insegnamento al disprezzo con la stima, il rifiuto con la collaborazione.

»Gli Ebrei di Roma hanno apprezzato questi propositi e sono pronti a collaborare
in tutte le forme possibili per portare il loro contributo alla reciproca conoscenza ed al

reciproco rispetto.

»Troppi sono gli elementi che ci accomunano nella lotta che siamo costretti a

condurre nel mondo che ci circonda: lotta per I'affermazione délia dignité dell'uomo,
inteso corne specchio dell'immagine divina, lotta per il diritto alla vita fin dal suo primo
manifestarsi, riconoscendo soltanto a Dio il diritto e il potere di darla o di toglierla ;

lotta per affermare i valori délia famiglia, la sua coesione e la sua moralité ; lotta contro
la piaga délia droga che uccide i deboli e i diseredati, e per la realizzazione di una société
più giusta dove tutti possano attingere a quei beni che il Signore ha concesso all'uomo ;

lotta infine per i diritti umani e la liberté religiosa.

»Sicuro che la fede nel Signore ed i comuni ideali faranno progredire la collaborazione

e l'intesa fra gli Ebrei di Roma e la Chiesa, io La prego, Santité, di accogliere i
sinceri voti che formuliamo per la félicité Sua e per la prospérité del Suo pontificato. »

Il Papa ha ringraziato il Rabbino Toaff per le sue parole «che toccano il passato, ma
soprattutto riguardano il présente ed il future» ed ha formulato un augurio di bene per la
realizzazione di valori «che sono i valori di una eredité comune che dobbiamo continuare».
Al giornalista di Shalom che gli chiedeva alla fine un messaggio per il giornale, il Papa ha
risposto riprendendo il titolo del giornale stesso ed indirizzandolo a tutti gli ebrei d'Italia :

"Shalom, pace».

Nello stesso giornale il redattore riferisce sull'importanza di questo avvenimento che ha
avuto un consenso unanime, ed esprime l'augurio diffuso che a questo primo passo ne segua
un altro, cioè la visita al ghetto. «La Diaspora ebraica è incominciata a Roma — osserva poi il
giornale — ed è a Roma che la piena «innocenza» degli ebrei e le ingiustizie da essi subite nei
secoli vanno riconosciute. Non si è trattato dunque semplicemente deH'incontro tra il capo
délia Chiesa cattolica ed il capo di una qualunque piccola comunité ebraica délia Diaspora,
ma tra il discendente del primo nucleo cristiano in Europa e il discendente del più antico
nucleo ebraico in Europa. Che si siano stretti la mano è un fatto storico ed un segno di
speranza ».

175


	Umschau

