Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Der Wert der altjidischen Exegese fur die christlich-exegetische Arbeit
Autor: Mulder, M.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961286

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

_ DER WERT DER ALTJUDISCHEN EXEGESE
FUR DIE CHRISTLICH-EXEGETISCHE ARBEIT *

von M. J. Mulder

Seit einigen Jahrzehnten sind zahlreiche Pfarrer und Gemeinde-
mitglieder in vielen Lindern, darunter auch in Holland, fasziniert von der
Hf:rausforderung durch die «jlidische Exegese» oder durch das, was als
Solche betrachtet wird. Vom Horensagen weiss ich, dass es Plarrer gibt,
die nach selbst entworfenen Lehrmodellen frohlich und lustig «jiidisch
CXxegetisieren», so dass der Laie staunt und der Fachmann sich wundert.

_ Es ist nicht meine Absicht, hier aufzuzeigen, was alles man fiir solche
Jl"}dische Lehrmodelle hilt. In Holland wirken in dieser Hinsicht vor allem
die Artikel und Biicher von Herrn Pfarrer F. H. Breukelman, einem
Theologen, der dankbar die Errungenschaften von Buber-Rosenzweig
beniitzt, diese mit Karl Barths Konzeptionen mischt und das alles als einen
Deuen Weg im heutigen theologischen Betrieb darstellt (1). Doch handelt
©s sich hier selbstverstiindlich nicht um «die jiidische Exegese». Und so
8dbe es mehrere Beispiele aus aller Herren Linder. Dds hat uns dazu
gefiihrt, Pfarrer und Theologen unserer Kirche vor die Frage zu stellen:
Was st judische Exegese und was ist ihr Wert fiir unsere eigene
€xegetische und sonstige kirchliche Arbeit? (2) Ich mochte hier dieselbe
Frage stellen und meine eigene Antwort darauf vortragen.

I

_ Zuerst haben wir uns mit dem Problem auseinanderzusetzen, was
Cigentlich «jiidische Exegese» oder, noch besser, «jiidische Interpre-
tation» ist. An sich ist das natiirlich jede From der Interpretation der Bibel
d_UICh Juden zu allen Zeiten; diese Exegese findet sich in der apokalyp-
lschen und in der pseudoepigraphischen Literatur, in Qumran und in den
rabbinischen Schulen, in den Kreisen der Kabblistik und im Chassidismus
Us.w. Im Interesse der Deutlichkeit und aufgrund meiner eigenen
Kompetenz wollen wir uns auf die éltesten Formen der judischen Exegese
beschrinken, etwa auf die Zeit vor dem Beginn unserer Zeitrechnung bis
Zum frijhen Mittelalter, also vor allem auf die &lteste rabbinische Periode.

129



Gerade in diesem Zeitabschnitt kann man die Wurzeln dessen
freilegen, was man heute mit Recht «jiidische Exegese» nennen darf. Und
wenn ich mich nicht irre, weisen auch diejenigen immer wieder auf ein€
solche Form der alten «rabbinischen Interpretation» hin, die heute nach
wie vor einen Fiihrungsanspruch der jiidischen Interpretation in den
christlichen Bibelwissenschaften, in der Homiletik und in der Liturgik
befiirworten.

Eines der grundlegenden Merkmale der rabbinischen Interpretation
wihrend der ersten Jahrhunderte unserer Zeitrechnung ist, dass sie als
ihren Ausgangspunkt den Tenach (die hebriische Bibel) gewahlt hat.
Immer haben die Rabbinen jedes Wort, ja jeden Buchstaben der Bibel als
Emanation der Lehre des lebendigen Gottes betrachtet. Die Thora, die
Weisung Gottes an Mose auf dem Berg Sinai, ist der Mittelpunkt, um den
sich konzentrisch die Propheten und die Hagiographen gruppieren.
Obgleich die Thora — chronologisch betrachtet — zu einem bestimmten
Zeitpunkt dem Mose geoffenbart wurde, ist sie an sich zeitlos (3). Dies
fiihrt zu einer synthetischen Betrachtung des Alten Testaments und der
heiligen Geschichte: es gibt kein «vor» und kein «nach» in der Heiligen
Schrift (4). In den Targumim findet man z.B. eine Identifikation von
Melchizedek mit Sem, von Bileam mit Laban, von Dina, Jakobs Tochter,
mit der Frau von Hiob. Adam fingt schon am ersten Sabbattag dieser Welt
Psalm 92 zu singen an. Auf gleiche Weise kénnen auch Orte miteinander
identifiziert werden. Ein Beispiel dieser Methode findet sich bereits im
A.T.: in 2. Chron. 3:1 wird der Platz des Salomonischen Tempels nicht
nur mit «der Tenne Ornans, des Jebusiters» identifiziert, sondern auch mit
dem Platz der Ageda, der «Bindung» Isaaks in Gen. 22 und demnach mit
Moria.

Die Thora aber, die vor Gott und den Menschen gleichermassen zum
Gegenstand des Studiums geworden ist, findet sich nicht nur in geschrie-
bener Form (tdra $ebbiktab), sondern auch in miindlicher (téra $ebb®‘al
pé). Am Rande sei vermerkt, dass man unter « Thora» im rabbinischen
Schrifttum mehr zu verstehen hat als lediglich den Inhalt des Pentateuchs.
Uber die Problematik, die sich hier abzeichnet, hat E. E. Urbach in seinem
Buch Hazal ausfiihrlich geschrieben (5). Die miindliche Tradition der
Thora stammt, in gleicher Weise wie die schriftliche, vom Sinai, wo Mos€
gleichsam in Form von Knospen erhielt, was sich im Laufe der Zeit in
Bliiten entfalten sollte. In dieser bliitenreichen Darstellung kommt
zugleich zum Ausdruck, dass das Judentum die Thora nicht als einé
driickende Last betrachtet, der man die Gnade als eine Art «Befreiung»
gegeniiberstellen konnte. Gnade ist eben, dass der Heilige, gepriesen sel
er, Jakob sein Wort verkiindet, Israel seine Gebote und sein Recht gibt. SO

130



hat er ja an keinem Volk getan, sein Recht kennen sie nicht (Ps. 147 :19f.).
Das «Joch der Thora» hat Israel freudig auf sich genommen, und das
“'Fest der Gesetzgebung am Sinai» am Wochenfest kommt dem christ-
hchen Pfingstfest an freudigem Charakter gleich.

Das Verhiltnis der schriftlichen zur miindlichen Thora kann man mit
den Ausdriicken «Diktat» und «Dialog» beschreiben (6). Es kommt der
Miindlichen Thora darauf an, die schriftliche auf das Alltagsleben
anzuwenden. Darum steht sie stindig mit der einstmais schriftlich
8egebenen Thora, in der die Vorschriften fiir das biirgerliche und religiése

ben nur sehr skizzenhaft enthalten sind, in einem Dialogverhéltnis. Die
Mindliche Thora besteht jedoch nicht nur aus Deutungen und Aus-
legungen der schriftlichen Thora. Es gab im Volk auch Gewohnbheiten,
(iesetze, Regeln, Bestimmungen, die in der schriftlichen Thora nicht
fixiert wurden, die aber dennoch auf sie zuriickgefiihrt werden. Es ist
Verstindlich, dass diese hermeneutische Arbeit im Judentum Jahr-
hunderte griindlichen Studiums in Anspruch genommen hat und heute
Noch in Anspruch nimmt. «Hin- und hergewendet» wurde die Thora (7)
d_llrch grosse Personlichkeiten, vor allem aber in den Schulen, die sich um
Cinige hervorragende Ménner gruppierten, wie z.B. R. Agiba (8) oder
Seinen Zeitgenossen R. Ismael. Gebote und Verbote wurden aus der Bibel
®ntwickelt oder auf die Bibel zuriickgefiihrt, indem sie oft «wie Berge
SInd, die an einem Haar héngen» (9). Nur wenig in der Schrift behandelt,
Sind ihre Bestimmungen #usserst zahlreich.

In diesen Schulen sind auch die hermeneutischen Regeln entstanden,
die Middot, welche der Schriftauslegung dienen sollten. Thr Zweck war
Zur gleichen Zeit, «einen Zaum um die Thora» zu errichten (10). Bereits
Hille] (11), einem &lteren Zeitgenossen Jesu — nach der Tradition war er
der Grossvater des Gamaliel, zu dessen Fiissen Paulus «mit allem Fleiss im
Viterlichen Gesetz unterwiesen wurde» (Apostelg. 22 :3) — wurden sieben
Solcher Regeln zugeschrieben.

Ich méchte hier einige dieser Regeln als Beispiel anfithren. Eine solche
Regel ist die des gal w®homer, des Schlusses a minori ad majus oder a
™Majori ad minus (12). Zu Beginn von Num. 7, wo die Weihegaben der
Stammesfiirsten anléisslich der Einweihung der Stiftshiitte aufgezéihlit
Werden, sind auch die Wagen genannt. Nach der rabbinischen Interpre-
tation sollten die Wagen dort fiir immer dienen. Wie nun den Wagen, die
Zum Dienst am Versammlungszelt «angehingt» waren, eine immer-
Wahrende Existenz verliehen wurde, um wieviel mehr den Israeliten, die
Gott «anhangen», wie es heisst (Deut. 4:4): «Ihr, die ihr dem Herrn,
€urem Gott, anhanget, lebet alle heute noch» (13).

131



Eine andere Regel ist die g€zera $awa, die «gleiche Satzung», «gleiche
Verordnung» (14). Was von dem einen gilt, das hat auch fiir das andere
Geltung. In der rabbinischen Terminologie findet sich auch noch ein€
andere Bezeichnung fiir den Analogieschluss: héggeé$. Beim Gebrauch
dieser Regel wurde 6fter nicht die Inhalts-, sondern die Wortanalogi€
betont. Freilich wirkt ein solches Analogieverfahren auf jeden, dem diese
exegetische Methode nicht geldufig ist, unlogisch. Darum war es auch
nicht jedermann gestattet, sich dieser Regel ohne weiteres zu bedienen,
wie es heisst: ‘en ‘adam dan g€zera sawa me ‘asmé.

Ich nenne noch eine Regel, die auch heute noch jeder Theologe und
jeder Pfarrer bei seiner exegetischen Arbeit zu benutzen hat: dabar
halamed me *inyané : «etwas wird aus dem Zusammenhang gefolgert»-
Dies war die letzte der 7 Regeln Hillels.

Neben den 7 Regeln Hillels kennen wir die 13 Middét R. Ismaels, di€
immer noch im Siddiir, dem Gebetbuch der jiidischen Gemeinde, abge"
druckt werden (15). R. Ismael ist als niichterner Exeget bekannt. Aus
gangspunkt seiner Interpretationen war, dass die Thora «die Sprache der
Menschen spricht». Im wesentlichen sind die 13 Regeln Ismaels den 7
Hillels gleich. Hin und wieder werden die ilteren Regeln aufs neue und
ausfithrlicher formuliert. So kennt Ismael die Regel $¢ne kenibim
hammakhisSim zé ‘6t zé ‘ad $éyyabé hakkatiib hasselisi weyakria* benehém,
«bei zwei Bibelversen, die miteinander in Widerspruch stehen, soll ein
dritter Vers das Gleichgewicht herstellen».

An dritter Stelle gab es die 32 Regeln des R. Eliezer, Sohn R. Joses des
Galilders (16). Alle diese Regeln sind mit einer Fachterminologie ver
bunden, in die immer noch die schone Arbeit von W. Bacher, Die exegé”
tische Terminologie der jiidischen Traditionsliteratur, am besten einfiihrt-

Bisweilen sind die Regeln #lter als diejenigen, mit deren Namen si€
verbunden sind. So soll bereits Nahum aus Gimzo, ein Zeitgenosse von
Rabban Johannan b. Zakkai (17), einem der Griinder des rabbinischen
Judentums nach der Zerstérung des zweiten TEmpels im Jahre 70 n. Chr.,
die Methode von ribbiiy und me*it benutzt haben (18). Das heisst, dass di€
Wértchen ‘ap, ‘¢t und gam im A.T. eine Einschliessung oder Vermeh-
rung, die Wortchen ‘ak, min und raq hingegen eine Einschrinkung oder
Verminderung anzeigen. Wir lesen z.B. in Deut. 10:20: ‘¢t ®donay €lohek
tira: den Herrn, deinen Gott, sollst du fiirchten. Die sogenannte notd
accusativi, womit der Satz beginnt, schliesst, gemiss der Regel des ribbily;
die Schriftgelehrten, die talmidey hak%mim, mit ein, so dass man neben
Gott auch die weisen Lehrer zu fiirchten hat (19).

Es ist deutlich, dass auf diese Weise jedes Wort und selbst jeder

132



Buchstabe in der Bibel seinen Wert und seine Bedeutung hat und dariiber
hinaus seine eigene Auslegung erhilt. So findet man in der rabbinischen
Literatur Beispiele von kiinstlichen Spielereien mit Buchstaben und
ZE}hlen. Wir nennen in diesem Zusammenhang die gimatréya, gramma-
fela, die Berechnung des Zahlenwertes der hebridischen Buchstaben. Dies
ISt die 29. Regel der 32 Middét. Dann gibt es noch das nétarigén, die
Zerlegung eines Wortes in zwei oder mehr Worter, indem die einzelnen
Buchstaben als ebensoviele Waorter gedeutet werden (30. Regel). Zu
€rwihnen bleibt auch noch das atbas, wobei der Buchstabe alep anstatt
law, bet anstatt Sin geschrieben wird (20). Nun sind solche exegetische
Spielereien jedoch keineswegs Neuerscheinungen der rabbinischen Lite-
f_atur. Bereits in Jer. 51:1 findet man eine Form von — vielleicht nachtrég-
lich hinzugefiigtem — ‘atbay: leb gamay, in der niederldndischen Uber-
S€tzung noch als «Herz meiner Widersacher» wiedergegeben. Doch kann
dieser Ausdruck dank der azbaf- Methode als «Chaldder» gelesen

Werden, eine Lesart, die durch die Septuaginta und das Targum bestétigt
wird,

Es war schon der rabbinischen Tradition bekannt, dass man mittels
dieser Regeln und Methode das Unmdgliche auf dem Gebiet der Exegese
moglich machen konnte. Nach dieser Tradition ist R. Agiba, ein
Gelehrter, der wihrend des Bar-Kosiba-Aufstandes den Mirtyrertod
erlitten hat, mit solchen Spielereien wohl am weitesten gegangen. Der
babylonische Talmud enthilt folgende Legende (21):

Als Mose in die Hohe stieg, traf er den Heiligen, gepriesen sei er,
sitzen und Krinze fiir bestimmte Buchstaben der Thora winden. Da
sprach er zu ihm : Herr der Welt, wozu ist dies notig ? Gott erwiderte :
Es gibt einen Mann, der nach vielen Generationen aufstehen wird,
namens Aqgiba b.Josef; er wird dereinst tiber jedes Hikchen Haufen
liber Haufen von Lehren vortragen. Da sprach Mose vor ihm: Herr
der Welt, zeige ihn mir! Gott erwiderte : Wende dich um! Da wandte
er sich um und setzte sich hinter die achte Reihe (der Schiiler R.
Agqibas); er verstand aber ihre Unterhaltung nicht und war dariiber
bestiirzt. Als jener auf eine Frage zu sprechen kam und seine Schiiler
ihn fragten, woher er dies wisse, erwiderte er ihnen, dies sei eine dem
Mose am Sinai iiberlieferte Lehre. Da war Mose beruhigt. Er kehrte
um, trat vor den Heiligen, gepriesen sei er, und sprach vor ihm: Herr
der Welt, du verfiigst iiber einen solchen Mann und hast die Thora
durch mich verliechen! Aber der Herr sprach: Schweig, so ist es mir
in den Sinn gekommen !

Diese Anekdote betont den Wert der miindlichen und der schriftlichen

133



Thora, stellt aber zugleich eine humorvolle Selbstkritik der Rabbinen dar-
Diese miindliche und schriftliche Thora findet sich, wie zweifelsohné
bekannt, in der Mi¥na, die etwa um das Jahr 200 n. Chr. durch R. Jehuda
Hannasi’ redigiert worden ist (22). Schon vor Rabbi hat es halachische
Sammlungen gegeben, und nach ihm sind die Diskussionen weiter-
gegangen. Diese Diskussionen haben dann spiter in den beiden Talmuden
ihren Niederschlag gefunden, dem babylonischen und dem paldstinen”
sischen. In der Misna kommen viele gesetzliche Bestimmungen vor, und
zwar meist unabhingig vom Bibeltext. Den Weg, auf dem man mittels
rabbinischer Interpretationen zu diesen Bestimmungen gekommen ist,
zeigen uns die exegetischen und homiletischen Midra$im auf. Einer der
dltesten und schonsten Midra$im ist der Midra$ zum 2. Buch Mose, di€
Mechilta des R. Ismael (23). Mechilta bedeutet eigentlich Mass, Form
Regel fiir das Ableiten der Halacha aus der Schrift. Die Mechilta bcginI}t
mit Ex. 12, dem ersten gesetzlichen Stiick des Buches, und reicht bis
23:19, also bis zum Schluss der Hauptgesetze des Exodus. Die Halacha
bezieht sich auf die Thora im Sinne der verbindlichen gesetzlichen Uber-
lieferung, im Gegensatz zur Haggada, welche die nichtgesetzliche Uber-
lieferung zum Gegenstand hat. Da die Mechilta einen fortlaufenden
Kommentar des Bibeltextes bietet, findet sich in ihr neben der Interpre”
tation der halachischen oder gesetzlichen Stiicke auch ein grosser Teil
haggadischer Auslegung. Wir nennen in diesem Zusammenhang aus
driicklich den schénen Midra$ zu Ex. 15, dem Lobgesang des Mose am
Schilfmeer. Auch heute noch vermogen diese exegetischen Interpreta
tionen der so oft bedringten jiidischen Frommen eine Kirche auf ihrem
Weg zu ermuntern. Dieser tannaitische (24) Kommentar hat einé
spirituelle Dimension, die man in modernen Kommentaren nicht hiufig
antreffen kann.

Es erscheint mir unangebracht, hier simtliche alten jidischen exege”
tischen und homiletischen Midrasim namentlich aufzuzihlen. Viele
Einzelheiten dariiber finden sich in ausfiihrlicher und zuverlissiger Form
in der jetzt schon in der 6. Auflage erschienenen Einleitung in Talmud und
Midrasch von H. L. Strack (25). Ich ziehe es vor, hier auf die altt’{ﬂ
aramdischen Ubersetzungen des A.T.s aufmerksam zu machen, di°
Targiimim, in denen reichhaltiges Material hinsichtlich der alten rabbr
nischen Auslegung angehiuft ist (26). Die Targumim, sogar das Targum
Ongelos zum Pentateuch, sind mehr als blosse Ubersetzung: sie sif
Bibelinterpretationen in einer Sprache, welche die im Gottesdienst und 17
den Lehrhiusern versammelte altjiidische Gemeinde verstehe?
konnte (27). Vor allem in den letzten Jahrzehnten hat das Targumstudium
einen ungeahnten Aufschwung genommen. Einerseits verdanken wir di€S

134



den Funden lang verschollener Targumim oder Targumteile, wie z.B. das
Targum Neophyti I zum Pentateuch, das durch Prof. Diez Macho zutage-
gefordert wurde. Andererseits versteht man heute besser als je zuvor,
Welchen grossen Wert man den Targumim zum Verstindnis des Hinter-
grundes des N.T.’s zuschreiben muss. Uberdies hat sich gezeigt, dass
bestimmte Targumbruchstiicke ilter sind als die &dltesten rabbinischen
Schriften oder als das Neue Testament selbst. Wir nennen in diesem
Zusammenhang das Hiobtargum, gefunden am Toten Meer und vor
einigen Jahren von meinen niederlindischen Kollegen Van der Ploeg, Van
der Woude und Jongeling herausgegeben (28). Diese alten Targumim
Zeigen uns, wie man den Pentateuch und das A.T. iiberhaupt in den alten
Synagogen benutzt hat. Jeder, der sich mit den hermeneutischen Prin-
zipien des frithen Judentums befasst, hat jeweils auch die Targumim zu
Rate zu ziehen.

Daneben darf man auch nicht, wie das leider oft in wissenschaftlichen
Arbeiten iiber das alte jiidische Schrifttum geschieht, das Material
ausschalten, das uns in der apokalyptischen, pseudoepigraphischen und
Qumranliteratur geboten wird. Man soll nie vergessen, dass es ein
«offizielles» Judentum vor dem Jahr 70 n.Chr. niemals gegeben hat. Der
religionsgeschichtliche Typus «Judentum» ist in den ersten nachchrist-
lichen Jahrhunderten infolge der Bekdmpfung von Christentum, Heiden-
tum und Gnosis zutage getreten. Eine absolute Scheidung zwischen dem
Pharisédisch-rabbinischen Schriftgelehrtentum und der Apokalyptik oder
den palistinensischen Apokryphen und der Literatur der Qumran-
kommunitit ist unhaltbar. So hat z.B. in Qumran der «Lehrer der Ge-
rechtigkeit» einen Offenbarungsanspruch, welcher ihm die wahre
Deutung der Schrift zuschreibt. Alles andere, was Qumran vom sonstigen
Judentum unterscheidet, — so sagt mit Recht Andreas Nissen in seinem
Buch Gott und der Nichste im Antiken Judentum, — ist nichts als die
sekundire Konsequenz aus diesem Ansatz (29). Auch in Qumran wurde
die Thora in ihrer Absolutheit bestiitigt.

Neben dieser vorrabbinischen palistinensisch-jiidischen Literatur gab
©s noch das Schrifttum des hellenistischen Judentums, in dem viel jiidisch-
exegetisches Material verarbeitet ist. Wir denken hier an die Arbeiten von
Philo (30), aber auch an Biicher wie 4 Makkab., Sapientia Salomonis
u.s.w. Auch in Palédstina selbst hat der Hellenismus nicht nur in Kultur und
Sprache gewirkt. M. Hengel hat in seinem Buch Judentum und Helle-
nismus die These vertreten, dass der geldufige Unterschied zwischen
paléstinensischem und hellenistischen Judentum nicht stimmt, weil «das
gesamte Judentum ab etwa der Mitte des 3. Jhdts. v. Chr. ... im strengen
Sinne als <hellenistisches Judentum» bezeichnet werden miisste.» Man

135



«sollte besser zwischen dem griechisch-sprechenden Judentum der west-
lichen Diaspora und dem aramdiisch/hebridisch sprechenden Judentum
Paléstinas bzw. Babyloniens unterscheiden» (31).

Dies alles bedeutet jedoch nicht, dass auch die alten rabbinisch-
judischen Exegesemethoden hauptsédchlich hellenistischer Art wiren,
selbst wenn einzelne Formen in der hellenistischen Welt wiederzufinden
sind. Bestimmte Formen der Schriftauslegung sind sehr alt, wie schon die
alttestamentliche Literatur zeigt (32). Der Dubliner Alttestamentler J.
Weingreen hat neuerdings in seinem sehr empfehlenswerten Buch From
Bible to Mishna. The Continuity of Tradition, auffallende Beispiele
vorgefiihrt (33). Er deutet z.B. auf alttestamentliche und redaktionelle
Glossen hin, die einen «rabbinischen Typus» tragen. Vor einigen Jahren
habe auch ich versucht, anhand von I Chron. 7:21b-23 auf Midra$bildung
im A.T. hinzuweisen (34).

Wer sich mit der alten rabbinischen Literatur und mit Studien zu dieser
Literatur beschéftigt, begegnet stets zwei fundamentale Termini: p€3at
und d€ra¥ (35). In den Anmerkungen Rasi’s, des beriihmten mittelalter-
lichen jiidischen Bibelauslegers und Talmudkommentators (1040-1105,
Troyes, Nordfrankreich), finden sich diese Termini wiederholt (36). Ofter
versteht man unter p€sat die «einfache» oder «buchstibliche » Bedeutung
eines Verses, unter d€ra$ oder auch midra¥ eine in den Bibelvers
«eingelesene » Erklarung (37). Es ist jedoch sehr fragwiirdig, ob sich dieser
«volkstiimliche» Unterschied auf gute Griinde stiitzt. Dereinst hat R.
Loewe in einem lesenswerten Artikel liber p€Sat zu zeigen versucht,
dass das Wort weitaus mehr eine «autoritative» als eine «buchstibliche»
Erkldrung bezeichnet, weil nicht jede p€Sat-Auslegung «buchstiblich»
aufzufassen ist (38). Er bevorzugt fiir p€Sat «statische» und fiir d€ra¥
«dynamische » Exegese. Diese Exegese bezieht sich auf die Halacha und
die Haggada. Die wichtige Studie von Loewe enthebt uns jedoch nicht der
Pflicht, zu fragen, was der heutige Exeget unter den Begriffen p€at und
d€ra¥ zu verstehen und welchen Wert er ihnen beizumessen hat. Diese
Frage steht in Zusammenhang mit dem Problem der inneren Haltung des
alten Judentums zur Bibel. Wer sich den Wert der jiidischen Exegese
zueigen zu machen wiinscht, muss eine Antwort auf diese Frage geben.

Vor einigen Jahrzehnten hat die auf tragische Weise bei einem Unfall
ums Leben gekommene junge Gelehrte Frl. Renée Bloch in einem
epochemachenden Artikel zu zeigen versucht, was man unter Midras zu
verstehen hat (39). Einiges daraus wollen wir hier aufgreifen. Das Wort
midras$, das sich bereits zweimal im A.T. (II Chron. 13:22; 24:27) und
einige Male in der Qumranliteratur findet, ist von der Wurzel dr$
abzuleiten, die an erster Stelle «suchen» oder «griindlich nachforschen»

136



bedeutet (40). Sodann bedeutet das Wort desofteren auch den Herrn
«befragen», wie z.B. in Gen. 25:22, wo Rebekka vor der Geburt Esaus
und Jakobs hinging, «den Herrn zu befragen». In nachexilischer Zeit ist
der Sinn vor allem auch das Gesetz des Herrn «erforschen» (Esr. 7:10).
Nach Bacher handelt es sich dabei «um die erste Erwihnung biblischer
Exegese» (41). Deutlich entfaltet sich dann die Bedeutungsentwicklung
des Wortes : man soll die Schrift erforschen, um Gott zu suchen und seine
Antwort zu finden. Wer die Antwort gefunden hat, teilt sie anderen
Menschen mit: «Gross sind die Werke des Herrn ; wer sie erforscht, hat
Freude daran» (Ps. 111:2). In rabbinischer Zeit ist der dar¥an der
Offentliche Schriftausleger. Es handelt sich hier um eine Funktion, welche
in der Qumrangemeinde schon der dére hattéra bekleidete (42). Midras
ist dann Studium und Auslegung der Bibel.

Der Midra$ findet seinen Ausgangspunkt in der Bibel. Er denkt iiber
den Inhalt der Bibel nach, ist aber durch die Homiletik bedingt und auf die
Gemeinde abgestimmt. Die Thora wurde fast vollstindig entweder in
einem einjdhrigen Zyklus in Babylonien oder in einem dreijdhrigen Zyklus
in Paléstina in der Synagoge gelesen. Uberdies wurde eine sogenannte
Haftara-Lektion aus den Prophetenbiichern gewihlt, welche in einer
homiletischen Auseinandersetzung auf die Thora-Lektion bezogen
wurde (43). In den eingehenden Untersuchungen von J. Mann und spéter
von I. Sonne, The Bible as Read and Preached in the Old Synagogue, wird
gezeigt, dass z.B. «die Propheten» als weniger inspiriert angesehen
wurden als «die Thora» (44). Uberdies stellte sich heraus, dass man den
Buchstaben der Bibel vor den Themen, welche die Bibel zur Diskussion
stellt, bevorzugte. Auch wurde immer Schrift mit Schrift verglichen, und
die Schrift wurde als «ein geschlossenes Zeichensystem» betrachtet (45).

Wer sich nur fliichtig mit der alten rabbinischen Literatur, den
MidraSim, aber auch mit den Targumim beschiftigt oder eine der
Homilien liest, welche an Festtagen und ausgezeichneten Sabbaten
vorgetragen wurden, dem féllt auf, wieviel Aufmerksamkeit man dem
Bibeltext zugewendet hat und wie man sich in «close reading » jedes Wort
des Textes iiberlegte. Immer haben Ubersetzer und Homilet den Sinn
jedes Bibelverses zu verstehen und verstidndlich zu machen versucht.
Wiederholt begegnet man in der rabbinischen Literatur einer Frage wie:
mippéné ma, «warum ist das so gesagt worden ?» Undeutliche Schriftverse
werden durch deutliche oder sogar durch Fremdworter erklért, wie es
spiter auch Ra¥i in seinen altfranzosischen Randbemerkungen zu
hebriischen Ausdriicken macht. Weil das A.T. einheitlich ist, darf man
ohne Skrupel aus dieser reichhaltigen Quelle schépfen. Man wird in
sprachloses Erstaunen versetzt, wenn man sieht, wie bewandert die alten

137



Rabbiner in der Bibelliteratur waren und wie gescheit sie mit Bibelversen
die eigene Stellung verteidigten oder die des anderen angriffen. Es wird
behauptet, dass die alten Rabbiner ganze Teile der  Schrift in- und
auswendig kannten und wie lebendige Konkordanzen jede Schriftstelle
anzufiihren imstande waren, Es sei jedoch darauf hingewiesen, dass Beat
Zuber — Vier Studien zu den Urspriingen Israels — «das romantische
Axiom vom «sagenhaften Gedédchtnis» vornehmlich illiterater Volker»
neuerdings stark angezweifelt hat (46).

Ein wichtiges Merkmal der alten Midrasim ist die Aktualisierung der
Bibel. Die Bibel wurde auf den Alltag bezogen. Und man weiss aus
Erfahrung: der Alltag steht in engstem Zusammenhang mit dem Wechsel
von Zeit und Ort, von Milieu und Gruppe. Deshalb kann der Midras,
ebensowenig wie die heutige Predigt, nicht zeitlos sein. Man erféhrt dies,
wenn man die Qumranliteratur, die rabbinischen Schriften und das N.T.
untersucht. Bibelverse werden gleichsam der eigenen Situation und Zeit
angeglichen. Diese Schriftaktualisierung héingt damit zusammen, dass man
in Synagoge, Kirche und Sekte die Bibel als lebendiges Wort Gottes
betrachtet hat, seinem Volk in jeder denkbaren Lage zugedacht. Und, wie
bekannt, war auf Jahrhunderte hinaus die Situation des jiidischen Volkes
nicht beneidenswert.

In der Synagoge folgte auf die Bibellesung — oder auf die Ubersetzung
ins Aramiische — die Homilie, welche vornehmlich haggadischen Cha-
rakters war. In der Lehrschule diente der Bibeltext der Abfassung der
Regeln, in denen das Verhiltnis der Menschen zu ihrem Gott reguliert
und normiert wurde. Dies ist die Halacha. Diese hagadische und hala-
chische Exegese ist aufbewahrt in haggadischen MidraSim wie Pesikta de
Rab Kahana, Pesiqta Rabbati u.s.w., oder in halachischen Midrasim wie
Sifra zu Lev., Sifre zu Num. und Deut. u.s.w.

Aus unseren Ausfiihrungen wird deutlich, dass die jidische Auslegung
in mancher Hinsicht komplexen Charakters war: man spricht von p€¥at
und d€ra3, von Halacha und Haggada, von Talm{idim und MidraSim, von
«homiletischer» und «exegetischer» Interpretation. Bald versucht man
die Frage des einen zu beantworten, bald den Anspriichen des anderen
gerecht zu werden. Es gibt viele Beispiele der «angewandten» Bibel-
auslegung aus dem Beginn unserer Zeitrechnung, als der Tenach noch
nicht vollig kanonisiert war. Schone Beispiele einer historisch-kritischen
Untersuchung einiger Auslegungsthemen findet man in den Arbeiten von
Géza Vermes (47) und auch in dem bekannten Werk von Strack-
Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Mi-
drasch (48). Problematisch bei letztgenannter Arbeit ist jedoch, zu
entdecken, welches Ordnungsprinzip die Verfasser in der Fiille der Aus-

138



legungsbeispiele benutzt haben, falls sie iiberhaupt von einem solchen
Ordungsprinzip geleitet wurden. Auf recht unkritische Weise hat man das
Material gesammelt und den Stoff prisentiert. Das Werkzeug ist her-
gestellt worden, leider fehlt aber die Anleitung zum Gebrauch. So wird
das Werkzeug nicht oder nicht gut beniitzt. Man hat sich bis vor kurzem
auch kaum gefragt: Was ist eigentlich der Kern der jiidischen Exegese,
was ist das eigentliche Argumentationsprinzip, das den ganzen Komplex
Jidischer Auslegung beherrscht, einer Auslegung, die den in die jiidische
Gedankenwelt Uneingeweihten hybrid anmutet ? Und, wenn es iiberhaupt
ein solches Prinzip gibt, ist es auch heute noch brauchbar ?

Einer derjenigen, die in unserer Zeit eine Antwort auf diese Frage zu
geben versucht haben, ist J. Heinemann in seinem in neuhebriischer
Sprache geschriebenen Buch Darké ha'aggada (49). Als charakteristisch
fiir die rabbinische Hermeneutik und die jiidische Exegese bezeichnet
Heinemann das «organische Denken» der Rabbiner. Mittels dieser Prin-
zips versucht die Haggada den Menschen zu zeigen, was iiberzeitlich,
nicht durch besondere Situationen begrenzt und in jeder Generation ak-
tuell ist. Diesem «organischen Denken» der Rabbiner kann zuerst die
«kreative Historiographie » entnommen werden. Das heisst, die Geschichte
wird nicht um ihrer selbst willen geschrieben, sondern zum Unterricht.
Religiose Vorstellungen und Institutionen wurden als Bezeichnungen
dieses organischen Denkens in konkreter Form dargestellt. Ein Beispiel
dieses Verfahrens sind die am Anfang unserer Ausfithrungen genannten
Identifizierungen der Rabbiner. Die Veranschaulichung des rabbinischen
Unterrichts stellt ebenfalls Assoziationen zwischen Dingen her, die
unserer Meinung nach nicht viel miteinander gemein haben. Freilich
basierte das alles noch nicht auf der modernen literarischen Analyse.

Weiters kann dem «organischen Denken» der Rabbiner die «kreative
Philologie » entnommen werden. Heinemann nimmt in diesem Zusammen-
hang griindlich Stellung zu der rabbinischen Betrachtung des Verhilt-
nisses der Bibel zum MidraS. Nach Auffassung der Rabbiner konnten auch
die einzelnen Satzteile an sich betrachtet werden, so dass, wie wir schon
aufzeigten, sogar Buchstaben eines Wortes Abkiirzungen neuer Worter
bilden konnten (Notarigon) (50). Trotz dieser subtilen Midra$-Methode
sind die Rabbiner, nach Heinemann, niemals von der «einfachen»
Bedeutung des Textes abgewichen: én miqra* y6se mide p€%ité! Zu-
Sammenfassend kann man sagen, dass nach Heinemann das rabbinische
Denken nicht logisch-diskursiv, sondern assoziativ war. Man ging von der
These aus, dass ein Bibelwort auf mehrere Weisen ausgelegt werden kann.

_ Ein anderer Gelehrter, der die dem rabbinischen Denken zugrunde-
liegende Gedankenbildung einer eingehenden Untersuchung unterzogen

139



hat, ist Max Kadushin, in seinem bereits im Jahre 1952 erstmals veroffent-
lichten Buch The Rabbinic Mind (51). Auch sein Ausgangspunkt ist das
«organische Denken» der Rabbiner. Veranlassung zu dieser Studie und zu
anderen Arbeiten auf diesem Gebiet war ein Gefiihl des Unbehagens iiber
die wenig zusammenhingende Betrachtung des rabbinischen Denkens in
den iibrigens vorziiglichen Arbeiten von S. Schechter, Aspects of
Rabbinic Theology (52) und G. F. Moore, Judaisme in the First Centuries
of the Christian Era (53). Nach Kadushin hatten die Rabbiner kein logisch
abgeschlossenes System feststehender Begriffe, sondern einen Komplex
von sogenannten « value concepts». Es handelt sich hier nicht um genaue
Bestimmungen, Werturteile oder um eine (individuelle) Weltanschauung,
sondern um klar umrissene Grundvorstellungen, welche Rabbiner und
Volk in gleicher Weise verstanden. Die «value concepts» sind die
Kristallisationen einer jahrhundertelangen Erfahrung des jiidischen
Volkes; die Form des rabbinischen Denkens wird durch das Muster der
miteinander zusammenhingenden «value concepts» gebildet. Dieser enge
Zusammenhang ermoglichte sogar eine Religion ohne formelles Glau-
bensbekanntnis. Die vier wichtigsten «value concepts» sind: 1. Gottes
middat harah%mim, die «Eigenschaft der Barmherzigkeit»; 2. Gottes
middat haddin, die «Eigenschaft der Gerechtigkeit»; 3. t6ra und 4. Israel.
Andere wichtige «Wertbegriffe» sind: derék ‘éres, die «menschlichen
Gepflogenheiten» oder die «gesellschaftliche Sitte»; malkiit Samayim,
«Konigtum des Himmels»; t€%iiba, «Busse»; qiddis ha3fem, «Heiligung
des (Gottes)namens», z€kiit abdt, «Verdienst der Viter» u.s.w. Wie
Heinemann betont auch Kadushin, dass die Rabbiner niemals den p€¥at
aus dem Auge verloren. Der Bibeltext selbst jedoch erlaubt eine vielfiltige
Interpretation. Ein Wort der Bibel kann, wie ein Wort Gottes selbst,
verschiedene Dinge gleichzeitig zum Ausdruck bringen. Wir lesen z.B. in
der Mechilta zu Ex 20:1 «Und Gott redete alle diese Worte»; darauf
folgen dann die Zehn Gebote. Der Kommentar dazu lautet: «Die Schrift
lehrt uns, dass Gott die Zehn Gebote in einem Atemzug sprach. Dies ist
fiir Menschen von Fleisch und Blut unmdglich.» Sie brauchen ja viele
Worte!

Wenn nun die Rabbiner, ausgehend von der «einfachen» Bedeutung
des Bibelwortes, eigene Interpretationen vortrugen, so enthielten diese
Interpretationen «value concepts», die Gelehrte und Volk unmittelbar
verstehen konnten. Die rabbinischen Konzeptionen sind von philo-
sophischen, dogmatischen und figurativen verschieden. Bewusst haben
die Rabbiner sich immer wieder von der «einfachen» Schriftbedeutung
entfernt, aber sie wussten sich dazu berechtigt. Sie lebten ja fast immer in
einer Lage, in der sie und das jiidische Volk des Trostes durch Gottes

140



Wort unbedingt bedurften. In dieser Situation konnte jeder Bibeltext, wie
auch immer interpretiert, zu rabbinischen Vorstellungen anregen. Das
grosse Verdienst der sehr empfehlenswerten Studie Kadushins ist, dass sie
zeigt, auf welche Weise das duale Phinomen p€¥at und d®ra¥ im jiidischen
Denken funktioniert hat und noch heute funktioniert.

Ohne hier noch andere Arbeiten zu diesem Thema anfiihren zu
kénnen, darunter das grosse Werk E. E. Urbachs, Hazal (54) — Die
Weisen oder, wie der Titel der englischen Ubersetzung lautet, The Sages,
their Concepts and Beliefs — und auf die griindliche Besprechung dieser
Studie durch J. Neusner einzugehen (55), darf ich sagen, dass man wohl
das «organische Denken» der Rabbiner als eines der Grundprinzipien der
rabbinischen Exegese ansehen muss. Das soll uns zum zweiten Teil der am
?nfang dieser Ausfiihrungen gestellten Frage und zur Antwort darauf
lihren.

II

Hat die alte jiidische Exegese Wert fiir unsere heutige wissenschaft-
liche und kirchliche Arbeit? Es kann natiirlich kein Zweifel an dem
religionsgeschichtlichen oder historisch-exegetischen Wert dieser
Titigkeit an sich fiir die moderne theologische Wissenschaft bestehen.
Freilich verlangen die richtige Beurteilung und der gute Gebrauch der
alten jiidischen exegetischen Ergebnisse eine jahrelange planmissige
Durchfiihrung eines Ubungsprogramms in der sogenannten «Judaistik »,
zu der wir auch die Kenntnis der hebriischen und aramiischen Sprache
rechnen wollen. Gerne moéchte ich ein Fach «Judaistik» an jeder
theologischen Fakultit oder Hochschule um der Theologie selbst willen
befiirworten. Sollte die Theologie biblisch sein und bleiben, so soll sie
zumindest Aufmerksamkeit fiir ihre eigenen Quellen und Wurzeln zeigen !

Zusammenfassend werden jetzt einige Punkte angefiihrt, die zeigen
Sollen, warum die alte jiidische Interpretation auch heute noch nicht ihren
Wert fiir Theologen und Pfarrer verloren hat::

1. Die Kenntnis der Methoden und Ergebnisse der rabbinischen
Exegese hat grosse Bedeutung fiir das bessere Verstindnis des A.T. Selbst-
Versténdlich stiitze ich mich beim Verstehen des A.T. auf den hebréischen
Text (und beim Verstehen des N. T. auf den griechischen), und nicht auf
Ubersetzungen. Schon der massoretische Text unserer hebréiischen Bibel
enthdlt in Punktation und Akzentuation viele altjiidische exegetische
Hinweise, welche in den modernen Kommentaren kaum vermerkt sind.
Gliicklicherweise hat man jetzt, in der neuen Biblia Hebraica Stuttgarten-

141



sia, die von G. E. Weil (56) ausgezeichnet editierte Masséra G€déla zur
Verfiigung, in der sich auch viel altes exegetisches Material findet (57).

2. Die Kenntnis der midraSischen Entwicklungen ist wichtig zum
Aufspiliren nicht in der Bibel enthaltener Traditionen, die trotzdem
aufgrund spiterer MidraSim in alten Zeiten bekannt gewesen sein
konnten. Es sei z.B. auf Jes. 29:22 hingewiesen, wo von Gott als von
«Abrahams Erléser» gesprochen wird (58). Hier wird eine Uberlieferung
iiber die Errettung Abrahams vorausgesetzt, die sich sonst in der Bibel
nicht erhalten hat, deren Spuren jedoch in der spéteren Literatur
wiederkehren. Der Midra$ berichtet, dass Abraham nach der Vernichtung
der Goétzenbilder von Nimrod in einen brennenden Feuerofen geworfen
wurde, aus dem Gott ihn unversehrt errettet hat. Ein anderes Beispiel
midraSischer Tradition im A.T. haben wir in unserem Aufsatz I Chronik 7,
21b-23 und die rabbinische Tradition anzufiihren versucht (59). Es handelt
sich dort um eine alte Tradition iiber die Frithgeschichte der Ephraimiter,
die sich nicht nur in erweiterter Form in den spiteren rabbinischen
MidraSim, sondern auch schon an anderen Stellen des A.T. selbst (z.B. Ps.
78:9ff. ; Ex. 13:17) und vor allem in der rabbinischen Exegese zu diesen
Stellen findet. Hieraus ergibt sich m.E. deutlich, dass Midra¥bildung schon
vor Abschluss des A.T. vorkam.

3. Wichtig ist die Kenntnis der Struktur und der Funktion der
jidischen Exegese auch in bezug auf den Gebrauch und das Verstehen der
alten Ubersetzungen wie Septuaginta, Pe¥itta, Vulgata und selbstver-
stindlich vor allem der Targumim. Uberdies sollte man in diesem
Zusammenhang auch die apokryphen und pseudoepigraphischen
Schriften nicht vergessen. Es stellt sich manchmal heraus, dass vom
hebriischen Text abweichende Ubersetzungen in der Septuaginta nicht
immer daraus zu erkldren sind, dass dem griechischen Ubersetzer der
Grundtext unbekannt war. Abgesehen von der Moglichkeit des Ge-
brauchs einer anderen Vorlage kann auch die Bekanntschaft des Uber-
setzers mit dem (zeitgendssischen) MidraS seine abweichende Uber-
setzung gepragt haben. Auch hiezu ein Beispiel : Die Kittiter (Gen. 10:4)
werden je nach der Zeit, in der man iibersetzt, anders identifiziert. Ur-
spriinglich war es der Name fiir die Einwohner von Zypern (Jes. 23:1,12;
Ez. 27:7 u.s.w.). Nachher aber deutete das Wort aufgrund einer ritsel-
haften Prophetie in Num. 24:24 auf die Makedonier (1 Makk. 1:1; 8:5)
bzw. auf die Syrer (Jub. 37:1) und die Romer (Dan. 11:30; Sept., Vulg.,
Pes., 1 QpHab) hin. So wurden die geheimnisvollen Eroberer in Numeri
jeweils mit einem in der Zeit des Verfassers lebenden Eroberer identi-
fiziert (60). |

4. Besonders wichtig ist die wissenschaftliche Erforschung der jiidi-

142



schen Exegese auch zum Verstindnis des neutestamentlichen Hinter-
grundes (61). Vor allem das Studium der Targumim und ihrer Relationen
zum N.T. hat in den letzten Jahrzehnten zu erheblichen Erfolgen gefiihrt.
In diesem Zusammenhang nennen wir nur die Namen von Diez
Macho (62), Le Déaut (63), McNamara (64), Black (65) und auch schon
Paul Kahle (66). Uberdies wird auch im heutigen Staat Israel dem Neuen
Testament von einigen Forschern die ihm gebiihrende Aufmerksamkeit
geschenkt, welche auch christlichen Theologen Perspektiven zum
besseren Verstehen des N.T. eroffnen kann. Hier seien u.a. die Namen von
Flusser und Safrai genannt, die in ihren Arbeiten gerade den christlichen
Exegeten wertvolles Material liefern (67).

Ein schones Beispiel ist das folgende : In der Apostelgeschichte (23:5)
sagte Paulus, nach einer scharfen Entgegnung hinsichtlich eines Schlages
auf den Mund auf Befehl des Hohenpriesters Ananias: «Liebe Briider, ich
wusste es nicht, dass er Hoherpriester ist.» Nun ist es ganz unwahr-
scheinlich, anzunehmen, Paulus habe den Hohenpriester nicht erkannt.
Nach Flusser und Safrai (68) wollte Paulus seinen Worten nur einen
ironischen Klang geben. Er hatte sagen wollen: Ich konnte nicht
erkennen, dass sich der Hohepriester auch als Hohepriester benahm. In
Apostelg. 23:5 weist Paulus namlich auf Ex. 22:27 hin: «Den Obersten
deines Volkes sollst du nicht schmihen», oder besser: «Einem Obersten
in deinem Volk sollst du nicht fluchen», hebriisch : w€nasi¢ b€ ammeka 16
ta*or, wobei die Priposition b€ betont wird. Die Rabbiner haben mit dieser
Priposition eine Art Konditionalsatz verbunden, wie sich dies z.B. in der
Mechilta findet: «Zur Zeit, wo sie dem Brauch eures Volkes folgen»,
oder: « Wenn man die Arbeit eures Volkes tut» (69).

5. Das Studium der MidraSim, Targumim und ihrer Hintergriinde
kann auch heute auf besondere Weise die christliche Homiletik und
Exegese anregen. In meiner Untersuchung : Das Targum des Hohenliedes
habe ich zu zeigen versucht, dass die allegorische Deutung des Hohen-
liedes, der jiidischen Gemeinschaft entsprungen, der alten christlichen
Kirche geldufig, auch heute noch in Kirche und Predigt ihren Wert hat,
auch wenn man, wie stets im Midra$, in der Erkldrung vom p€¥at der
Schriftworte ausgeht (70).

6. Schliesslich mo6chte ich noch sagen: Jeder, der sich mit der rabbi-
nischen Auslegung der Bibel befasst, bestiirzt iiber ihre Vielschichtigkeit,
liberzeugt von der Notwendigkeit einer planméssigen Durchfiihrung eines
jildisch-exegetischen Ubungsprogramms und kritisch hinsichtlich dessen,
was jetzt oft als jiidische Auslegung dargeboten wird, wird zwei Tatsachen
nie aus dem Auge verlieren diirfen: 1. Rabbinische Auslegung war zeit-
gendssische Auslegung. Sie bezog sich fast ausschliesslich auf die poli-

143



tische und religiose Lage, in der das jiidische Volk lebte. Mit Hilfe der
verfeinerten hermeneutischen Regeln verwertete sie praktisch die Bibel,
wie man sie damals verstand. II. Rabbinische Auslegung stiitzt sich auf das
organische Denken von Rabbinern und Volk, in dem niemals eine einzige
Auslegung aus den Relationen gedanklich herausgeldst und als absolut
giiltig hingestellt wurde. In diesem organischen Denken funktionierte
hingegen immer, was Kadushin «value concepts» nennt: Gott der Barm-
herzige; Gott der Rechtfertiger; Thora; Israel und noch viele andere
Begriffe, und dies auf eine Weise, welche die christliche Kirche heute
nicht mehr kennt, die orthodox-jiidische Gemeinde hingegen noch immer
versteht.

Es wird unmdoglich sein, heute die Ergebnisse der alten jiidischen
Auslegung fiir die theologische und wissenschaftliche Arbeit als normativ
zu libernehmen, wenn auch viele Beispiele daraus dankbar als Erldu-
terungen in Predigt und Unterricht beniitzt werden konnen. Den jetzigen
Verkiindern von Gottes Wort haben die alten Rabbiner mittels ihrer
Schriftarbeit und der Aktualisierung der Schriften, die man als ein
geschlossenes Zeichensystem immer mit sich trug, wihrend man ver-
suchte, bald in geschmeidigem Spiel, bald in tiefgriindigem Ernst, «Schrift
mit Schrift» zu vergleichen, ein reiches Instrumentarium dargeboten. Das
Studium der rabbinischen Auslegung heute kann uns christliche Theo-
logen an der Grenze des 20. und 21. Jahrhunderts lehren, dass Theologie
noch immer eine «frohliche Wissenschaft» ist. Die rabbinische Fréhlich-
keit war nie — wie konnte dies auch anders sein? — unbiandig; ihr Ernst
— und das ist noch wichtiger — war nie tédlich.

Irgendwo erzdhlt die Tradition, dass zwei Rabbis auf einer Hochzeit
sich damit vergniigten, Bibeltexte auszulegen und sie aneinanderzureihen,
wie man Perlen auf eine Schnur reiht. Gewandt sprangen sie von einem
Vers aus dem Pentateuch zu einem Vers aus den Propheten oder den
Hagiographen hiniiber. Das war ihre Hochzeit. Aber Vorsicht ist geboten
vor der Meinung, solch ein Spiel mit dem Wort Gottes stehe im
Widerspruch zum Ernst dieses Wortes. In Deut. 5:4 heisst es, dass Gott
panim b€panim, «von Angesicht zu Angesicht» mit seinem Volk aus dem
Feuer auf dem Berge geredet hat. Panim ist Mehrzahl, es handelt sich also
mindest um zwei Gesichter; panim b€panim ist also 2 X 2 = 4 Gesichter.
Nach dem Midras$ hat Gott vier Gesichter : 1. ein iiberwiltigendes Gesicht,
namlich in der Bibel ; 2. ein neutrales Gesicht, ndmlich in der MiSna; 3. ein
freundliches Gesicht, namlich im Talmud und 4. ein lachendes Gesicht,
ndmlich in der Haggada (71). Und Haggada ist Midra$§, die «volkstiim-
liche» jiidische Exegese. Ist diese Auslegung nur ein Spiel? Wer meint,
dies sagen zu konnen, geht an der grossen Bedeutung der Gesichter

144



Gottes in bezug auf Israel voriiber, vor allem an der Bedeutung des
lachenden Gesichts fiir ein Volk, das in einer langen, sehr langen
Geschichte so wenig Freude an anderen erlebt hat. Koénnte die Bibel-
auslegung der jiidischen Meister innerhalb ihrer Gemeinschaft keine
Bedeutung haben fiir eine Kirche, die gerade in dieser harten Zeit
ebenfalls unterwegs ist ?

ANMERKUNGEN

(*) Dieser Aufsatz ist eine Gastvorlesung, gehalten am 29.II11.1978 im Theologischen
Seminar, Leipzig (DDR). Abkiirzungen in diesem Artikel, wo moglich nach dem Ab-
kiirzungsverzeichnis der Theologischen Realenzyklopddie (TRE), zusammengestellt
von S. Schwertner, Berlin/New York 1976. Der Verfasser ist Inhaber des Lehrstuhls fiir
A. T. an der theologischen Fakultit der Universitdt Nimwegen.

(1) Ein Verzeichnis seiner Arbeiten in: KeTh 27 (1976), 89-101.

(2) In abgedndeter Form findet sich dieser Aufsatz in niederldndische Sprache in: GThT
77 (1977), 172-196.

(3) Vgl. E. Z. Melammed, Bible Commentators (Hebr.), I, Jerusalem 1975, 13f.

(4) D. Patte, Early Jewish Hermeneutic in Palestine, Missoula 1975, 67-74.

(5) E. E. Urbach, The Sages, their Concepts and Beliefs, Jerusalem 1969 (Hebr.). In
englischer Sprache : Jerusalem 1975.

(6) Y. Aschkenasy und W. A. C. Whitlau, «Jiidische Bibelauslegung», in: H. Kremers
(Herausg.), Juden und Christen lesen dieselbe Bibel, Duisburg 1973, 50f.

(7) Vgl. Pirge Aboth V, 22.

(8) Eine schone Biographie iiber ihn schrieb L. Finkelstein, Akiba, Scholar, Saint and
Martyr Meridian Books JP 25), Cleveland usw. 1962.

(9) Vgl. Hagiga I, 8.

(10) Pirge Aboth I, 1; III, 13 usw.; Patte, 107ff.

(11) Vgl. iiber Hillel: N. N. Glatzer, Hillel the Elder. The Emergence of Classical Judaism
(Schocken Books SB 123), New York 1966.

(12) Vgl. u.a. Patte, 109-115 und M. Mielziner, Introduction to the Talmud4, New York 1968
1968. Noch immer unentbehrlich fiir die rabbinischen Schriften ist: W. Bacher, Die
exegetische Terminologie der jiidischen Traditionsliteratur, 2 Béande (1899-1905) in
einem Teil, Darmstadt 1965.

(13) Schluss der 1. Pisqa der Pesiqta de Rab Kahana.

(14) Vgl. S. Lieberman, Hellenism in Jewish Palestine, New York 1962, 58-62; Bacher, I,
13-16.

(15) Vgl. auch H. L. Strack, Einleitung in Talmud und Midrasch®, Miinchen 1976, 99f.

(16) Strack, 100-108.

(17) Vgl. iiber ihn: J. Neusner, A Life of Rabban Yohanan ben Zakkai, Ca 1-80 C.E., Leiden
1962.

(18) Vgl. Mielziner, 124f.; 182-185.

(19) BT Pesahim 22b.

145



(20) Vgl. Lieberman, 69.

(21) BT Menahot 29b.

(22) Vgl. neben den Einleitungen von Strack und Mielziner fiir das Folgende auch: Ch.
Albeck, Einfiihrung in die Mischna, Berlin/New York 1971.

(23) J. Z. Lauterbach, Mekilta de Rabbi Ismael, 3 Biinde, Philadelphia 1976 («paperback
edition»).

(24) Ein Tannait ist ein in der MiSna erwidhnter Lehrer. Amorder nennt man einen nach
Abschluss der Misna bis gegen Ende des 5. Jahrh. titigen Lehrer; vgl. Strack, 2ff.

(25) Vgl. oben Anm. 15.

(26) Vgl. B. Grossfield, A Bibliography of Targum Literature, Cincinnati/New York 1972
und die Besprechung von W. Baars in: VT 25 (1975), 124-128. Eine Neuauflage ist
vorgesehen.

(27) Vgl. auch M. P. Miller, «Targum, Midrash and the Use of the Old Testament in the
New Testament», JSJ 2 (1971), 29-82.

(28) J. P. M. van der Ploeg-A. S. van der Woude-B. Jongeling, Le Targum de Joc de la Grotte
XI de Qumran, Leiden 1971. '

(29) A. Nissen, Gott und der Nichste im antiken Judentum. Untersuchungen zum Doppel-
gebot der Liebe, Tubingen 1974, 22ff.

(30) Vgl. zu ihm auch Nissen, 417-428.

(31) M. Hengel, Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter besonderer

Beriicksichtigung Palistinas bis zur Mitte des 2. Jh. s v. Chr.2, Tiibingen 1973, 192f.
(32) 1. L. Seeligmann, «Voraussetzungen der Midraschexegese», VTS 1 (1953), 150-181;

G. Vermes Scripture and Tradition in Judaism, Leiden 1961 ; derselbe, Post-Biblical
Jewish Studies, Leiden 1975,

(33) J. Weingreen, From Bible to Mishna. The continuity of Tradition, Manchester 1976.

(34) M. J. Mulder, «1 Chronik 7,21b-23 und die rabbinische Tradition», JSJ 6 (1975), 141-166.

(35) Vgl. auch L. Jacobs, Jewish Biblical Exegesis, New York 1973.

(36) Vgl. z.B. S. Bamberger, Raschis Pentateuchkommentar3, Basel 1962.

(37) Jacobs, X f.

(38) R. Loewe, «The «Plain Meaning» of Scripture in Early Jewish Exegesis», in: Papers
of the Institute of Jewish Studies London, 1, Jerusalem 1964, 140-185.

(39) R. Bloch, «Midrash» in: DBS, V. 1263-1281; vgl. auch A. G. Wright, The Literary
Genre Midrash. Staten Island 1967; R. Le Déaut, « Apropos a Definition of Midrash»,
Interp. 25 (1971), 259-282.

(40) Vgl. G. Gerleman-E. Ruprecht, THAT, 1, 460-467 ; Wagner, ThWAT, 11, 313-329.

(41) W. Bacher, «Bible Exegesis; -Jewish :», JE, III, 162.

(42) 4QFlor 1,11;CD 6,7; 7,18.

(43) G. F. Moore, Judaism in the first Centuries of the Christian Era, 16, Cambridge 1950,
296-302.

(44) J. Mann-I. Sonne, The Bible as Read and Preached in the Old Synagogue, 2 Binde,
Cincinatti 1940-1966.

(45) Vgl. Patte, 35-47.

(46) B. Zuber, Vier Studien zu den Urspriingen Israels, Freiburg CH/Gottingen 1976, 73-98.

(47) Z.B.: G. Vermes, Post-Biblical Jewish Studies, 59-91.

(48) H. L. Strack-P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch, 4 Binde + 2 Registerbidnde, Miinchen 1922-61.

(49) J. Heinemann, darké ha aggada2, Jerusalem 1954; vgl. M. Kadushin, JSocS 13 (1951),
181-184.

(50) Bacher, I, 125-128 (s. oben Anm. 12).

(51) M. Kadushin, The Rabbinic Mind2, New York usw. 1965; vgl. auch von demselben
Verfasser : A Conceptual Approach to the Mekilta, New York 1969.

146



(52) S. Schechter, Aspects of Rabbinic Theology (Schocken Books SB 15), New York 1961.

(33) S. oben Anm. 43.

(54) S. oben Anm. 5. .

(S5) J. Neusner, «The Teaching of the Rabbis: Approaches Old and New», JJS 27 (1976),
23-35.

(56) G. E. Weil, Massorah Gedolah iuxta Codicem Leningradensem B 19, 1 (Catalogi),
Rome/Stuttgart 1971. Es werden noch drei Bénde folgen.

(57) Vgl. auch L. Prijs, Jiidische Tradition in der Septuaginta, Leiden 1948.

(58) Vgl. Seeligmann, 155.

(89) S. oben Anm. 34.

(60) Vgl. «Kittim», EJ 10, 1080ff.

(61) Vgl. O. Michel-S. Safrai-R. Le Déaut-M. de Jonge-J. van Goudoever, Studies on the
Jewish Background of the New Testament, Assen 1969; jetzt auch : Compendia Rerum
Iudaicarum ad Novum Testamentum, von denen bereits zwei Bidnde vorliegen: The
Jewish People in the First Century, Assen/Amsterdam 1974-6.

(62) S. vor allem: A. Diez Macho, El Targum. Introduccién a las Traducciones Aramaicas
de la Biblia, Barcelona 1972.

(63) R. Le Déaut, Introduction d la Littérature Targumique, Rome 1966 ; derselbe, La Nuit
Pascale, Rome 1963; derselbe, Liturgie juive et Nouveau Testament, Rome 1965;
derselbe, «The Current State of Targumic Studies», BTB 4 (1974), 3-32; derselbe,
«Targumic Literature and New Testament Interpretation», BTB 4 (1974), 243-289.

(64) M. McNamara, Targum and Testament. Aramaic Paraphrases of the Hebrew Bible : A
Light on the New Testament, Shannon 1972. '

(65) M. Black, An Aramaic Approach to the Gospels and Acts3, Oxford 1967.

(66) P. E.Kahle, The Cairo Geniza2, Oxford 1959.

(67) Flusser und Safrai sind auch Mitarbeiter an Compendia (s. oben Anm. 61).

(68) Nach miindlicher Mitteilung in einer Gastvorlesung in Amsterdam.

(69) H. S. Horovitz-1. A. Rabin, Mechilta d 'Rabbi Ismael2, Jerusalem 1960, 318.

(70) M. J. Mulder, De Targum op het Hooglied. Inleiding, vertaling en korte verklaring,
Amsterdam 1975.

(71) J. Heinemann, 189ff.; Sopherim XVI, 2,

147



	Der Wert der altjüdischen Exegese für die christlich-exegetische Arbeit

