
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Der Wert der altjüdischen Exegese für die christlich-exegetische Arbeit

Autor: Mulder, M.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961286

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961286
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER WERT DER ALTJÜDISCHEN EXEGESE
FÜR die christlich-exegetische arbeit*

von M. J. Mulder

Seit einigen Jahrzehnten sind zahlreiche Pfarrer und Gemeinde-
mitglieder in vielen Ländern, darunter auch in Holland, fasziniert von der
Herausforderung durch die «jüdische Exegese» oder durch das, was als
solche betrachtet wird. Vom Hörensagen weiss ich, dass es Pfarrer gibt,
die nach selbst entworfenen Lehrmodellen fröhlich und lustig «jüdisch
exegetisieren », so dass der Laie staunt und der Fachmann sich wundert.

Es ist nicht meine Absicht, hier aufzuzeigen, was alles man für solche
Jüdische Lehrmodelle hält. In Holland wirken in dieser Hinsicht vor allem
die Artikel und Bücher von Herrn Pfarrer F. H. Breukelman, einem
Theologen, der dankbar die Errungenschaften von Buber-Rosenzweig
benützt, diese mit Karl Barths Konzeptionen mischt und das alles als einen
neuen Weg im heutigen theologischen Betrieb darstellt (1). Doch handelt
es sich hier selbstverständlich nicht um «die jüdische Exegese». Und so
gäbe es mehrere Beispiele aus aller Herren Länder. Das hat uns dazu
geführt, Pfarrer und Theologen unserer Kirche vor die Frage zu stellen :

^as ist jüdische Exegese und was ist ihr Wert für unsere eigene
exegetische und sonstige kirchliche Arbeit (2) Ich möchte hier dieselbe
Trage stellen und meine eigene Antwort darauf vortragen.

I

Zuerst haben wir uns mit dem Problem auseinanderzusetzen, was
e'gentlich «jüdische Exegese» oder, noch besser, «jüdische Interpretation»

ist. An sich ist das natürlich jede From der Interpretation der Bibel
durch Juden zu allen Zeiten ; diese Exegese findet sich in der apokalyptischen

und in der pseudoepigraphischen Literatur, in Qumran und in den
rabbinischen Schulen, in den Kreisen der Kabblistik und im Chassidismus
u-s.w. Im Interesse der Deutlichkeit und aufgrund meiner eigenen
Kompetenz wollen wir uns auf die ältesten Formen der jüdischen Exegese
beschränken, etwa auf die Zeit vor dem Beginn unserer Zeitrechnung bis
zum frühen Mittelalter, also vor allem auf die älteste rabbinische Periode.

129



Gerade in diesem Zeitabschnitt kann man die Wurzeln dessen
freilegen, was man heute mit Recht «jüdische Exegese» nennen darf. Und

wenn ich mich nicht irre, weisen auch diejenigen immer wieder auf eine
solche Form der alten «rabbinischen Interpretation» hin, die heute nach
wie vor einen Führungsanspruch der jüdischen Interpretation in den
christlichen Bibelwissenschaften, in der Homiletik und in der Liturgik
befürworten.

Eines der grundlegenden Merkmale der rabbinischen Interpretation
während der ersten Jahrhunderte unserer Zeitrechnung ist, dass sie als

ihren Ausgangspunkt den Tenach (die hebräische Bibel) gewählt hat.
Immer haben die Rabbinen jedes Wort, ja jeden Buchstaben der Bibel als

Emanation der Lehre des lebendigen Gottes betrachtet. Die Thora, die

Weisung Gottes an Mose auf dem Berg Sinai, ist der Mittelpunkt, um den
sich konzentrisch die Propheten und die Hagiographen gruppieren.
Obgleich die Thora — chronologisch betrachtet — zu einem bestimmten
Zeitpunkt dem Mose geoffenbart wurde, ist sie an sich zeitlos (3). Dies
führt zu einer synthetischen Betrachtung des Alten Testaments und der
heiligen Geschichte: es gibt kein «vor» und kein «nach» in der Heiligen
Schrift (4). In den Targumim findet man z.B. eine Identifikation von
Melchizedek mit Sem, von Bileam mit Laban, von Dina, Jakobs Tochter,
mit der Frau von Hiob. Adam fängt schon am ersten Sabbattag dieser Welt
Psalm 92 zu singen an. Auf gleiche Weise können auch Orte miteinander
identifiziert werden. Ein Beispiel dieser Methode findet sich bereits im
A.T. : in 2. Chron. 3:1 wird der Platz des Salomonischen Tempels nicht
nur mit «der Tenne Omans, des Jebusiters» identifiziert, sondern auch mit
dem Platz der lAqeda, der «Bindung» Isaaks in Gen. 22 und demnach mit
Moria.

Die Thora aber, die vor Gott und den Menschen gleichermassen zum
Gegenstand des Studiums geworden ist, findet sich nicht nur in geschriebener

Form (törä sèbbiktâb), sondern auch in mündlicher (tôrâ sèbbe'al
pè). Am Rande sei vermerkt, dass man unter «Thora» im rabbinischen
Schrifttum mehr zu verstehen hat als lediglich den Inhalt des Pentateuchs.
Über die Problematik, die sich hier abzeichnet, hat E. E. Urbach in seinem
Buch Hazal ausführlich geschrieben (5). Die mündliche Tradition der
Thora stammt, in gleicher Weise wie die schriftliche, vom Sinai, wo Mose
gleichsam in Form von Knospen erhielt, was sich im Laufe der Zeit in

Blüten entfalten sollte. In dieser blütenreichen Darstellung kommt
zugleich zum Ausdruck, dass das Judentum die Thora nicht als eine
drückende Last betrachtet, der man die Gnade als eine Art «Befreiung»
gegenüberstellen könnte. Gnade ist eben, dass der Heilige, gepriesen sei

er, Jakob sein Wort verkündet, Israel seine Gebote und sein Recht gibt. So

130



hat er ja an keinem Volk getan, sein Recht kennen sie nicht (Ps. 147:19f.).
Das «Joch der Thora» hat Israel freudig auf sich genommen, und das
«Fest der Gesetzgebung am Sinai» am Wochenfest kommt dem christlichen

Pfingstfest an freudigem Charakter gleich.
Das Verhältnis der schriftlichen zur mündlichen Thora kann man mit

den Ausdrücken «Diktat» und «Dialog» beschreiben (6). Es kommt der
Mündlichen Thora darauf an, die schriftliche auf das Alltagsleben
anzuwenden. Darum steht sie ständig mit der einstmals schriftlich
8egebenen Thora, in der die Vorschriften für das bürgerliche und religiöse
Leben nur sehr skizzenhaft enthalten sind, in einem Dialogverhältnis. Die
Mündliche Thora besteht jedoch nicht nur aus Deutungen und Aus-
lögungen der schriftlichen Thora. Es gab im Volk auch Gewohnheiten,
Desetze, Regeln, Bestimmungen, die in der schriftlichen Thora nicht
fixiert wurden, die aber dennoch auf sie zurückgeführt werden. Es ist
Verständlich, dass diese hermeneutische Arbeit im Judentum
Jahrhunderte gründlichen Studiums in Anspruch genommen hat und heute
n°ch in Anspruch nimmt. «Hin- und hergewendet» wurde die Thora (7)
durch grosse Persönlichkeiten, vor allem aber in den Schulen, die sich um
einige hervorragende Männer gruppierten, wie z.B. R. Aqiba (8) oder
Se'nen Zeitgenossen R. Ismael. Gebote und Verbote wurden aus der Bibel
entwickelt oder auf die Bibel zurückgeführt, indem sie oft «wie Berge
s*nd, die an einem Haar hängen» (9). Nur wenig in der Schrift behandelt,
Slnd ihre Bestimmungen äusserst zahlreich.

In diesen Schulen sind auch die hermeneutischen Regeln entstanden,
die Middot, welche der Schriftauslegung dienen sollten. Ihr Zweck war
Zur gleichen Zeit, «einen Zaum um die Thora» zu errichten (10). Bereits
Hillel(ll), einem älteren Zeitgenossen Jesu — nach der Tradition war er
der Grossvater des Gamaliel, zu dessen Füssen Paulus «mit allem Fleiss im
väterlichen Gesetz unterwiesen wurde» (Apostelg. 22:3) — wurden sieben
solcher Regeln zugeschrieben.

Ich möchte hier einige dieser Regeln als Beispiel anführen. Eine solche
^egel ist die des qal wa[iomer, des Schlusses a minori ad majus oder a
Majori ad minus (12). Zu Beginn von Num. 7, wo die Weihegaben der
Stammesfürsten anlässlich der Einweihung der Stiftshütte aufgezählt
Werden, sind auch die Wagen genannt. Nach der rabbinischen Interpretation

sollten die Wagen dort für immer dienen. Wie nun den Wagen, die
zum Dienst am Versammlungszelt «angehängt» waren, eine
immerwährende Existenz verliehen wurde, um wieviel mehr den Israeliten, die
Dott «anhangen», wie es heisst (Deut. 4:4): «Ihr, die ihr dem Herrn,
eurem Gott, anhanget, lebet alle heute noch» (13).

131



Eine andere Regel ist die gezera säwä, die «gleiche Satzung», «gleiche
Verordnung» (14). Was von dem einen gilt, das hat auch für das andere

Geltung. In der rabbinischen Terminologie findet sich auch noch eine

andere Bezeichnung für den Analogieschluss : hèqqès. Beim Gebrauch
dieser Regel wurde öfter nicht die Inhalts-, sondern die Wortanalogie
betont. Freilich wirkt ein solches Analogieverfahren auf jeden, dem diese

exegetische Methode nicht geläufig ist, unlogisch. Darum war es auch

nicht jedermann gestattet, sich dieser Regel ohne weiteres zu bedienen,
wie es heisst : 'en 'ädäm dän gezerâ säwä me 'asmô.

Ich nenne noch eine Regel, die auch heute noch jeder Theologe und

jeder Pfarrer bei seiner exegetischen Arbeit zu benutzen hat: däbar
hälamed me Linyanô: «etwas wird aus dem Zusammenhang gefolgert».
Dies war die letzte der 7 Regeln Hilleis.

Neben den 7 Regeln Hillels kennen wir die 13 Middôt R. Ismaels, die

immer noch im Siddûr, dem Gebetbuch der jüdischen Gemeinde,
abgedruckt werden (15). R. Ismael ist als nüchterner Exeget bekannt.
Ausgangspunkt seiner Interpretationen war, dass die Thora «die Sprache der
Menschen spricht». Im wesentlichen sind die 13 Regeln Ismaels den 7

Hillels gleich. Hin und wieder werden die älteren Regeln aufs neue und

ausführlicher formuliert. So kennt Ismael die Regel ~sene ketûbîm
hammakhîsîm zè et zè 'ad Xèyyâbô hakkatûb hasselîsî weyakrîal bënëhèm,
«bei zwei Bibelversen, die miteinander in Widerspruch stehen, soll ein

dritter Vers das Gleichgewicht herstellen».

An dritter Stelle gab es die 32 Regeln des R. Eliezer, Sohn R. Joses des

Galiläers (16). Alle diese Regeln sind mit einer Fachterminologie
verbunden, in die immer noch die schöne Arbeit von W. Bacher, Die exegetische

Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur, am besten einführt.

Bisweilen sind die Regeln älter als diejenigen, mit deren Namen sie

verbunden sind. So soll bereits Nahum aus Gimzo, ein Zeitgenosse von
Rabban Johannan b. Zakkai (17), einem der Gründer des rabbinischen
Judentums nach der Zerstörung des zweiten TEmpels im Jahre 70 n. Chr.,
die Methode von ribbûy und me'ût benutzt haben (18). Das heisst, dass die

Wörtchen 'ap, et und gam im A.T. eine Einschliessung oder Vermehrung,

die Wörtchen 'ak, min und raq hingegen eine Einschränkung oder

Verminderung anzeigen. Wir lesen z.B. in Deut. 10:20: 'èt adonay 'elohek

tira: den Herrn, deinen Gott, sollst du fürchten. Die sogenannte nota
accusativi, womit der Satz beginnt, schliesst, gemäss der Regel des ribbûy,
die Schriftgelehrten, die talmidey hakamîm, mit ein, so dass man neben
Gott auch die weisen Lehrer zu fürchten hat (19).

Es ist deutlich, dass auf diese Weise jedes Wort und selbst jeder

132



Buchstabe in der Bibel seinen Wert und seine Bedeutung hat und darüber
hinaus seine eigene Auslegung erhält. So findet man in der rabbinischen
Literatur Beispiele von künstlichen Spielereien mit Buchstaben und
Zahlen. Wir nennen in diesem Zusammenhang die gîmatr^yâ, gramma-
te'a, die Berechnung des Zahlenwertes der hebräischen Buchstaben. Dies
!st die 29. Regel der 32 Middôt. Dann gibt es noch das nâtâriqôn, die
Zerlegung eines Wortes in zwei oder mehr Wörter, indem die einzelnen
Buchstaben als ebensoviele Wörter gedeutet werden (30. Regel). Zu
erwähnen bleibt auch noch das 'atbas, wobei der Buchstabe 'alep anstatt
tow, bet anstatt sin geschrieben wird (20). Nun sind solche exegetische
Spielereien jedoch keineswegs Neuerscheinungen der rabbinischen
Literatur. Bereits in Jer. 51:1 findet man eine Form von — vielleicht nachträglich

hinzugefügtem — 'atbas : leb qamäy, in der niederländischen
Übersetzung noch als «Herz meiner Widersacher» wiedergegeben. Doch kann
dieser Ausdruck dank der 'atbas- Methode als «Chaldäer» gelesen
Werden, eine Lesart, die durch die Septuaginta und das Targum bestätigt
wird.

Es war schon der rabbinischen Tradition bekannt, dass man mittels
dieser Regeln und Methode das Unmögliche auf dem Gebiet der Exegese
Möglich machen konnte. Nach dieser Tradition ist R. Aqiba, ein
Gelehrter, der während des Bar-Kosiba-Aufstandes den Märtyrertod
Glitten hat, mit solchen Spielereien wohl am weitesten gegangen. Der
babylonische Talmud enthält folgende Legende (21) :

Als Mose in die Höhe stieg, traf er den Heiligen, gepriesen sei er,
sitzen und Kränze für bestimmte Buchstaben der Thora winden. Da
sprach er zu ihm : Herr der Welt, wozu ist dies nötig Gott erwiderte :

Es gibt einen Mann, der nach vielen Generationen aufstehen wird,
namens Aqiba bJosef ; er wird dereinst über jedes Häkchen Haufen
über Haufen von Lehren vortragen. Da sprach Mose vor ihm : Herr
der Welt, zeige ihn mir Gott erwiderte : Wende dich um Da wandte
er sich um und setzte sich hinter die achte Reihe (der Schüler R.
Aqibas) ; er verstand aber ihre Unterhaltung nicht und war darüber
bestürzt. Als jener auf eine Frage zu sprechen kam und seine Schüler
ihn fragten, woher er dies wisse, erwiderte er ihnen, dies sei eine dem
Mose am Sinai überlieferte Lehre. Da war Mose beruhigt. Er kehrte
um, trat vor den Heiligen, gepriesen sei er, und sprach vor ihm : Herr
der Welt, du verfügst über einen solchen Mann und hast die Thora
durch mich verliehen! Aber der Herr sprach: Schweig, so ist es mir
in den Sinn gekommen

Diese Anekdote betont den Wert der mündlichen und der schriftlichen

133



Thora, stellt aber zugleich eine humorvolle Selbstkritik der Rabbinen dar.
Diese mündliche und schriftliche Thora findet sich, wie zweifelsohne
bekannt, in der MiSna, die etwa um das Jahr 200 n. Chr. durch R. Jehuda

Hannasi' redigiert worden ist (22). Schon vor Rabbi hat es halachische

Sammlungen gegeben, und nach ihm sind die Diskussionen
weitergegangen. Diese Diskussionen haben dann später in den beiden Talmuden
ihren Niederschlag gefunden, dem babylonischen und dem palästinensischen.

In der Misna kommen viele gesetzliche Bestimmungen vor, und

zwar meist unabhängig vom Bibeltext. Den Weg, auf dem man mittels

rabbinischer Interpretationen zu diesen Bestimmungen gekommen ist,

zeigen uns die exegetischen und homiletischen Midrasim auf. Einer der

ältesten und schönsten Midrasim ist der Midras zum 2. Buch Mose, die

Mechilta des R. Ismael (23). Mechilta bedeutet eigentlich Mass, Form ;

Regel für das Ableiten der Halacha aus der Schrift. Die Mechilta beginnt
mit Ex. 12, dem ersten gesetzlichen Stück des Buches, und reicht bis

23:19, also bis zum Schluss der Hauptgesetze des Exodus. Die Halacha
bezieht sich auf die Thora im Sinne der verbindlichen gesetzlichen
Überlieferung, im Gegensatz zur Haggada, welche die nichtgesetzliche
Überlieferung zum Gegenstand hat. Da die Mechilta einen fortlaufenden
Kommentar des Bibeltextes bietet, findet sich in ihr neben der Interpretation

der halachischen oder gesetzlichen Stücke auch ein grosser Teil
haggadischer Auslegung. Wir nennen in diesem Zusammenhang
ausdrücklich den schönen Midras zu Ex. 15, dem Lobgesang des Mose am

Schilfmeer. Auch heute noch vermögen diese exegetischen Interpretationen

der so oft bedrängten jüdischen Frommen eine Kirche auf ihrem
Weg zu ermuntern. Dieser tannaitische (24) Kommentar hat eine

spirituelle Dimension, die man in modernen Kommentaren nicht häufig
antreffen kann.

Es erscheint mir unangebracht, hier sämtliche alten jüdischen
exegetischen und homiletischen Midrasim namentlich aufzuzählen. Viele

Einzelheiten darüber finden sich in ausführlicher und zuverlässiger Form
in der jetzt schon in der 6. Auflage erschienenen Einleitung in Talmud und

Midrasch von H. L. Strack (25). Ich ziehe es vor, hier auf die alten

aramäischen Übersetzungen des A.T.'s aufmerksam zu machen, die

Targûmîm, in denen reichhaltiges Material hinsichtlich der alten rabbi-

nischen Auslegung angehäuft ist (26). Die Targumim, sogar das Targum
Onqelos zum Pentateuch, sind mehr als blosse Übersetzung: sie sind

Bibelinterpretationen in einer Sprache, welche die im Gottesdienst und m

den Lehrhäusern versammelte altjüdische Gemeinde verstehen

konnte (27). Vor allem in den letzten Jahrzehnten hat das Targumstudium
einen ungeahnten Aufschwung genommen. Einerseits verdanken wir dies

134



den Funden lang verschollener Targumim oder Targumteile, wie z.B. das
Targum Neophyti I zum Pentateuch, das durch Prof. Diez Macho
zutagegefördert wurde. Andererseits versteht man heute besser als je zuvor,
welchen grossen Wert man den Targumim zum Verständnis des
Hintergrundes des N.T.'s zuschreiben muss. Überdies hat sich gezeigt, dass
bestimmte Targumbruchstücke älter sind als die ältesten rabbinischen
Schriften oder als das Neue Testament selbst. Wir nennen in diesem
Zusammenhang das Hiobtargum, gefunden am Toten Meer und vor
einigen Jahren von meinen niederländischen Kollegen Van der Ploeg, Van
der Woude und Jongeling herausgegeben (28). Diese alten Targumim
zeigen uns, wie man den Pentateuch und das A.T. überhaupt in den alten
Synagogen benutzt hat. Jeder, der sich mit den hermeneutischen
Prinzipien des frühen Judentums befasst, hat jeweils auch die Targumim zu
Rate zu ziehen.

Daneben darf man auch nicht, wie das leider oft in wissenschaftlichen
Arbeiten über das alte jüdische Schrifttum geschieht, das Material
ausschalten, das uns in der apokalyptischen, pseudoepigraphischen und
Qumranliteratur geboten wird. Man soll nie vergessen, dass es ein
«offizielles» Judentum vor dem Jahr 70 n.Chr. niemals gegeben hat. Der
religionsgeschichtliche Typus «Judentum» ist in den ersten nachchristlichen

Jahrhunderten infolge der Bekämpfung von Christentum, Heidentum

und Gnosis zutage getreten. Eine absolute Scheidung zwischen dem
pharisäisch-rabbinischen Schriftgelehrtentum und der Apokalyptik oder
den palästinensischen Apokryphen und der Literatur der Qumran-
kommunität ist unhaltbar. So hat z.B. in Qumran der «Lehrer der
Gerechtigkeit» einen Offenbarungsanspruch, welcher ihm die wahre
Deutung der Schrift zuschreibt. Alles andere, was Qumran vom sonstigen
Judentum unterscheidet, — so sagt mit Recht Andreas Nissen in seinem
Buch Gott und der Nächste im Antiken Judentum, — ist nichts als die
sekundäre Konsequenz aus diesem Ansatz (29). Auch in Qumran wurde
die Thora in ihrer Absolutheit bestätigt.

Neben dieser vorrabbinischen palästinensisch-jüdischen Literatur gab
es noch das Schrifttum des hellenistischen Judentums, in dem viel
jüdischexegetisches Material verarbeitet ist. Wir denken hier an die Arbeiten von
Philo (30), aber auch an Bücher wie 4 Makkab., Sapientia Salomonis
U.S.W. Auch in Palästina selbst hat der Hellenismus nicht nur in Kultur und
Sprache gewirkt. M. Hengel hat in seinem Buch Judentum und
Hellenismus die These vertreten, dass der geläufige Unterschied zwischen
palästinensischem und hellenistischen Judentum nicht stimmt, weil «das

gesamte Judentum ab etwa der Mitte des 3. Jhdts. v. Chr. im strengen
Sinne als <hellenistisches Judentum> bezeichnet werden müsste.» Man

135



«sollte besser zwischen dem griechisch-sprechenden Judentum der
westlichen Diaspora und dem aramäisch/hebräisch sprechenden Judentum
Palästinas bzw. Babyloniens unterscheiden» (31).

Dies alles bedeutet jedoch nicht, dass auch die alten rabbinisch-
jüdischen Exegesemethoden hauptsächlich hellenistischer Art wären,
selbst wenn einzelne Formen in der hellenistischen Welt wiederzufinden
sind. Bestimmte Formen der Schriftauslegung sind sehr alt, wie schon die
alttestamentliche Literatur zeigt (32). Der Dubliner Alttestamentier J.

Weingreen hat neuerdings in seinem sehr empfehlenswerten Buch From
Bible to Mishna. The Continuity of Tradition, auffallende Beispiele
vorgeführt (33). Er deutet z.B. auf alttestamentliche und redaktionelle
Glossen hin, die einen «rabbinischen Typus» tragen. Vor einigen Jahren
habe auch ich versucht, anhand von I Chron. 7:21b-23 auf Midrasbildung
im A.T. hinzuweisen (34).

Wer sich mit der alten rabbinischen Literatur und mit Studien zu dieser
Literatur beschäftigt, begegnet stets zwei fundamentale Termini: pesat
und dera& (35). In den Anmerkungen Rasi's, des berühmten mittelalterlichen

jüdischen Bibelauslegers und Talmudkommentators (1040-1105,

Troyes, Nordfrankreich), finden sich diese Termini wiederholt (36). Öfter
versteht man unter pesat die «einfache» oder «buchstäbliche» Bedeutung
eines Verses, unter deras oder auch midras eine in den Bibelvers
«eingelesene » Erklärung (37). Es ist jedoch sehr fragwürdig, ob sich dieser
«volkstümliche» Unterschied auf gute Gründe stützt. Dereinst hat R.
Loewe in einem lesenswerten Artikel über pe$at zu zeigen versucht,
dass das Wort weitaus mehr eine «autoritative» als eine «buchstäbliche»
Erklärung bezeichnet, weil nicht jede /7eîat-Auslegung «buchstäblich»
aufzufassen ist (38). Er bevorzugt für pesat «statische» und für deravs

«dynamische» Exegese. Diese Exegese bezieht sich auf die Halacha und
die Haggada. Die wichtige Studie von Loewe enthebt uns jedoch nicht der
Pflicht, zu fragen, was der heutige Exeget unter den Begriffen pe$at und
dera$ zu verstehen und welchen Wert er ihnen beizumessen hat. Diese
Frage steht in Zusammenhang mit dem Problem der inneren Haltung des
alten Judentums zur Bibel. Wer sich den Wert der jüdischen Exegese
zueigen zu machen wünscht, muss eine Antwort auf diese Frage geben.

Vor einigen Jahrzehnten hat die auf tragische Weise bei einem Unfall
ums Leben gekommene junge Gelehrte Frl. Renée Bloch in einem
epochemachenden Artikel zu zeigen versucht, was man unter Midras zu
verstehen hat (39). Einiges daraus wollen wir hier aufgreifen. Das Wort
midras, das sich bereits zweimal im A.T. (II Chron. 13:22; 24:27) und
einige Male in der Qumranliteratur findet, ist von der Wurzel drs
abzuleiten, die an erster Stelle «suchen» oder «gründlich nachforschen»

136



bedeutet (40). Sodann bedeutet das Wort desöfteren auch den Herrn
«befragen», wie z.B. in Gen. 25:22, wo Rebekka vor der Geburt Esaus
und Jakobs hinging, «den Herrn zu befragen». In nachexilischer Zeit ist
der Sinn vor allem auch das Gesetz des Herrn «erforschen» (Esr. 7:10).
Nach Bacher handelt es sich dabei «um die erste Erwähnung biblischer
Exegese» (41). Deutlich entfaltet sich dann die Bedeutungsentwicklung
des Wortes : man soll die Schrift erforschen, um Gott zu suchen und seine
Antwort zu finden. Wer die Antwort gefunden hat, teilt sie anderen
Menschen mit: «Gross sind die Werke des Herrn; wer sie erforscht, hat
Freude daran» (Ps. 111:2). In rabbinischer Zeit ist der darïan der
öffentliche Schriftausleger. Es handelt sich hier um eine Funktion, welche
in der Qumrangemeinde schon der dôreb hattôrâ bekleidete (42). Midras
ist dann Studium und Auslegung der Bibel.

Der MidraX findet seinen Ausgangspunkt in der Bibel. Er denkt über
den Inhalt der Bibel nach, ist aber durch die Homiletik bedingt und auf die
Gemeinde abgestimmt. Die Thora wurde fast vollständig entweder in
einem einjährigen Zyklus in Babylonien oder in einem dreijährigen Zyklus
in Palästina in der Synagoge gelesen. Überdies wurde eine sogenannte
Haftara-Lektion aus den Prophetenbüchern gewählt, welche in einer
homiletischen Auseinandersetzung auf die Thora-Lektion bezogen
wurde (43). In den eingehenden Untersuchungen von J. Mann und später
von I. Sonne, The Bible as Read and Preached in the Old Synagogue, wird
gezeigt, dass z.B. «die Propheten» als weniger inspiriert angesehen
wurden als «die Thora» (44). Überdies stellte sich heraus, dass man den
Buchstaben der Bibel vor den Themen, welche die Bibel zur Diskussion
stellt, bevorzugte. Auch wurde immer Schrift mit Schrift verglichen, und
die Schrift wurde als «ein geschlossenes Zeichensystem» betrachtet (45).

Wer sich nur flüchtig mit der alten rabbinischen Literatur, den
Midrasim, aber auch mit den Targumim beschäftigt oder eine der
Homilien liest, welche an Festtagen und ausgezeichneten Sabbaten
vorgetragen wurden, dem fällt auf, wieviel Aufmerksamkeit man dem
Bibeltext zugewendet hat und wie man sich in «close reading» jedes Wort
des Textes überlegte. Immer haben Übersetzer und Homilet den Sinn
jedes Bibelverses zu verstehen und verständlich zu machen versucht.
Wiederholt begegnet man in der rabbinischen Literatur einer Frage wie :

mippenë ma, «warum ist das so gesagt worden ?» Undeutliche Schriftverse
werden durch deutliche oder sogar durch Fremdwörter erklärt, wie es

später auch RaSi in seinen altfranzösischen Randbemerkungen zu
hebräischen Ausdrücken macht. Weil das A.T. einheitlich ist, darf man
ohne Skrupel aus dieser reichhaltigen Quelle schöpfen. Man wird in
sprachloses Erstaunen versetzt, wenn man sieht, wie bewandert die alten

137



Rabbiner in der Bibelliteratur waren und wie gescheit sie mit Bibelversen
die eigene Stellung verteidigten oder die des anderen angriffen. Es wird
behauptet, dass die alten Rabbiner ganze Teile der.Schrift in- und
auswendig kannten und wie lebendige Konkordanzen jede Schriftstelle
anzuführen imstande waren. Es sei jedoch darauf hingewiesen, dass Beat
Zuber — Vier Studien zu den Ursprüngen Israels — «das romantische
Axiom vom <sagenhaften Gedächtnis) vornehmlich illiterater Völker»
neuerdings stark angezweifelt hat (46).

Ein wichtiges Merkmal der alten Midrasim ist die Aktualisierung der
Bibel. Die Bibel wurde auf den Alltag bezogen. Und man weiss aus

Erfahrung : der Alltag steht in engstem Zusammenhang mit dem Wechsel
von Zeit und Ort, von Milieu und Gruppe. Deshalb kann der Midras,
ebensowenig wie die heutige Predigt, nicht zeitlos sein. Man erfährt dies,

wenn man die Qumranliteratur, die rabbinischen Schriften und das N.T.
untersucht. Bibelverse werden gleichsam der eigenen Situation und Zeit
angeglichen. Diese Schriftaktualisierung hängt damit zusammen, dass man
in Synagoge, Kirche und Sekte die Bibel als lebendiges Wort Gottes
betrachtet hat, seinem Volk in jeder denkbaren Lage zugedacht. Und, wie
bekannt, war auf Jahrhunderte hinaus die Situation des jüdischen Volkes
nicht beneidenswert.

In der Synagoge folgte auf die Bibellesung — oder auf die Übersetzung
ins Aramäische — die Homilie, welche vornehmlich haggadischen
Charakters war. In der Lehrschule diente der Bibeltext der Abfassung der
Regeln, in denen das Verhältnis der Menschen zu ihrem Gott reguliert
und normiert wurde. Dies ist die Halacha. Diese hagadische und hala-
chische Exegese ist aufbewahrt in haggadischen Midrasim wie Pesikta de
Rab Kahana, Pesiqta Rabbati u.s.w., oder in halachischen Midrasim wie
Sifra zu Lev., Sifre zu Num. und Deut, u.s.w.

Aus unseren Ausführungen wird deutlich, dass die jüdische Auslegung
in mancher Hinsicht komplexen Charakters war : man spricht von pe$at
und deras, von Halacha und Haggada, von Talmûdîm und Midrasim, von
«homiletischer» und «exegetischer» Interpretation. Bald versucht man
die Frage des einen zu beantworten, bald den Ansprüchen des anderen
gerecht zu werden. Es gibt viele Beispiele der «angewandten»
Bibelauslegung aus dem Beginn unserer Zeitrechnung, als der Tenach noch
nicht völlig kanonisiert war. Schöne Beispiele einer historisch-kritischen
Untersuchung einiger Auslegungsthemen findet man in den Arbeiten von
Géza Vennes (47) und auch in dem bekannten Werk von Strack-
Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Mi-
drasch (48). Problematisch bei letztgenannter Arbeit ist jedoch, zu
entdecken, welches Ordnungsprinzip die Verfasser in der Fülle der Aus-

138



legungsbeispiele benutzt haben, falls sie überhaupt von einem solchen
Ordungsprinzip geleitet wurden. Auf recht unkritische Weise hat man das
Material gesammelt und den Stoff präsentiert. Das Werkzeug ist
hergestellt worden, leider fehlt aber die Anleitung zum Gebrauch. So wird
das Werkzeug nicht oder nicht gut benützt. Man hat sich bis vor kurzem
auch kaum gefragt: Was ist eigentlich der Kern der jüdischen Exegese,
was ist das eigentliche Argumentationsprinzip, das den ganzen Komplex
jüdischer Auslegung beherrscht, einer Auslegung, die den in die jüdische
Gedankenwelt Uneingeweihten hybrid anmutet? Und, wenn es überhaupt
ein solches Prinzip gibt, ist es auch heute noch brauchbar

Einer derjenigen, die in unserer Zeit eine Antwort auf diese Frage zu
geben versucht haben, ist J. Heinemann in seinem in neuhebräischer
Sprache geschriebenen Buch Darkë ha'aggâdà (49). Als charakteristisch
für die rabbinische Hermeneutik und die jüdische Exegese bezeichnet
Heinemann das «organische Denken» der Rabbiner. Mittels dieser Prinzips

versucht die Haggada den Menschen zu zeigen, was überzeitlich,
nicht durch besondere Situationen begrenzt und in jeder Generation
aktuell ist. Diesem «organischen Denken» der Rabbiner kann zuerst die
«kreative Historiographie » entnommen werden. Das heisst, die Geschichte
wird nicht um ihrer selbst willen geschrieben, sondern zum Unterricht.
Religiöse Vorstellungen und Institutionen wurden als Bezeichnungen
dieses organischen Denkens in konkreter Form dargestellt. Ein Beispiel
dieses Verfahrens sind die am Anfang unserer Ausführungen genannten
Identifizierungen der Rabbiner. Die Veranschaulichung des rabbinischen
Unterrichts stellt ebenfalls Assoziationen zwischen Dingen her, die
unserer Meinung nach nicht viel miteinander gemein haben. Freilich
basierte das alles noch nicht auf der modernen literarischen Analyse.

Weiters kann dem «organischen Denken» der Rabbiner die «kreative
Philologie» entnommen werden. Heinemann nimmt in diesem Zusammenhang

gründlich Stellung zu der rabbinischen Betrachtung des Verhältnisses

der Bibel zum Midras. Nach Auffassung der Rabbiner konnten auch
die einzelnen Satzteile an sich betrachtet werden, so dass, wie wir schon
aufzeigten, sogar Buchstaben eines Wortes Abkürzungen neuer Wörter
bilden konnten (Notariqon) (50). Trotz dieser subtilen Midras-Methode
sind die Rabbiner, nach Heinemann, niemals von der «einfachen»
Bedeutung des Textes abgewichen: en miqra'- yôsë mîdê pesûtô!
Zusammenfassend kann man sagen, dass nach Heinemann das rabbinische
Denken nicht logisch-diskursiv, sondern assoziativ war. Man ging von der
These aus, dass ein Bibelwort auf mehrere Weisen ausgelegt werden kann.

Ein anderer Gelehrter, der die dem rabbinischen Denken zugrundeliegende

Gedankenbildung einer eingehenden Untersuchung unterzogen

139



hat, ist Max Kadushin, in seinem bereits im Jahre 1952 erstmals veröffentlichten

Buch The Rabbinic Mind (51). Auch sein Ausgangspunkt ist das

«organische Denken» der Rabbiner. Veranlassung zu dieser Studie und zu
anderen Arbeiten auf diesem Gebiet war ein Gefühl des Unbehagens über
die wenig zusammenhängende Betrachtung des rabbinischen Denkens in
den übrigens vorzüglichen Arbeiten von S. Schechter, Aspects of
Rabbinic Theology (52) und G. F. Moore, Judaisme in the First Centuries
of the Christian Era (53). Nach Kadushin hatten die Rabbiner kein logisch
abgeschlossenes System feststehender Begriffe, sondern einen Komplex
von sogenannten «value concepts». Es handelt sich hier nicht um genaue
Bestimmungen, Werturteile oder um eine (individuelle) Weltanschauung,
sondern um klar umrissene Grundvorstellungen, welche Rabbiner und
Volk in gleicher Weise verstanden. Die «value concepts» sind die
Kristallisationen einer jahrhundertelangen Erfahrung des jüdischen
Volkes ; die Form des rabbinischen Denkens wird durch das Muster der
miteinander zusammenhängenden « value concepts» gebildet. Dieser enge
Zusammenhang ermöglichte sogar eine Religion ohne formelles Glau-
bensbekanntnis. Die vier wichtigsten «value concepts» sind: 1. Gottes
middat härähamim, die «Eigenschaft der Barmherzigkeit»; 2. Gottes
middat haddîn, die «Eigenschaft der Gerechtigkeit»; 3. tôra und 4. Israel.
Andere wichtige «Wertbegriffe» sind: dèrèk 'ères, die «menschlichen
Gepflogenheiten» oder die «gesellschaftliche Sitte»; malkût sâmayîm,
«Königtum des Himmels»; te$übä, «Busse»; qiddûs haSSem, «Heiligung
des (Gottes)namens», zekût 'âbôt, «Verdienst der Väter» u.s.w. Wie
Heinemann betont auch Kadushin, dass die Rabbiner niemals den pesat
aus dem Auge verloren. Der Bibeltext selbst jedoch erlaubt eine vielfältige
Interpretation. Ein Wort der Bibel kann, wie ein Wort Gottes selbst,
verschiedene Dinge gleichzeitig zum Ausdruck bringen. Wir lesen z.B. in
der Mechilta zu Ex 20:1 «Und Gott redete alle diese Worte»; darauf
folgen dann die Zehn Gebote. Der Kommentar dazu lautet: «Die Schrift
lehrt uns, dass Gott die Zehn Gebote in einem Atemzug sprach. Dies ist
für Menschen von Fleisch und Blut unmöglich.» Sie brauchen ja viele
Worte

Wenn nun die Rabbiner, ausgehend von der «einfachen» Bedeutung
des Bibelwortes, eigene Interpretationen vortrugen, so enthielten diese

Interpretationen «value concepts», die Gelehrte und Volk unmittelbar
verstehen konnten. Die rabbinischen Konzeptionen sind von
philosophischen, dogmatischen und figurativen verschieden. Bewusst haben
die Rabbiner sich immer wieder von der «einfachen» Schriftbedeutung
entfernt, aber sie wussten sich dazu berechtigt. Sie lebten ja fast immer in
einer Lage, in der sie und das jüdische Volk des Trostes durch Gottes

140



Wort unbedingt bedurften. In dieser Situation konnte jeder Bibeltext, wie
auch immer interpretiert, zu rabbinischen Vorstellungen anregen. Das
grosse Verdienst der sehr empfehlenswerten Studie Kadushins ist, dass sie
zeigt, auf welche Weise das duale Phänomen pe~Sat und derd$ im jüdischen
Denken funktioniert hat und noch heute funktioniert.

Ohne hier noch andere Arbeiten zu diesem Thema anführen zu
können, darunter das grosse Werk E. E. Urbachs, Hazal (54) — Die
Weisen oder, wie der Titel der englischen Übersetzung lautet, The Sages,
their Concepts and Beliefs — und auf die gründliche Besprechung dieser
Studie durch J. Neusner einzugehen (55), darf ich sagen, dass man wohl
das «organische Denken» der Rabbiner als eines der Grundprinzipien der
rabbinischen Exegese ansehen muss. Das soll uns zum zweiten Teil der am
Anfang dieser Ausführungen gestellten Frage und zur Antwort darauf
führen.

II

Hat die alte jüdische Exegese Wert für unsere heutige wissenschaftliche

und kirchliche Arbeit? Es kann natürlich kein Zweifel an dem
religionsgeschichtlichen oder historisch-exegetischen Wert dieser
Tätigkeit an sich für die moderne theologische Wissenschaft bestehen.
Freilich verlangen die richtige Beurteilung und der gute Gebrauch der
alten jüdischen exegetischen Ergebnisse eine jahrelange planmässige
Durchführung eines Übungsprogramms in der sogenannten «Judaistik»,
zu der wir auch die Kenntnis der hebräischen und aramäischen Sprache
rechnen wollen. Gerne möchte ich ein Fach «Judaistik» an jeder
theologischen Fakultät oder Hochschule um der Theologie selbst willen
befürworten. Sollte die Theologie biblisch sein und bleiben, so soll sie
zumindest Aufmerksamkeit für ihre eigenen Quellen und Wurzeln zeigen

Zusammenfassend werden jetzt einige Punkte angeführt, die zeigen
sollen, warum die alte jüdische Interpretation auch heute noch nicht ihren
Wert für Theologen und Pfarrer verloren hat :

1. Die Kenntnis der Methoden und Ergebnisse der rabbinischen
Exegese hat grosse Bedeutung für das bessere Verständnis des A.T.
Selbstverständlich stütze ich mich beim Verstehen des A.T. auf den hebräischen
Text (und beim Verstehen des N. T. auf den griechischen), und nicht auf
Übersetzungen. Schon der massoretische Text unserer hebräischen Bibel
enthält in Punktation und Akzentuation viele altjüdische exegetische
Hinweise, welche in den modernen Kommentaren kaum vermerkt sind.
Glücklicherweise hat man jetzt, in der neuen Biblia Hebraica Stuttgarten-

141



sia, die von G. E. Weil (56) ausgezeichnet editierte Massôrâ Gedôïâ zur
Verfügung, in der sich auch viel altes exegetisches Material findet (57).

2. Die Kenntnis der midrasischen Entwicklungen ist wichtig zum
Aufspüren nicht in der Bibel enthaltener Traditionen, die trotzdem
aufgrund späterer Midrasim in alten Zeiten bekannt gewesen sein
könnten. Es sei z.B. auf Jes. 29:22 hingewiesen, wo von Gott als von
«Abrahams Erlöser» gesprochen wird (58). Hier wird eine Überlieferung
über die Errettung Abrahams vorausgesetzt, die sich sonst in der Bibel
nicht erhalten hat, deren Spuren jedoch in der späteren Literatur
wiederkehren. Der Midras berichtet, dass Abraham nach der Vernichtung
der Götzenbilder von Nimrod in einen brennenden Feuerofen geworfen
wurde, aus dem Gott ihn unversehrt errettet hat. Ein anderes Beispiel
midrasischer Tradition im A.T. haben wir in unserem Aufsatz I Chronik 7,

21b-23 und die rabbinische Tradition anzuführen versucht (59). Es handelt
sich dort um eine alte Tradition über die Frühgeschichte der Ephraimiter,
die sich nicht nur in erweiterter Form in den späteren rabbinischen
Midrasim, sondern auch schon an anderen Stellen des A.T. selbst (z.B. Ps.

78: 9ff. ; Ex. 13:17) und vor allem in der rabbinischen Exegese zu diesen
Stellen findet. Hieraus ergibt sich m.E. deutlich, dass MidräSbildung schon
vor Abschluss des A.T. vorkam.

3. Wichtig ist die Kenntnis der Struktur und der Funktion der
jüdischen Exegese auch in bezug auf den Gebrauch und das Verstehen der
alten Übersetzungen wie Septuaginta, PeSitta, Vulgata und selbstverständlich

vor allem der Targumim. Überdies sollte man in diesem
Zusammenhang auch die apokryphen und pseudoepigraphischen
Schriften nicht vergessen. Es stellt sich manchmal heraus, dass vom
hebräischen Text abweichende Übersetzungen in der Septuaginta nicht
immer daraus zu erklären sind, dass dem griechischen Übersetzer der
Grundtext unbekannt war. Abgesehen von der Möglichkeit des
Gebrauchs einer anderen Vorlage kann auch die Bekanntschaft des
Übersetzers mit dem (zeitgenössischen) Midras seine abweichende
Übersetzung geprägt haben. Auch hiezu ein Beispiel: Die Kittiter (Gen. 10:4)
werden je nach der Zeit, in der man übersetzt, anders identifiziert.
Ursprünglich war es der Name für die Einwohner von Zypern (Jes. 23:1,12 ;

Ez. 27:7 u.s.w.). Nachher aber deutete das Wort aufgrund einer
rätselhaften Prophétie in Num. 24:24 auf die Makedonier (1 Makk. 1:1 ; 8:5)
bzw. auf die Syrer (Jub. 37:1) und die Römer (Dan. 11:30 ; Sept., Vulg-,
Pes., 1 QpHab) hin. So wurden die geheimnisvollen Eroberer in Numeri
jeweils mit einem in der Zeit des Verfassers lebenden Eroberer identifiziert

(60).

4. Besonders wichtig ist die wissenschaftliche Erforschung der jüdi-

142



sehen Exegese auch zum Verständnis des neutestamentlichen
Hintergrundes (61). Vor allem das Studium der Targumim und ihrer Relationen
zum N.T. hat in den letzten Jahrzehnten zu erheblichen Erfolgen geführt.
In diesem Zusammenhang nennen wir nur die Namen von Diez
Macho (62), Le Déaut (63), McNamara (64), Black (65) und auch schon
Paul Kahle (66). Überdies wird auch im heutigen Staat Israel dem Neuen
Testament von einigen Forschern die ihm gebührende Aufmerksamkeit
geschenkt, welche auch christlichen Theologen Perspektiven zum
besseren Verstehen des N.T. eröffnen kann. Hier seien u.a. die Namen von
Flusser und Safrai genannt, die in ihren Arbeiten gerade den christlichen
Exegeten wertvolles Material liefern (67).

Ein schönes Beispiel ist das folgende : In der Apostelgeschichte (23:5)
sagte Paulus, nach einer scharfen Entgegnung hinsichtlich eines Schlages
auf den Mund auf Befehl des Hohenpriesters Ananias : «Liebe Brüder, ich
wusste es nicht, dass er Hoherpriester ist.» Nun ist es ganz
unwahrscheinlich, anzunehmen, Paulus habe den Hohenpriester nicht erkannt.
Nach Flusser und Safrai (68) wollte Paulus seinen Worten nur einen
ironischen Klang geben. Er hatte sagen wollen: Ich konnte nicht
erkennen, dass sich der Hohepriester auch als Hohepriester benahm. In
Apostelg. 23:5 weist Paulus nämlich auf Ex. 22:27 hin: «Den Obersten
deines Volkes sollst du nicht schmähen», oder besser: «Einem Obersten
in deinem Volk sollst du nicht fluchen», hebräisch : wenasicbe'ammekä lô
tàLor, wobei die Präposition be betont wird. Die Rabbiner haben mit dieser
Präposition eine Art Konditionalsatz verbunden, wie sich dies z.B. in der
Mechilta findet: «Zur Zeit, wo sie dem Brauch eures Volkes folgen»,
oder: «Wenn man die Arbeit eures Volkes tut» (69).

5. Das Studium der Midrasim, Targumim und ihrer Hintergründe
kann auch heute auf besondere Weise die christliche Homiletik und
Exegese anregen. In meiner Untersuchung : Das Targum des Hohenliedes
habe ich zu zeigen versucht, dass die allegorische Deutung des Hohenliedes,

der jüdischen Gemeinschaft entsprungen, der alten christlichen
Kirche geläufig, auch heute noch in Kirche und Predigt ihren Wert hat,
auch wenn man, wie stets im MidraS, in der Erklärung vom pesat der
Schriftworte ausgeht (70).

6. Schliesslich möchte ich noch sagen : Jeder, der sich mit der rabbi-
nischen Auslegung der Bibel befasst, bestürzt über ihre Vielschichtigkeit,
überzeugt von der Notwendigkeit einer planmässigen Durchführung eines
jüdisch-exegetischen Übungsprogramms und kritisch hinsichtlich dessen,
was jetzt oft als jüdische Auslegung dargeboten wird, wird zwei Tatsachen
nie aus dem Auge verlieren dürfen : I. Rabbinische Auslegung war
zeitgenössische Auslegung. Sie bezog sich fast ausschliesslich auf die poli-

143



tische und religiöse Lage, in der das jüdische Volk lebte. Mit Hilfe der
verfeinerten hermeneutischen Regeln verwertete sie praktisch die Bibel,
wie man sie damals verstand. II. Rabbinische Auslegung stützt sich auf das
organische Denken von Rabbinern und Volk, in dem niemals eine einzige
Auslegung aus den Relationen gedanklich herausgelöst und als absolut
gültig hingestellt wurde. In diesem organischen Denken funktionierte
hingegen immer, was Kadushin «value concepts» nennt: Gott der
Barmherzige; Gott der Rechtfertiger; Thora; Israel und noch viele andere
Begriffe, und dies auf eine Weise, welche die christliche Kirche heute
nicht mehr kennt, die orthodox-jüdische Gemeinde hingegen noch immer
versteht.

Es wird unmöglich sein, heute die Ergebnisse der alten jüdischen
Auslegung für die theologische und wissenschaftliche Arbeit als normativ
zu übernehmen, wenn auch viele Beispiele daraus dankbar als

Erläuterungen in Predigt und Unterricht benützt werden können. Den jetzigen
Verkündern von Gottes Wort haben die alten Rabbiner mittels ihrer
Schriftarbeit und der Aktualisierung der Schriften, die man als ein
geschlossenes Zeichensystem immer mit sich trug, während man
versuchte, bald in geschmeidigem Spiel, bald in tiefgründigem Ernst, «Schrift
mit Schrift» zu vergleichen, ein reiches Instrumentarium dargeboten. Das
Studium der rabbinischen Auslegung heute kann uns christliche Theologen

an der Grenze des 20. und 21. Jahrhunderts lehren, dass Theologie
noch immer eine «fröhliche Wissenschaft» ist. Die rabbinische Fröhlichkeit

war nie — wie könnte dies auch anders sein — unbändig ; ihr Ernst
— und das ist noch wichtiger — war nie tödlich.

Irgendwo erzählt die Tradition, dass zwei Rabbis auf einer Hochzeit
sich damit vergnügten, Bibeltexte auszulegen und sie aneinanderzureihen,
wie man Perlen auf eine Schnur reiht. Gewandt sprangen sie von einem
Vers aus dem Pentateuch zu einem Vers aus den Propheten oder den
Hagiographen hinüber. Das war ihre Hochzeit. Aber Vorsicht ist geboten
vor der Meinung, solch ein Spiel mit dem Wort Gottes stehe im
Widerspruch zum Ernst dieses Wortes. In Deut. 5:4 heisst es, dass Gott
panim bepanim, «von Angesicht zu Angesicht» mit seinem Volk aus dem
Feuer auf dem Berge geredet hat. Panîm ist Mehrzahl, es handelt sich also
mindest um zwei Gesichter ; panim bepanim ist also 2X2 4 Gesichter.
Nach dem Midras hat Gott vier Gesichter : 1. ein überwältigendes Gesicht,
nämlich in der Bibel ; 2. ein neutrales Gesicht, nämlich in der Misna ; 3. ein
freundliches Gesicht, nämlich im Talmud und 4. ein lachendes Gesicht,
nämlich in der Haggada (71). Und Haggada ist MidraS, die «volkstümliche»

jüdische Exegese. Ist diese Auslegung nur ein Spiel? Wer meint,
dies sagen zu können, geht an der grossen Bedeutung der Gesichter

144



Gottes in bezug auf Israel vorüber, vor allem an der Bedeutung des
lachenden Gesichts für ein Volk, das in einer langen, sehr langen
Geschichte so wenig Freude an anderen erlebt hat. Könnte die
Bibelauslegung der jüdischen Meister innerhalb ihrer Gemeinschaft keine
Bedeutung haben für eine Kirche, die gerade in dieser harten Zeit
ebenfalls unterwegs ist

ANMERKUNGEN

(*) Dieser Aufsatz ist eine Gastvorlesung, gehalten am 29.111.1978 im Theologischen
Seminar, Leipzig (DDR). Abkürzungen in diesem Artikel, wo möglieh nach dem
Abkürzungsverzeichnis der Theologischen Realenzyklopädie (TRE), zusammengestellt
von S. Schwertner, Berlin/New York 1976. Der Verfasser ist Inhaber des Lehrstuhls für
A. T. an der theologischen Fakultät der Universität Nimwegen.

(1) Ein Verzeichnis seiner Arbeiten in : KeTh 27 (1976), 89-101.
(2) In abgeändeter Form findet sich dieser Aufsatz in niederländische Sprache in: GThT

77 (1977), 172-196.

(3) Vgl. E. Z. Melammed, Bible Commentators (Hebr.), I, Jerusalem 1975, 13f.

(4) D. Patte, Early Jewish Hermeneutic in Palestine, Missoula 1975, 67-74.

(5) E. E. Urbach, The Sages, their Concepts and Beliefs, Jerusalem 1969 (Hebr.). In
englischer Sprache : Jerusalem 1975.

(6) Y. Aschkenasy und W. A. C. Whitlau, «Jüdische Bibelauslegung», in: H. Kremers
(Herausg.), Juden und Christen lesen dieselbe Bibel, Duisburg 1973, 50f.

(7) Vgl. Pirqe Aboth V, 22.

(8) Eine schöne Biographie über ihn schrieb L. Finkelstein, Akiba, Scholar, Saint and
Martyr Meridian Books JP 25), Cleveland usw. 1962.

(9) Vgl. Hagîga I, 8.

(10) Pirqe Aboth I, 1 ; III, 13 usw. ; Patte, 107ff.
(11) Vgl. über Hillel : N. N. Glatzer, Hillel the Elder. The Emergence of Classical Judaism

(Schocken Books SB 123), New York 1966.

(12) Vgl. u.a. Patte, 109-115 und M. Mielziner, Introduction to the Talmud4 New York 1968

1968. Noch immer unentbehrlich für die rabbinischen Schriften ist: W. Bacher, Die
exegetische Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur, 2 Bände (1899-1905) in
einem Teil, Darmstadt 1965.

(13) Schluss der 1. Pisqa der Pesiqta de Rab Kahana.
(14) Vgl. S. Lieberman, Hellenism in Jewish Palestine, New York 1962, 58-62; Bacher, I.

13-16.

(15) Vgl. auch H. L. Strack, Einleitung in Talmud und Midraseh^, München 1976, 99f.
(16) Strack, 100-108.

(17) Vgl. über ihn : J. Neusner, A Life of Rabban Yohanan ben Zakkai, Ca 1-80 C.E., Leiden
1962.

(18) Vgl. Mielziner, 124f. ; 182-185.

(19) BT Pesahim 22b.

145



(20) Vgl. Lieberman, 69.
(21) BT Menahot 29b.

(22) Vgl. neben den Einleitungen von Strack und Mielziner für das Folgende auch : Ch.

Albeck, Einführung in die Mischna, Berlin/New York 1971.

(23) J. Z. Lauterbach, Mekilta de Rabbi Ismael, 3 Bünde, Philadelphia 1976 («paperback
edition»).

(24) Ein Tannait ist ein in der Misna erwähnter Lehrer. Amoräer nennt man einen nach

Abschluss der Misna bis gegen Ende des 5. Jahrh. tätigen Lehrer; vgl. Strack, 2ff.
(25) Vgl. oben Anm. 15.

(26) Vgl. B. Grossfield, A Bibliography of Targum Literature, Cincinnati/New York 1972

und die Besprechung von W. Baars in: VT 25 (1975), 124-128. Eine Neuauflage ist

vorgesehen.
(27) Vgl. auch M. P. Miller, «Targum, Midrash and the Use of the Old Testament in the

New Testament», JSJ2 (1971), 29-82.

(28) J. P. M. van der Ploeg-A. S. van der Woude-B. Jongeling, Le Targum de Joe de la Grotte
XI de Qumran, Leiden 1971.

(29) A. Nissen, Gott und der Nächste im antiken Judentum. Untersuchungen zum Doppel¬
gebot der Liebe, Tübingen 1974, 22ff.

(30) Vgl. zu ihm auch Nissen, 417-428.

(31) M. Hengel, Judentum und Hellenismus. Studien zu ihrer Begegnung unter besonderer
Berücksichtigung Palästinas bis zur Mitte des 2. Jh. s v. Chr.2, Tübingen 1973, 192f.

(32) I. L. Seeligmann, «Voraussetzungen der Midraschexegese », VTS 1 (1953), 150-181;
G. Vermes Scripture and Tradition in Judaism, Leiden 1961 ; derselbe, Post-Biblical
Jewish Studies, Leiden 1975.

(33) J. Weingreen, From Bible to Mishna. The continuity of Tradition, Manchester 1976.

(34) M. J. Mulder, «1 Chronik 7,21b-23 und die rabbinische Tradition», JSJ6 (1975), 141-166.

(35) Vgl. auch L. Jacobs, Jewish Biblical Exegesis, New York 1973.

(36) Vgl. z.B. S. Bamberger, Raschis Pentateuchkommentar3, Basel 1962.

(37) Jacobs, X f.
(38) R. Loewe, «The <Plain Meaning» of Scripture in Early Jewish Exegesis», in: Papers

of the Institute ofJewish Studies London, I, Jerusalem 1964, 140-185.

(39) R. Bloch, «Midrash» in: DBS. V. 1263-1281; vgl. auch A. G. Wright, The Literary
Genre Midrash. Staten Island 1967 ; R. Le Déaut, «Apropos a Definition of Midrash»,
Interp. 25 (1971), 259-282.

(40) Vgl. G. Gerleman-E. Ruprecht, THAT, 1, 460-467; Wagner, ThWAT, II, 313-329.
(41) W. Bacher, «Bible Exegesis; -Jewish :»,JE, III, 162.

(42) 4QFlor 1,11; CD 6,7; 7,18.
(43) G. F. Moore, Judaism in the first Centuries of the Christian Era, l6, Cambridge 1950,

296-302.

(44) J. Mann-I. Sonne, The Bible as Read and Preached in the Old Synagogue, 2 Bände,
Cincinatti 1940-1966.

(45) Vgl. Patte, 35-47.

(46) B. Zuber, Vier Studien zu den Ursprüngen Israels, Freiburg CH/Göttingen 1976, 73-98.

(47) Z.B. : G. Vermes, Post-Biblica! Jewish Studies, 59-91.
(48) H. L. Strack-P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und

Midrasch, 4 Bände + 2 Registerbände, München 1922-61.

(49) J. Heinemann, darkë Kä'aggädäJerusalem 1954; vgl. M. Kadushin, JSocS 13 (1951),
181-184.

(50) Bacher, I, 125-128 (s. oben Anm. 12).

(51) M. Kadushin, The Rabbinic Mind2, New York usw. 1965; vgl. auch von demselben
Verfasser : A Conceptual Approach to the Mekilta, New York 1969.

146



(52) S. Schechter, Aspects of Rabbinic Theology (Schocken Books SB 15), New York 1961.
(53) S. oben Anm. 43.
(54) S. oben Anm. 5.

(55) J. Neusner, «The Teaching of the Rabbis: Approaches Old and New», JJS 27 (1976),
23-35.

(56) G. E. Weil, Massorah Gedolah iuxta Codicem Leningradensem B 19a, I (Catalogi),
Rome/Stuttgart 1971. Es werden noch drei Bände folgen.

(57) Vgl. auch L. Prijs, Jüdische Tradition in der Septuaginta, Leiden 1948.
(58) Vgl. Seeligmann, 155.
(59) S. oben Anm. 34.
(60) Vgl. «Kittim »,EJ 10, 1080ff.
(61) Vgl. O. Michel-S. Safrai-R. Le Déaut-M. de Jonge-J. van Goudoever, Studies on the

Jewish Background of the New Testament, Assen 1969 ; jetzt auch : Compendia Rerum
ludaicarum ad Novum Testamentum, von denen bereits zwei Bände vorliegen : The
Jewish People in the First Century, Assen/Amsterdam 1974-6.

(62) S. vor allem : A. Diez Macho, El Targum. Introducciôn a las Traducciones Aramaicas
de la Biblia, Barcelona 1972.

(63) R. Le Déaut, Introduction à la Littérature Targumique, Rome 1966; derselbe, Im Nuit
Pascale, Rome 1963; derselbe, Liturgie juive et Nouveau Testament, Rome 1965;
derselbe, «The Current State of Targumic Studies», BTB 4 (1974), 3-32; derselbe,
«Targumic Literature and New Testament Interpretation», BTB 4 (1974), 243-289.

(64) M. McNamara, Targum and Testament. Aramaic Paraphrases of the Hebrew Bible : A
Light on the New Testament, Shannon 1972.

(65) M. Black, An Aramaic Approach to the Gospels and Acts3, Oxford 1967.
(66) P. E. Kahle, The Cairo Geniza2, Oxford 1959.

(67) Flusser und Safrai sind auch Mitarbeiter an Compendia (s. oben Anm. 61).
(68) Nach mündlicher Mitteilung in einer Gastvorlesung in Amsterdam.
(69) H. S. Horovitz-I. A. Rabin, Mechilta d'RabbiIsmaeß, Jerusalem 1960, 318.
(70) M. J. Mulder, De Targum op het Hooglied. Inleiding, vertaling en körte verklaring,

Amsterdam 1975.
(71) J. Heinemann, 189ff. ; Sopherim XVI, 2.

147


	Der Wert der altjüdischen Exegese für die christlich-exegetische Arbeit

