
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Israel als Bezeichnung eines nachisraelitischen Gottesvolkes

Autor: Willi-Plein, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISRAEL ALS BEZEICHNUNG
EINES NACHISRAELITISCHEN GOTTESVOLKES*

von Ina Willi-Plein

I. Nathanael

Der Abschnitt über die Berufung Nathanaels (Joh. 1,43-51) gehört in
den grösseren Zusammenhang des 1. Kapitels im Johannesevangelium.
Nach dem Prolog 1,1-18 wird die Vorgeschichte des öffentlichen
Auftretens Jesu, das durch die Hochzeit von Kana in cap. 2 ausgelöst wird,
geschildert. Am Anfang steht das Zeugnis eines anderen, des Johannes.
Der Täufer wird gefragt, wer er sei, d.h. mit welchem Anspruch er
auftrete. Sein Selbstzeugnis, in dem er sich als Vorboten des Verheisse-
nen, Gesalbten vorstellt, aktualisiert die Erwartung auf den, der kommen
soll. Mit dreimaligem «am folgenden Tag» (tê~epaurion, v. 29; 35; 43)
wird der Blick auf Jesus und seine Sendung gelenkt, uns zwar in drei
konzentrischen Kreisen, v. 29-34; 35-42; 43-51.

Wieder steht am Anfang das Zeugnis des Johannes, nun aber nicht
mehr über sich selbst, sondern über den, den er erblickt und als das

«Lamm Gottes» (1) erkennt. Der erste Kreis (v. 29-34), in dessen Mittelpunkt

Jesus steht, ist die Zeugnisrede des Täufers über das Lamm. Mit
seinem Erscheinen ist die am Anfang bezeugte Erwartung erfüllt. Im
Gegensatz zu den Synoptikern, nach deren Bericht Jesus selbst seine

Berufung in der Herabkunft des Geistes wie einer Taube bei der Taufe im
Jordan erlebte, ist es hier Johannes, der den Geist auf Jesus herabkommen
sieht (v. 33). Jesus selbst ist zunächst unbeteiligt.

Der zweite Kreis schliesst sich enger um Jesus (v. 35-42). Johannes
wiederholt sein Zeugnis, und daraufhin schliessen sich zwei seiner Jünger
ungefragt Jesus an und geben ihm zu verstehen (v. 38), dass sie seine

Jünger werden wollen. Er lässt es zu. Dadurch ist das Zentrum erreicht,
die Wirksamkeit Jesu beginnt. Zugleich wirkt das von aussen gekommene
Zeugnis weiter. Einer der beiden ersten Jünger (2) ist Andreas, der seinen
Bruder Simon «findet» und ihm sagt : «Wir haben den Messias gefunden.»
Er führt Simon zu Jesus, und Jesus erkennt in diesem Simon den «Felsen»
Petrus. Er ist der erste Jünger, den Jesus persönlich anspricht und benennt
und der auch weiter im Johannesevangelium eine grosse Rolle spielt.

70



Am folgenden Tag, im innersten der drei konzentrischen Kreise (v. 43-
51) «findet» auch Jesus selbst einen Jünger, den Galiläer Philippus. Er ist
der erste Jünger, den Jesus selbst, in eigener Initiative, beruft. Und wieder
geht von dieser Berufung ein neues Zeugnis aus: Der erste von Jesus
berufene Jünger «findet» (v. 45) Nathanael, von dem man ganz am Ende
des Evangeliums (21,2) erfährt, dass er aus Kana in Galiläa war, und
wieder kommt das Zeugnis : «Wir haben gefunden» (v. 45) den, von dem
Gesetz und Propheten gesprochen haben.

Das erste «wir haben gefunden» (v. 41) war, da es vom Johannesjünger
auf das Zeugnis des Johannes hin gesprochen war, noch auf dessen
Zeugnis gegründet. Das zweite «wir haben gefunden» (v. 45) kommt aus
dem Munde eines von Jesus unmittelbar Berufenen und beruht somit auf
Jesu indirektem Selbstzeugnis, d.h. auf der Aufnahme des Johannes-
Zeugnisses durch Jesus selbst. Deshalb muss Philippus die persönlichen
Daten des «Gefundenen» hinzufügen: «Jesus, Josefs Sohn, aus Nazareth»
(v- 45). Nathanaels erstaunte Rückfrage, «aus Nazareth kommt etwas
Gutes?» ist verständlich. Sie kann nicht mit theoretischen Erörterungen
beantwortet werden. Nun geht es um das «Sehen», das das Leitwort des
Schlussabschnittes bildet (3).

Nathanael ist der erste Mensch, der auf das Zeugnis eines von Jesus
selbst Berufenen hin zu Jesus kommt. Jesus «sieht» ihn und sagt über ihn :

«Siehe, wahrhaftig, ein Israelit, in dem keine Arglist ist.» (v. 47) Nathanael
reagiert verwundert : «Woher kennst du mich ?» Durch Jesu Antwort wird
er zu seinem entscheidenden Bekenntnis gebracht: «Rabbi, du bist der
Sohn Gottes (4), du bist der König Israels » Jetzt erst ist das Zentrum
erreicht. Zum erstenmal ist Jesus direkt vom Zeugnis angesprochen, ist
'hm seine Sendung auf den Kopf zugesagt, weil er gesehen hat. Von nun
an aber werden die anderen sehen, und zwar mehr als dies, nämlich den
Himmel offen, die Offenbarung des verheissenen Menschensohnes. Jesu
Anrede an Nathanael hängt also unmittelbar mit seinem «Sehen» und
seiner Sendung zusammen. Es ist demnach nicht nebensächlich, wie v. 47
Zu verstehen ist. Tatsächlich ist er in der Auslegungsgeschichte auf
Mancherlei Weise verstanden worden.

Wer mit der Lutherbibel aufgewachsen ist, hat sicher den Satz im Ohr :

«Siehe, ein rechter Israelit, in welchem kein Falsch ist.» Der rechte
Jsraelit hat sich durch alle Revisionen der Luther-Übersetzung gehalten ;

er hat seinen Platz im Gesangbuch gefunden (5), ist in die katholischen
Bibelübersetzungen eingegangen (6) und sogar ins Jiddische übersetzt
Worden (7). Aus der Sicht der griechischen Grammatik ist diese
Übersetzung erstaunlich und lässt sich nur mit Schwierigkeiten begründen. (8)
Bin Adverb erwartet man nicht als Attribut zu einem Substantiv.

71



Als etwas grundsätzlich Anderes müssen zunächst jene in der Literatur angeführten
Belege betrachtet werden, an denen alêthôs in der Sperrung zwischen Artikel und

Bezugswort auftaucht. In dieser Stellung kann im Griechischen jeder adverbiale Ausdruck

attributiv funktionieren, d.h. für ein attributives alêthôs als solches ist damit nichts bewiesen.

Auch der Hinweis auf die LXX-Fassung zu Ruth 3,12 führt nicht weiter. Alêthôs anchisteus

ego eimi heisst nicht «ich bin der wahre Erbfolger», sondern «wirklich bin ich Erbfolger»!

ganz entsprechend dem adverbialen 'omnäm im hebräischen Grundtext. Dieses oder das

jüngere be'emet könnte, hätte Jesus hier Hebräisch gesprochen, dem alêthôs wirklich
zugrundeliegen.

Einzig Ign. Rom. 4,2 könnte als echter, vergleichbarer Beleg für den angenommenen
attributiven Gebrauch von alêthôs gelten, wenn nicht auch hier zwei Umstände zur Vorsicht

mahnten : Nicht nur könnte Ignatius ein freies Zitat von Joh. 8,31 («wenn ihr in meinem Wort

bleibt, seid ihr in Wahrheit Jünger von mir») bieten, sondern die Textvariante alêthês im

angeführten Ignatius-Text zeigt überdies, dass dieser Text entweder zweifelhaft ist oder doch

zumindest als sprachlich mangelhaft empfunden wurde. Somit scheidet er als Primärzeuge,
der nicht seinerseits von Joh. abhängig wäre, für attributives alêthôs aus. Umgekehrt zeigt

jedoch die Prüfung aller Belege von alêthôs im Joh.-Evangelium (4,42 ; 6,14 ;7,40 ; 7,26 ; 8,31 ;

17,8), dass es sonst immer eindeutig adverbial, d.h. als nähere Bestimmung zu einem Verb

(einschliesslich einai mit Prädikativ) gebraucht ist und deutsch mit «wirklich» oder «in

Wirklichkeit» wiederzugeben ist.

Jesus sagt also eindeutig : «Wirklich, ein Israelit, in dem keine Arglist
ist. » Offensichtlich handelt es sich um einen Ausdruck der Freude, durch
den die Ankündigung des «Sehens», d.h. der Offenbarung des Menschensohnes,

ausgelöst wird. Wie ist es möglich, dass eine folgenschwere
Fehlübersetzung die Mehrzahl der Ausleger leitet? Folgenschwer ist der kleine
Unterschied in der Tat, wenn man bedenkt, was alles — positiv für die

Christen wie negativ für die Juden — aus dem «echten Israeliten»
abgeleitet worden ist. So schreibt — eine Stimme von vielen — E-

Hirsch (9) : «Nathanael wird echter Israelit genannt in dem Sinne, in dem
Paulus Rom. 9,6-8 spricht. Allein der Glaube an die göttliche Verheissung,
die in Jesus wahr wird, gibt Anspruch auf den religiösen Ehrennamen
«Israelit»; die ungläubigen Juden sind schlechtweg «Juden», und die
Juden werden vom Verf. als Kainssöhne charakterisiert.» Hirsch meint
also wie viele andere Ausleger, «Israelit» sei hier ein besonderer
Ehrenname. Das lässt sich natürlich nur dann begründet behaupten, wenn
Jesus — bzw. Johannes — grundsätzlich noch eine andere Bezeichnung
für Nathanael hätte verwenden können. Deshalb denkt Hirsch an
Joudaios als Gegenbegriff zu Israelites.

Damit ist das Problem der «Juden» im Johannesevangelium berührt. Joudaios/-oi

kommt an 58 Stellen im Joh. vor. Davon entfallen für die Konfrontationsthematik von

vorneherein jene Stellen, an denen erläuternd für eine nichtjüdische Leserschaft von

72



religiösen Einrichtungen und Gebräuchen der Juden die Rede ist. Dazu gehören eindeutig
J°h- 2,6.13; 5,1 ; 6,4; 7,2; 11,55; 19,40.42 und wohl auch 18,20.

Ähnlich verhält es sich mit jenen Stellen, an denen von den Juden im Gegensatz zu
anderen ethnischen Gruppen oder Einzelmenschen die Rede ist, nämlich 4,2.9.22 (hier wird
Jesus selbst Joud. genannt) ; 18,31.35.38.36 (oder «Judäer»?) ; 19,7.12.15; vielleicht auch 3,1.
Im Sinne einer wie auch immer gearteten Distanzierung oder gar Konfrontation könnten die
Joudaioi allenfalls an folgenden Stellen gedeutet werden : 1,19 ; 2,18.20; 3,25; 5,10.15.16.18;
Ml.52; 7,1.11.13.15.35; 8,22.31.48.52.57; 9,18.22; 10,19.24.31.33; 11,19.31.33.36.45;
'2,9.11.54; 13,33; 18,12.14; 19,38; 20,19.

Doch müssen auch diese Stellen differenziert werden. 3,22 spricht von Joud. gên
«Judäa» und gibt damit den ersten Hinweis darauf, dass an sehr vielen, wenn nicht allen, der
genannten Stellen von Judäern (im Gegensatz zumeist zu Galiläern) die Rede ist, so eindeutig
ln cap. 7, wo Jesus in Galiläa blieb, wo es selbstverständlich auch Juden gab, weil ihn «die
Judäer» töten wollten. Andererseits halten die Judäer ihn für einen Samaritaner (cap. 8). Sie

kommen durch die Ereignisse um Lazarus, aber auch durch Jesu Predigt zum Glauben,
nachdem vorher überwiegend Galiläer die Anhängerschaft Jesu gebildet hatten (cap. 11 und
12). Dann weicht Jesus in die Landschaft Ephraim aus, um sich den Judäern zu entziehen, die
schliesslich auch seine Verhaftung betreiben (18,12.14). Von hier aus kann man nun auch
erschliessen, dass es Judäer und nicht «Juden» schlechthin waren, die die Delegation zu
Johannes sandten (1,19) und sich später über Johannes stritten (3,25). Möglich ist diese

Deutung jedenfalls auch in cap. 6, sehr wahrscheinlich in cap. 5, wo Jesus unter den Judäern
ln ihrem Kernland, in der Hauptstadt Jerusalem, durch die Heilung am Sabbat Aufsehen
erregt 10). Genau wie an den Täufer richten sie auch an Jesus die Frage seiner Legitimation
(cap. 2 zur Tempelreinigung), da er ihnen unbekannt ist. So bleiben für das abgrenzende
Verständnis der Juden im Joh. allenfalls 13,33 (beim Abendmahl, wo auch Judäer, die nicht
zum engen Kreis gehören, gemeint sein können) und 19,38 sowie, 20,19, wo beidemale von
der Furcht der Anhänger Jesu vor den Juden die Rede ist. Da aber in 20,19 der vorwiegend
galiläische Jüngerkreis nach den Ereignissen der Kreuzigung in einer fremden Umgebung
diese Angst hat, ist es auch hier wahrscheinlich, dass die «Judäer» gemeint sind. So bleibt
schliesslich nur die Furcht des Josef von Arimathia. Reicht diese eine Stelle aus, dem Joh.
e|ne antijüdische Tendenz zu unterschieben, selbst wenn hier nicht daran gedacht sein sollte,
dass Josef zwar vor den Römern zu Jesus hält, nicht jedoch vor seinen Volksgenossen 1st

nun nicht dagegen zu beachten, dass Jesus im Selbstzeugnis Israels zwar «König Israels»
(1,49; 12,13) genannt wird, im sicher von Joh. als zutreffend empfundenen Zeugnis der
Fremden aber «König der Juden» (18,33.39; 19,3.19.21)

Der Verfasser des Joh., der selbst Judäer war (11), entfaltet zwar ein
grosses Interesse an der vermutlich historischen Konfliktsituation
zwischen vorwiegend galiläischer Gefolgschaft und vorwiegend judäischen
Gegnern Jesu, er will aber sicher kein Vorurteil gegen «die Juden» säen,
zu denen er, wenn Jesus wirklich der König der Juden ist, selbst gehört.
Wo er wirklich von Juden spricht, geschieht dies im allgemeinen ethnischen

Sinne in Abgrenzung zu anderen Volkszugehörigkeiten. Eine solche
Bezeichnung wäre im Gespräch zwischen Juden eher merkwürdig. Jesus

73



nennt Nathanael also nicht deshalb nicht einen Juden, weil er ihn mit
dieser Bezeichnung beleidigt hätte (12), sondern weil der «Israelit» näher
lag. So ist W.M.L. de Wette zuzustimmen, wenn er feststellt : (13) «Israelit
ist nicht als religiöser Ehrenname sondern in dem idealen Sinne

genommen, in welchem jedes Volk an seinen Namen den Begriff gewisser
Tugenden knüpft.»

Nach dieser Ansicht erläutert der Relativsatz, «in welchem keine Arglist

ist», den Begriff Israelit. In gewissem Sinne könnte aber der Relativsatz
als Einschränkung verstanden werden und so doch die Konzeption vom
«wahren Israeliten» untermauern, insofern nur «die Arglosen, Reinen,
dieses Namens würdig» (14) wären. Doch ergeben sich als mögliche
alttestamentliche Bezugsstellen des Ausdrucks v.a. Ps. 24,4 und Jes. 53,9,

sodann auch Ps. 36,3; 139,4. An allen diesen Stellen ist rühmend von
Menschen die Rede, an denen keine Arglist ist. Hier muss besonders der
Bezug auf Jes. 53, das vermutlich auch im Hintergrund des
Johanneszeugnisses über Jesus stand, interessieren. So wird Jesu Freude verständlich:

Er hat einen israelitischen Menschen «gesehen», auf den eine der
Beschreibungen des Gottesknechts zutrifft.

Es ist zutiefst beunruhigend, wie gerade dieses Freudenwort Jesu in
zwei Richtungen verbogen werden kann, nämlich in die antijudaistische
Interpretation und in die Untermauerung der These der Ersetzung Israels
durch die Kirche. Beide Fehldeutungen schwingen immer mit, wenn vom
«echten» oder «wahren» Israeliten die Rede ist.

So hatte schon Augustinus, obwohl er sich sonst eher gegen Israel
abgrenzt, im siebten der «Vorträge über das Evangelium des HI-
Johannes» (15) ausgeführt: «O du Kirche, o du Israel, in welchem kein
Falsch ist, wenn du das Volk Israel bist, in welchem kein Falsch ist, so hast
du jetzt schon Christus durch die Apostel erkannt, wie Nathanael Christus
durch Philippus erkannte».

Hier wird klar, dass die Fehldeutung der Nathanael-Begegnung der (in
der Vulgata nicht belegten) Fehlübersetzung vom echten Israeliten
zeitlich und logisch vorangeht. Als nächster Schritt ergibt sich so die

Frage, ob eine Differenzierung von «echt» und «unecht» innerhalb des

Oberbegriffs «Israel» in der Zeitlichen und geistesgeschichtlich-religiösen
Umwelt Jesu möglich war oder, bescheidener ausgedrückt, ob sie belegt
ist.

(Wird fortgesetzt.)

74



ANMERKUNGEN

* Vortragsserie gehalten auf der Kirche-Israel-Studienwoche in St. Moritz, Oktober 1979.

(1) Auch wenn die sprachliche Gleichsetzung von Gottesknecht und Gotteslamm über
die Brücke des aramäischen taljä delâhâ, wie sie J. Jeremias (ThWNT 1,343 im
Anschluss an C. J. Ball und C. F. Burney) vertritt, nicht überzeugt, bildet Jes. 53 sicher den

Bezugspunkt des Ausdrucks «Lamm Gottes» in den Schriften des johanneischen
Kreises, vgl. H. Kraft, Exkurs «Das Lamm», in: Die Offenbarung des Johannes. HNT
16a (1974) S. 107-110.

(2) Im zweiten Jünger könnte man den ungenannten Jünger, der mit dem ursprünglichen
Verfasser des Joh. gleichzusetzen sein wird (O. Cullmann, Der johanneische Kreis. Sein
Platz im Spätjudentum, in der Jüngerschaft Jesu und im Urchristentum. Zum Ursprung
des Johannesevangeliums, Tübingen 1975, v.a. S. 67-88), vermuten.

(3) V. 46; 47. 48. 50. 51. Auf dieses «Sehen» nimmt der Prolog in 1,18 Bezug.
(4) Das Nathanael-Bekenntnis nimmt somit die Stellung und Funktion der Adoptionsformel

in den synoptischen Taufberichten ein.
(5) EKG 195,4 // SKG 37,4.
(6) Z.B. Die Bibel mit den Erläuterungen der Jerusalemer Bibel Freiburg 1968, im

Gegensatz zu ihrem Vorbild, der «Bible de Jérusalem».
(7) In der Übersetzung von H. Einspruch, New York 1941, und merkwürdigerweise auch in

jener von A. Krolenbaum, Philadelphia, PA., 1949.
(8) Trotz R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes. KKNT 2^~ 18, Göttingen

1941 1964 S. 73 z.St. : «attributiv, etwa gleichwertig mit alëthinos; also: einer, der des
Namens Israel würdig ist», dessen Belege ebensowenig überzeugen wie die bei W.
Bauer, WNT s.v. alethos zusätzlich genannten.

(9) E. Hirsch, Das vierte Evangelium in seiner urspr. Gestalt verdeutscht und erklärt.
Tübingen 1936, S. 116. Hirsch wird hier nicht im Sinne eines Extremfalls zitiert, sondern
als repräsentativ für einen grossen Teil der Ausleger. So verweist R. Bultmann, KKNT
2, S. 73 A.8 zustimmend auf Hirsch.

(10) Dass es sich bei der Heilung ursprünglich gar nicht um einen Bruch des Sabbat gehan¬

delt habe (D. Flusser, Jesus Rowohlts Monographien 140, Hamburg 1968, S. 47), der

nur bei dem «historisch weniger interessierten Johannes» angenommen werde, ist eine

für den johanneischen Zusammenhang nebensächliche Vermutung. Eher könnte man
annehmen, dass der Evangelist mit einer von der der Galiläer abweichenden halachi-
schen Praxis der Judäer rechnete, wir sie für Lk. 6,1-5 anzunehmen ist (D. Flusser,
Jesus S. 44 mit A.52).

(11) S.o. A.2, dort auch die Vermutung, dass mit den Jouaioi «Judäer» gemeint seien.
(12) Diese Vermutung entspricht leider eher dem modernen Empfinden.
(13) Kurze Erklärung des Evangeliums und der Briefe Johannis. HNT 1,3 ^Leipzig 1863,

S. 45.
(14) Zitiert nach der von C. A. Werner erstmäls 1876 veranstalteten deutschen Ausgabe des

Gnomon Novi Testamenti rec. adj. J. Steudel, Stuttgart 1860, dort das Zitat S. 316
z.St. : «Nomen Israel nulla creatura gerere posset, nisi divinitus datum ; ita amplum est :

adoloi sinceri eo digni sunt. »
(15) Hier zitiert nach der deutschen Ausg. von T. Specht, Bd. 1, Vorträge 1-23 BKV 8

(München 1913), S. 131.

75


	Israel als Bezeichnung eines nachisraelitischen Gottesvolkes

