Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Israel als Bezeichnung eines nachisraelitischen Gottesvolkes
Autor: Willi-Plein, Ina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961282

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ISRAEL ALS BEZEICHNUNG
EINES NACHISRAELITISCHEN GOTTESVOLKES *

von Ina Willi-Plein

1. Nathanael

Der Abschnitt iiber die Berufung Nathanaels (Joh. 1,43-51) gehort in
den grosseren Zusammenhang des 1. Kapitels im Johannesevangelium.
Nach dem Prolog 1,1-18 wird die Vorgeschichte des offentlichen Auf-
tretens Jesu, das durch die Hochzeit von Kana in cap. 2 ausgeldst wird,
geschildert. Am Anfang steht das Zeugnis eines anderen, des Johannes.
Der Téufer wird gefragt, wer er sei, d.h. mit welchem Anspruch er
auftrete. Sein Selbstzeugnis, in dem er sich als Vorboten des Verheisse-
nen, Gesalbten vorstellt, aktualisiert die Erwartung auf den, der kommen
soll. Mit dreimaligem «am folgenden Tag» (t¢ epaurion, v. 29; 35; 43)
wird der Blick auf Jesus und seine Sendung gelenkt, uns zwar in drei
konzentrischen Kreisen, v. 29-34; 35-42; 43-51.

Wieder steht am Anfang das Zeugnis des Johannes, nun aber nicht
mehr uber sich selbst, sondern iiber den, den er erblickt und als das
«Lamm Gottes» (1) erkennt. Der erste Kreis (v. 29-34), in dessen Mittel-
punkt Jesus steht, ist die Zeugnisrede des THufers iiber das Lamm. Mit
seinem Erscheinen ist die am Anfang bezeugte Erwartung erfiillt. Im
Gegensatz zu den Synoptikern, nach deren Bericht Jesus selbst seine
Berufung in der Herabkunft des Geistes wie einer Taube bei der Taufe im
Jordan erlebte, ist es hier Johannes, der den Geist auf Jesus herabkommen
sieht (v. 33). Jesus selbst ist zundchst unbeteiligt.

Der zweite Kreis schliesst sich enger um Jesus (v. 35-42). Johannes
wiederholt sein Zeugnis, und daraufhin schliessen sich zwei seiner Jiinger
ungefragt Jesus an und geben ihm zu verstehen (v. 38), dass sie sein€
Jiinger werden wollen. Er ldsst es zu. Dadurch ist das Zentrum erreicht,
die Wirksamkeit Jesu beginnt. Zugleich wirkt das von aussen gekommene
Zeugnis weiter. Einer der beiden ersten Jiinger (2) ist Andreas, der seinen
Bruder Simon «findet» und ihm sagt : « Wir haben den Messias gefunden.»
Er fithrt Simon zu Jesus, und Jesus erkennt in diesem Simon den «Felsen»
Petrus. Er ist der erste Jiinger, den Jesus personlich anspricht und benennt
und der auch weiter im Johannesevangelium eine grosse Rolle spielt.

70



Am folgenden Tag, im innersten der drei konzentrischen Kreise (v. 43-
31) «findet» auch Jesus selbst einen Jiinger, den Galilder Philippus. Er ist
der erste Jiinger, den Jesus selbst, in eigener Initiative, beruft. Und wieder
geht von dieser Berufung ein neues Zeugnis aus: Der erste von Jesus
berufene Jiinger «findet» (v. 45) Nathanael, von dem man ganz am Ende
des Evangeliums (21,2) erfihrt, dass er aus Kana in Galilda war, und
Wieder kommt das Zeugnis : « Wir haben gefunden» (v. 45) den, von dem
Gesetz und Propheten gesprochen haben.

Das erste «wir haben gefunden» (v. 41) war, da es vom Johannesjiinger
auf das Zeugnis des Johannes hin gesprochen war, noch auf dessen
Zeugnis gegriindet. Das zweite «wir haben gefunden» (v. 45) kommt aus
dem Munde eines von Jesus unmittelbar Berufenen und beruht somit auf
Jesu indirektem Selbstzeugnis, d.h. auf der Aufnahme des Johannes-
Zeugnisses durch Jesus selbst. Deshalb muss Philippus die persénlichen
Daten des «Gefundenen» hinzufiigen : «Jesus, Josefs Sohn, aus Nazareth»
(v. 45). Nathanaels erstaunte Riickfrage, «aus Nazareth kommt etwas
Gutes ?» ist verstéindlich. Sie kann nicht mit theoretischen Erorterungen
beantwortet werden. Nun geht es um das «Sehen», das das Leitwort des
Schlussabschnittes bildet (3).

Nathanael ist der erste Mensch, der auf das Zeugnis eines von Jesus
Selbst Berufenen hin zu Jesus kommt. Jesus «sieht» ihn und sagt iiber ihn :
«Siehe, wahrhaftig, ein Israelit, in dem keine Arglist ist.» (v. 47) Nathanael
feagiert verwundert : « Woher kennst du mich ?» Durch Jesu Antwort wird
r zu seinem entscheidenden Bekenntnis gebracht: «Rabbi, du bist der
Sohn Gottes (4), du bist der Konig Israels!» Jetzt erst ist das Zentrum
CIreicht. Zum erstenmal ist Jesus direkt vom Zeugnis angesprochen, ist
thm seine Sendung auf den Kopf zugesagt, weil er gesehen hat. Von nun
an aber werden die anderen sehen, und zwar mehr als dies, nimlich den
Himme] offen, die Offenbarung des verheissenen Menschensohnes. Jesu
Anrede an Nathanael héngt also unmittelbar mit seinem «Sehen» und
Seiner Sendung zusammen. Es ist demnach nicht nebensichlich, wie v. 47
Zu verstehen ist. Tatsdchlich ist er in der Auslegungsgeschichte auf
Mancherlei Weise verstanden worden.

Wer mit der Lutherbibel aufgewachsen ist, hat sicher den Satz im Ohr:
“Siehe, ein rechter Israelit, in welchem kein Falsch ist.» Der rechte
Israelit hat sich durch alle Revisionen der Luther-Ubersetzung gehalten ;
€r hat seinen Platz im Gesangbuch gefunden (5), ist in die katholischen
Bibelﬁbersetzungen eingegangen (6) und sogar ins Jiddische {ibersetzt
Worden (7). Aus der Sicht der griechischen Grammatik ist diese Uber-
S€tzung erstaunlich und lisst sich nur mit Schwierigkeiten begriinden. (8)

in Adverb erwartet man nicht als Attribut zu einem Substantiv.

71



Als etwas grundsitzlich Anderes miissen zunéchst jene in der Literatur angefiihrten
Belege betrachtet werden, an denen alZthos in der Sperrung zwischen Ariikel und
Bezugswort auftaucht. In dieser Stellung kann im Griechischen jeder adverbiale Ausdruck
attributiv funktionieren, d.h. fiir ein attributives aléthos als solches ist damit nichts bewiesen.
Auch der Hinweis auf die LXX-Fassung zu Ruth 3,12 fiihrt nicht weiter. Al&thds anchisteus
ego eimi heisst nicht «ich bin der wahre Erbfolger», sondern «wirklich bin ich Erbfolger»,
ganz entsprechend dem adverbialen ‘omnam im hebriischen Grundtext. Dieses oder das
jiingere be®met konnte, hitte Jesus hier Hebriiisch gesprochen, dem alethos wirklich
zugrundeliegen.

Einzig Ign. Rom. 4,2 konnte als echter, vergleichbarer Beleg fiir den angenommenen
attributiven Gebrauch von aléthos gelten, wenn nicht auch hier zwei Umstéinde zur Vorsicht
mahnten : Nicht nur kénnte Ignatius ein freies Zitat von Joh. 8,31 («wenn ihr in meinem Wort
bleibt, seid ihr in Wahrheit Jiinger von mir») bieten, sondern die Textvariante aléthés im
angefiihrten Ignatius-Text zeigt iiberdies, dass dieser Text entweder zweifelhaft ist oder doch
zumindest als sprachlich mangelhaft empfunden wurde. Somit scheidet er als Primérzeuge,
der nicht seinerseits von Joh. abhiingig wire, fiir attributives althds aus. Umgekehrt zeigt
jedoch die Priifung aller Belege von aléthos im Joh.-Evangelium (4,42 ; 6,14;7,40; 7,26; 8,31;
17,8), dass es sonst immer eindeutig adverbial, d.h. als nihere Bestimmung zu einem Verb
(einschliesslich einai mit Pridikativ) gebraucht ist und deutsch mit «wirklich» oder «in
Wirklichkeit» wiederzugeben ist.

Jesus sagt also eindeutig: « Wirklich, ein Israelit, in dem keine Arglist
ist.» Offensichtlich handelt es sich um einen Ausdruck der Freude, durch
den die Ankiindigung des «Sehens», d.h. der Offenbarung des Menschen-
sohnes, ausgeldst wird. Wie ist es moglich, dass eine folgenschwere Fehl-
iibersetzung die Mehrzahl der Ausleger leitet ? Folgenschwer ist der klein€
Unterschied in der Tat, wenn man bedenkt, was alles — positiv fiir die
Christen wie negativ fiir die Juden — aus dem «echten Israeliten»
abgeleitet worden ist. So schreibt — eine Stimme von vielen — E.
Hirsch (9) : «Nathanael wird echter Israelit genannt in dem Sinne, in dem
Paulus Rom. 9,6-8 spricht. Allein der Glaube an die gottliche Verheissung,
die in Jesus wahr wird, gibt Anspruch auf den religiosen Ehrennamen
«Israelit»; die ungliubigen Juden sind schlechtweg «Juden», und die
Juden werden ... vom Verf. als Kainssdhne charakterisiert.» Hirsch meint
also wie viele andere Ausleger, «Israelit» sei hier ein besonderer
Ehrenname. Das ldsst sich natiirlich nur dann begriindet behaupten, wenn
Jesus — bzw. Johannes — grundsitzlich noch eine andere Bezeichnung
fiir Nathanael hitte verwenden konnen. Deshalb denkt Hirsch an
Joudaios als Gegenbegriff zu Israelités.

Damit ist das Problem der «Juden» im Johannesevangelium beriihrt. Joudaios/-0f
kommt an 58 Stellen im Joh. vor. Davon entfallen fiir die Konfrontationsthematik von
vorneherein jene Stellen, an denen erlduternd fiir eine nichtjiidische Leserschaft von

72



religissen Einrichtungen und Gebriuchen der Juden die Rede ist. Dazu gehoren eindeutig
Joh.2,6.13; 5,1; 6,4; 7,2; 11,55; 19,40.42 und wohl auch 18,20.

Ahnlich verhilt es sich mit jenen Stellen, an denen von den Juden im Gegensatz zu
anderen ethnischen Gruppen oder Einzelmenschen die Rede ist, namlich 4,2.9.22 (hier wird
Jesus selbst Joud. genannt); 18,31.35.38.36 (oder «Judéder»?); 19,7.12.15; vielleicht auch 3,1.
Im Sinne einer wie auch immer gearteten Distanzierung oder gar Konfrontation kénnten die
Joudaioi allenfalls an folgenden Stellen gedeutet werden: 1,19; 2,18.20; 3,25; 5,10.15.16.18;
6,41.52; 7,1.11.13.15.35; 8,22.31.48.52.57; 9,18.22; 10,19.24.31.33; 11,19.31.33.36.45;
12,9.11.54; 13,33 18,12.14; 19,38 20,19.

Doch miissen auch diese Stellen differenziert werden. 3,22 spricht von Joud. gen
“Judéa» und gibt damit den ersten Hinweis darauf, dass an sehr vielen, wenn nicht allen, der
genannten Stellen von Judiern (im Gegensatz zumeist zu Galildern) die Rede ist, so eindeutig
In cap. 7, wo Jesus in Galilda blieb, wo es selbstverstindlich auch Juden gab, weil ihn «die
Judéder» toten wollten. Andererseits halten die Judier ihn fiir einen Samaritaner (cap. 8). Sie
kommen durch die Ereignisse um Lazarus, aber auch durch Jesu Predigt zum Glauben,
Nachdem vorher iiberwiegend Galilier die Anhiéingerschaft Jesu gebildet hatten (cap. 11 und
12). Dann weicht Jesus in die Landschaft Ephraim aus, um sich den Judédern zu entziehen, die
Schliesslich auch seine Verhaftung betreiben (18,12.14). Von hier aus kann man nun auch
€rschliessen, dass es Judider und nicht «Juden» schlechthin waren, die die Delegation zu
Johannes sandten (1,19) und sich spiter iiber Johannes stritten (3,25). Moglich ist diese
Deutung jedenfalls auch in cap. 6, sehr wahrscheinlich in cap. 5, wo Jesus unter den Judédern
in ihrem Kernland, in der Hauptstadt Jerusalem, durch die Heilung am Sabbat Aufsehen
Crregt (10). Genau wie an den Téufer richten sie auch an Jesus die Frage seiner Legitimation
(cap. 2 zur Tempelreinigung), da er ihnen unbekannt ist. So bleiben fiir das abgrenzende
Verstiindnis der Juden im Joh. allenfalls 13,33 (beim Abendmahl, wo auch Judser, die nicht
Zum engen Kreis gehoren, gemeint sein kénnen) und 19,38 sowie. 2(),19: wo beidemale von
der Furcht der Anhiinger Jesu vor den Juden die Rede ist. Da aber in 20,19 der vorwiegend
galildische Jiingerkreis nach den Ereignissen der Kreuzigung in einer fremden Umgebung
diese Angst hat, ist es auch hier wahrscheinlich, dass die «Judder» gemeint sind. So bleibt
Schliesslich nur die Furcht des Josef von Arimathia. Reicht diese eine Stelle aus, dem Joh.
€ine antijiidische Tendenz zu unterschieben, selbst wenn hier nicht daran gedacht sein sollte,
dass Josef zwar vor den Rémern zu Jesus hilt, nicht jedoch vor seinen Volksgenossen ? Ist
Nun nicht dagegen zu beachten, dass Jesus im Selbstzeugnis Israels zwar « Konig Israels»
(1,49; 12,13) genannt wird, im sicher von Joh. als zutreffend empfundenen Zeugnis der
Fremden aber « Konig der Juden» (18,33.39; 19,3.19.21) ?

Der Verfasser des Joh., der selbst Judder war (11), entfaltet zwar ein
8rosses Interesse an der vermutlich historischen Konfliktsituation zwi-
Schen vorwiegend galildischer Gefolgschaft und vorwiegend judiischen
Gegnern Jesu, er will aber sicher kein Vorurteil gegen «die Juden» séen,
Zu denen er, wenn Jesus wirklich der Konig der Juden ist, selbst gehort.
Wo er wirklich von Juden spricht, geschieht dies im allgemeinen ethni-
Schen Sinne in Abgrenzung zu anderen Volkszugehorigkeiten. Eine solche
Bezeichnung wiire im Gespriich zwischen Juden eher merkwiirdig. Jesus

73



nennt Nathanael also nicht deshalb nicht einen Juden, weil er ihn mit
dieser Bezeichnung beleidigt hétte (12), sondern weil der «Israelit» néher
lag. So ist W.M.L. de Wette zuzustimmen, wenn er feststellt: (13) «Israelit
ist nicht als religioser Ehrenname ... sondern in dem idealen Sinne
genommen, in welchem jedes Volk an seinen Namen den Begriff gewisser
Tugenden ... kniipft.»

Nach dieser Ansicht erldutert der Relativsatz, «in welchem keine Arg-
list ist», den Begriff Israelit. In gewissem Sinne konnte aber der Relativsatz
als Einschriankung verstanden werden und so doch die Konzeption vom
«wahren Israeliten» untermauern, insofern nur «die Arglosen, Reinen,
dieses Namens wiirdig» (14) waren. Doch ergeben sich als mogliche
alttestamentliche Bezugsstellen des Ausdrucks v.a. Ps. 24,4 und Jes. 53,9,
sodann auch Ps. 36,3; 139,4. An allen diesen Stellen ist riithmend von
Menschen die Rede, an denen keine Arglist ist. Hier muss besonders der
Bezug auf Jes. 53, das vermutlich auch im Hintergrund des Johannes-
zeugnisses iiber Jesus stand, interessieren. So wird Jesu Freude verstind-
lich: Er hat einen israelitischen Menschen «gesehen», auf den eine der
Beschreibungen des Gottesknechts zutrifft.

Es ist zutiefst beunruhigend, wie gerade dieses Freudenwort Jesu in
zwei Richtungen verbogen werden kann, nédmlich in die antijudaistische
Interpretation und in die Untermauerung der These der Ersetzung Israels
durch die Kirche. Beide Fehldeutungen schwingen immer mit, wenn vom
«echten» oder «wahren» Israeliten die Rede ist.

So hatte schon Augustinus, obwohl er sich sonst eher gegen Israel
abgrenzt, im siebten der «Vortrige iiber das Evangelium des HI
Johannes» (15) ausgefiihrt: «O du Kirche, o du Israel, in welchem kein
Falsch ist, wenn du das Volk Israel bist, in welchem kein Falsch ist, so hast
du jetzt schon Christus durch die Apostel erkannt, wie Nathanael Christus
durch Philippus erkannte».

Hier wird klar, dass die Fehldeutung der Nathanael-Begegnung der (in
der Vulgata nicht belegten) Fehliibersetzung vom echten Israeliten
zeitlich und logisch vorangeht. Als néchster Schritt ergibt sich so die
Frage, ob eine Differenzierung von «echt» und «unecht» innerhalb des
Oberbegriffs «Israel» in der Zeitlichen und geistesgeschichtlich-religiosen
Umwelt Jesu moglich war oder, bescheidener ausgedriickt, ob sie belegt
1st.

(Wird fortgesetzt.)

74



ANMERKUNGEN

* Vortragsserie gehalten auf der Kirche-Israel-Studienwoche in St. Moritz, Oktober 1979.
(1) Auch wenn die sprachliche Gleichsetzung von Gottesknecht und Gotteslamm iiber
die Briicke des aramiischen talja delaha, wie sie J. Jeremias (ThWNT 1,343 im An-
schluss an C. J. Ball und C. F. Burney) vertritt, nicht iiberzeugt, bildet Jes. 53 sicher den
Bezugspunkt des Ausdrucks «Lamm Gottes» in den Schriften des johanneischen
Kreises, vgl. H. Kraft, Exkurs «Das Lamm», in: Die Offenbarung des Johannes. HNT
16a (1974) S. 107-110.

(2) Im zweiten Jiinger kdnnte man den ungenannten Jiinger, der mit dem urspriinglichen
Verfasser des Joh. gleichzusetzen sein wird (O. Cullmann, Der johanneische Kreis. Sein
Platz im Spétjudentum, in der Jiingerschaft Jesu und im Urchristentum. Zum Ursprung
des Johannesevangeliums, Tiibingen 1975, v.a. S. 67-88), vermuten.

(3) V. 46; 47. 48. 50. 51. Auf dieses «Sehen» nimmt der Prolog in 1,18 Bezug.

(4) Das Nathanael-Bekenntnis nimmt somit die Stellung und Funktion der Adoptionsformel
in den synoptischen Taufberichten ein.

(8) EKG 195,4 // SKG 374.

(6) Z.B. Die Bibel ... mit den Erlduterungen der Jerusalemer Bibel ... Freiburg 1968, im
Gegensatz zu ihrem Vorbild, der «Bible de Jérusalem».

(7) In der Ubersetzung von H. Einspruch, New York 1941, und merkwiirdigerweise auch in
jener von A. Krolenbaum, Philadelphia, PA., 1949.

(8) Trotz R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes. KKNT 210;18, Gottingen
1941=1964 S. 73 z.St.: «attributiv, etwa gleichwertig mit aléthinos, also: einer, der des
Namens Israel wiirdig ist», dessen Belege ebensowenig iiberzeugen wie die bei W.
Bauer, WNT s.v. alethos zusitzlich genannten.

(9) E. Hirsch, Das vierte Evangelium in seiner urspr. Gestalt verdeutscht und erklirt.
Tiitbingen 1936, S. 116. Hirsch wird hier nicht im Sinne eines Extremfalls zitiert, sondern
als représentativ fiir einen grossen Teil der Ausleger. So verweist R. Bultmann, KKNT
2, S.73 A.8 zustimmend auf Hirsch.

(10) Dass es sich bei der Heilung urspriinglich gar nicht um einen Bruch des Sabbat gehan-
delt habe (D. Flusser, Jesus ... Rowohlts Monographien 140, Hamburg 1968, S. 47), der
nur bei dem «historisch weniger interessierten Johannes» angenommen werde, ist eine
fiir den johanneischen Zusammenhang nebensichliche Vermutung. Eher kénnte man
annehmen, dass der Evangelist mit einer von der der Galilder abweichenden halachi-
schen Praxis der Judider rechnete, wir sie fiir Lk. 6,1-5 anzunehmen ist (D. Flusser,
Jesus S. 44 mit A.52).

(11) S.o. A.2, dort auch die Vermutung, dass mit den Jouaioi «Judider» gemeint seien.

(12) Diese Vermutung entspricht leider eher dem modernen Empfinden.

(13) Kurze Erklirung des Evangeliums und der Briefe Johannis. HNT 1,3 JLeipzig 1863,
S. 45. ‘

(14) Zitiert nach der von C. A. Werner erstmals 1876 veranstalteten deutschen Ausgabe des
Gnomon Novi Testamenti ... rec. adj. J. Steudel, Stuttgart 1860, dort das Zitat S. 316
z.St.: «Nomen Israel nulla creatura gerere posset, nisi divinitus datum ; ita amplum est:
adoloi sinceri eo digni sunt.»

(15) Hier zitiert nach der deutschen Ausg. von T. Specht, Bd. 1, Vortrige 1-23 = BKV 8
(Miinchen 1913), S. 131.

75



	Israel als Bezeichnung eines nachisraelitischen Gottesvolkes

