
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Der Pijjut "Äl Ächad Jachid" des Ephram von Bonn : ein Kurzbeitrag zur
Theologie und Frömmigkeit de Juden im mittelalterlichen Rheinland

Autor: Mutius, Hans-Georg von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER PIJJUT «ÄL ÄCHAD JACHID»
DES EPHRAIM VON BONN

Ein Kurzbeitrag zur Theologie und Frömmigkeit
der Juden im mittelalterlichen Rheinland

von Hans-Georg von Mutius

Zu den bekanntesten Persönlichkeiten der rheinischen Judenschaft
des 12. Jahrhunderts gehörte Ephraim Ben Jakob aus Bonn, (1) dessen
liturgische Poesie vor mehr als einem Jahrzehnt A.M. Haberman in einer
sorgfältigen, mit Kurzkommentar versehenen Ausgabe der Wissenschaft
zugänglich gemacht hat. (2) Im vorliegenden Beitrag soll das Gedicht Nr.
12 aus seiner Sammlung besprochen werden, das der Ofan-Gattung
angehört und somit eine angelologische Thematik behandelt. (3) Es
besteht aus sechs vierzeiligen Strophen und einer dreizeiligen Schlussstrophe.

Wie bei hebräischsprachigen Pijjutim aschkenasischer Provenienz

allgemein üblich, hat auch die zur Behandlung anstehende Komposition

eine relativ schlichte Form.

Strophe 1-2: Irdische und himmlische Liturgie

«An den Einen, der einzig ist und dessen Name als einzig bekannt wird
zweimal jeden Tag durch den Mund seines Volkes ;

der da hoch und erhaben ist, geheiligt durch seine himmlischen
Serafim.

Neben ihnen preisen auch die Chajjot seine Herrlichkeit von deren
Stätte aus.

Sobald die Morgensterne gemeinsam in Jauchzen ausgebrochen sind,
da jubeln dann auch die Göttersöhne am Morgen :

< Gross ist seine Treue !>, tauchen ein und erneuern sich am Morgen.
Unerforschlich ist die Grösse des Barmherzigen und Erbarmers. »

Die erste Strophe spielt auf das Schema-Jisrael an, das morgens und
abends, also zweimal am Tag, gebetet wird (4) und worin Deuter. 6,4 Gott
als den Einen bekennt. Doch nicht nur Gottes Volk auf Erden preist
seinen Schöpfer, auch die Engelklassen der Serafim und Chajjot heiligen
ünd verherrlichen ihn. Die Entsprechung von irdischer und himmlischer
Liturgie wird in der zweiten Strophe mit Hilfe einer Redewendung aus

65



Hiob 38,7 konkretisiert. Ephraim spielt darin auf eine ganz bestimmte
Auslegung dieser Bibelstelle an, die sich zum Beispiel in der «Seder Rabba
De-Bereschit» betitelten Schrift findet. Dort liest man, (5) dass die Engel
ihren Lobgesang nicht anstimmen dürfen, solange nicht Israels
Lobgesänge und Gebete zu Gottes Ohr gelangt sind. Als Begründung wird auf

Hiob 38,7 verwiesen, wo zunächst die Morgensterne Israel) und erst an

zweiter Stelle die Göttersöhne Engel) ihren jubelnden Gesang
anstimmen. Sobald nun der Engel Schamuael die Lobgesänge Israels
durch die Fenster des untersten Firmaments vernommen hat, gibt er sie zu

den oberen Himmelsabteilungen weiter, woraufhin sich Heerscharen von

Engeln in einen Feuerstrom werfen, um dort ein Reinigungsbad zu

nehmen. (6) Der von Ephraim in diesem Kontext überlieferte Ausspruch
der Engel verarbeitet Threni 3,23 und der die unerforschliche Grösse
Gottes preisende Schlussatz der zweiten Strophe Ps. 145,3.

Strophe 3-6: Die Krönung Gottes

«Der die Krönung vollzieht, berät sich in Weisheit, um einen Reif zu

flechten.
Sandalfon beschwört ihn aufs Haupt des Schrecklichen und Furcht¬

baren.
Herrlich ist das Diadem aus den Gebeten des von ihm erwählten

Volkes.
Die vom Mutterleib an bedrückt sind, sollen ihn preisen, das erschaf¬

fene Volk.

Dem Heiligen steht es wohl an, von Heiligen gekrönt zu werden.
Wenn die Krone von denen emporsteigt, die ihn in Ehrfurcht als

heilig behandeln,
erbeben die Serafim, um seine Keduscha in rechter Ordnung aus¬

zusprechen.
<Heilig, heilig, heilig !> sprechen sie im Gesang.

Wenn die Krone den Thron erreicht, um ihm aufs Haupt gesetzt zu

werden,
sind die Räder des Thronwagens dazu bestimmt, sich in Furcht zu

drehen.
Laut rufend sprechen sie alle neben den Serafim.
Sie singen: (Gepriesen sei seine Herrlichkeit von ihrer Stätte> als

Lobpreisung.

66



Aus Liebe zu seinem Volk ergreift er die Krone, um sie in Empfang
zu nehmen.

Von dem Moment an fasst das himmlische Heer den Mut, ihn zu
lobpreisen.

Sie erzählen von seinem Königtum, verkündigen es triadisch zu seiner
Verherrlichung.

Mit den Worten : <Er ist König, war König und wird König sein > lassen
sie seine Lobpreisung lieblich ertönen.»

Das beherrschende Thema der übersetzten Strophen ist die Krönung
Gottes durch den Engel Sandalfon. Ephraim von Bonn verarbeitet hier
eine Überlieferung, die in der jüdischen Angelologie eine grosse Rolle
gespielt hat. (7) So ist etwa im Midrasch Konen zu lesen,.dass der am
fünften Schöpfungstag erschaffene Engel Sandalfon aus den Gebeten des
Volkes Israel eine Krone herstellt, sie mit dem Schern Ha-Meforasch
beschwört und diese dann alleine auf das Haupt des Höchsten hinaufsteigt.

(8) Mit diesem magischen Vorgang wird Gottes herausgehobene
Stellung unangetastet gelassen. Würde Gott von Sandalfon direkt gekrönt
werden, so würde das seinen hohen Rang mindern, weil er dann ja dem
Engel sozusagen subordiniert würde. (9) Als besonderes Element kommt
in Ephraims Schilderung hinzu, dass der Engel die in seinen Händen
materialisierten Gebete Israels mit Klugheit zu einem Reif verflechtet.

Die Strophen 4 bis 6 beschreiben ausführlich den Aufstieg der
magischen Krone, deren Weg aus mehreren Abschnitten besteht. Auch hier
fusst der Dichter auf vorgeprägtem Traditionsgut. Eine detaillierte
Aufstiegsschilderung findet sich zum Beispiel in der Haggada zum Schema-
Jisrael. (10) Die erste Phase des Aufstiegs ist dort begleitet vom Erbeben
der himmlischen Heerscharen und von der Rezitation des Trishagion aus
Jesaja 6,3 durch die Gruppe der Serafim. Dem entspricht ziemlich genau
die Strophe 4 in Ephraims Komposition. Die Heiligen in der ersten Zeile
sind natürlich die Engel. Wenn Ephraim davon spricht, dass die Serafim
erzittern, um die Keduscha in rechter Ordnung auszusprechen, so variiert
das wohl eine Vorstellung, die sich zum Beispiel in Kap. 40 des 3. Henoch-
buches findet, einer der Hechalotliteratur zuzurechnenden mystischen
Schrift des rabbinischen Judentums. Dort heisst es, dass die Dienstengel,
Wenn sie die Heiligkeitsproklamation nicht in rechter Ordnung
vorbringen, von einem Feuer vernichtet werden, das aus einem der Finger
Gottes hervorgeht. (11)

In der zweiten Phase erreicht die Krone gemäss der Haggada zum
Schema-Jisrael den Thron der Herrlichkeit. In diesem Moment beginnen
die Räder des Thronwagens, sich zu drehen ; die Fundamente des gött-

67



lichen Fusschemels erbeben, und die Firmamente werden von einem
Erzittern erfasst. Sobald nun die Krone am Thron vorbeizieht, sprechen
alle himmlischen Heere genauso wie die Serafim die Formel aus Hesekiel
3,12, mit der Ephraim die fünfte Strophe enden lässt. Gemäss der Haggada
zum Schema-Jisrael gelangt die Krone am Ende schliesslich auf sein

Haupt, was die himmlischen Heerscharen dazu veranlasst, Gott zum
König zu proklamieren. Dies geschieht mit einer dreigeteilten Formel, die
sein Königtum Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft umfassen lässt
und die von Ephraim in der Schlusszeile von Strophe 6 zitiert wird. Die
erste Zeile dieser Strophe enthält eine Eigentümlichkeit, die beim
Vergleich mit den Midraschtexten, die vom Aufstieg der magischen Krone
reden, offenbar wird. Ephraim beschreibt Gott als MHZYQ HKTR
LQBLW, wobei die Krone ganz offensichtlich Objekt des vorausgehenden
Verbs ist. Sie wird von Gott ergriffen und empfangen. In der Haggada zum
Schema-Jisrael aber und ebenso auch in der Parallele Pesikta Rabbati
Kap. 20 (12) heisst es von Gott in dem Moment, wo die Krone sein Haupt
erreicht: MHZYQ 'ZMW LQBL (H)KTR M4BDYW. (13) Im Gegensatz
zu Ephraims Version beschreibt also dort das Hifil von HZQ eine

Tätigkeit, die Gott in Richtung auf sich selbst hin ausübt. Vielleicht
spiegelt seine Fassung eine Texttradition wider, die abweichend von der
uns heute bekannten Form lautete. Andererseits kann die Devianz
natürlich auch auf dichterischer Freiheit beruhen.

Strophe 7: Das Schlusswort Gottes

«Und der Heilige selbst stimmt zu und spricht: (König sein wird dein
Gott auf ewig, o Zion, um in deiner Mitte zu wandeln.

Ich werde meine Grösse und meine Heiligkeit manifest werden lassen
und mich an meiner Stätte offenbaren, um als König zu herrschen.»

Die Gottesrede, die das Geschehen beendet, verarbeitet in Zeile lf Ps.

146,10 und in Zeile 3 Hesekiel 38,23. (14) Inhaltlich verheisst sie die

triumphale endzeitliche Selbstoffenbarung Gottes in Jerusalem.

Zusammenfassend gesehen bildet der behandelte Text eine erneute
Bestätigung für die Forschungsmeinung, wonach die aus talmudisch-
mischnischer Zeit stammende Mystik und Esoterik mit ihren elaborierten
Engel- und Thronwagenspekulationen im mittelalterlichen deutschen
Judentum einen beachtlichen Stellenwert hatte. (15)

68



ANMERKUNGEN

(1) Zu seiner Person siehe J. Freimann: «Efraim Ben Jakob Ben Kalonymos aus Bonn»,
EJl, Bd. 6, Berlin, 1930, Sp. 198f.

(2) PYWTY RBY 'FRYM BR' Y*QB MBWN', Jerusalem/Tel-Aviv, 1968.
(3) In der Edition auf S. 25f.
(4) Siehe E. Levi: YSWDWT HTFLH, 7. Aufl., Tel-Aviv, 1963, S. 138.
(5) Text in: BTY MDRSWT, 2. Aufl., hrsg. von A. J. Wertheimer, 1. Teil, Jerusalem,

1952, S. 45f.
(6) Haberman verweist auf die Hiobpassage und bei den im Feuer badenden Engeln auf

eine meines Erachtens nach nicht so gute Fassung in BYT HMDRS, 3. Teil, hrsg. von
A. Jellinek, 3. Aufl., Jerusalem, 1967, S. 161f.

(7) Zu Sandalfons Funktionen vergl. R. Margaliot : ML'KY TYWN, 2. Aufl., Jerusalem,
1964, S. 148ff.

(8) Text in BYT HMDRS, a.a.O., Teil 2, S. 26.
(9) Zur Midrasch-Konen-Fassung siehe K.-E. Grözinger: Ich bin der Herr dein Gott...,

Frankfurt, 1976, S. 161 f u. S. 164.
*10) Text in: BYT HMDRS, a.a.O., Teil 5, S. 165.
'11) Text in: 3 Henoch or the Hebrew book of Henoch, hrsg. und ins Englische übersetzt

von H. Odeberg, Cambridge, 1928, S. 54 im hebräischen Teil.
"2) Den letzteren Beleg zitiert Haberman ausführlich als Hintergrund für Strophe 3-7 des

Gedichts.
"3) Der Text der Schema-Jisrael-Haggada in BYT HMDRS, a.a.O., Teil 5 S. 165 hat

HKTR; der Pesikta-Text nach der Ausgabe von Grözinger, a.a.O., S. 299 hat KTR
ohne Artikel.

'14) Siehe Habermans Kommentar.
"5) Vergl. dazu G. Scholem: Major trends in Jewish mysticism, 3. Aufl., London, 1955,

S. 84f.

69


	Der Pijjut "Äl Ächad Jachid" des Ephram von Bonn : ein Kurzbeitrag zur Theologie und Frömmigkeit de Juden im mittelalterlichen Rheinland

