Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Der Pijjut "Al Achad Jachid" des Ephram von Bonn : ein Kurzbeitrag zur
Theologie und Frommigkeit de Juden im mittelalterlichen Rheinland

Autor: Mutius, Hans-Georg von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961281

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER PIJJUT « AL ACHAD JACHID»
DES EPHRAIM VON BONN
Ein Kurzbeitrag zur Theologie und Frommigkeit
der Juden im mittelalterlichen Rheinland

von Hans-Georg von Mutius

Zu den bekanntesten Personlichkeiten der rheinischen Judenschaft
qes 12. Jahrhunderts gehorte Ephraim Ben Jakob aus Bonn, (1) dessen
liturgische Poesie vor mehr als einem Jahrzehnt A. M. Haberman in einer
Sorgfiltigen, mit Kurzkommentar versehenen Ausgabe der Wissenschaft
Zugéinglich gemacht hat. (2) Im vorliegenden Beitrag soll das Gedicht Nr.

2 aus seiner Sammlung besprochen werden, das der Ofan-Gattung
angehort und somit eine angelologische Thematik behandelt. (3) Es
besteht aus sechs vierzeiligen Strophen und einer dreizeiligen Schluss-
StlFOphe Wie bei hebriischsprachigen Pijjutim aschkenasischer Prove-
hienz allgemein iiblich, hat auch die zur Behandlung anstehende Kompo-
Sition eine relativ schlichte Form.

Strophe [-2: Irdische und himmlische Liturgie

«An den Einen, der einzig ist und dessen Name als einzig bekannt wird

zweimal jeden Tag durch den Mund seines Volkes;

der da hoch und erhaben ist, geheiligt durch seine himmlischen
Serafim.

Neben ihnen preisen auch die Chajjot seine Herrlichkeit von deren
Stétte aus.

Sobald die Morgensterne gemeinsam in Jauchzen ausgebrochen sind,
da jubeln dann auch die Gottersdbhne am Morgen :

«Gross ist seine Treue !>, tauchen ein und erneuern sich am Morgen.
Unerforschlich ist die Grosse des Barmherzigen und Erbarmers.»

Die erste Strophe spielt auf das Schema-Jisrael an, das morgens und
abends, also zweimal am Tag, gebetet wird (4) und worin Deuter. 6,4 Gott
als den Einen bekennt. Doch nicht nur Gottes Volk auf Erden preist
Seinen Schopfer, auch die Engelklassen der Serafim und Chajjot heiligen
und verherrlichen ihn. Die Entsprechung von irdischer und himmlischer
Liturgie wird in der zweiten Strophe mit Hilfe einer Redewendung aus

65



Hiob 38,7 konkretisiert. Ephraim spielt darin auf eine ganz bestimmte
Auslegung dieser Bibelstelle an, die sich zum Beispiel in der «Seder Rabba
De-Bereschit» betitelten Schrift findet. Dort liest man, (5) dass die Engel
ihren Lobgesang nicht anstimmen diirfen, solange nicht Israels Lob-
gesinge und Gebete zu Gottes Ohr gelangt sind. Als Begriindung wird auf
Hiob 38,7 verwiesen, wo zunéchst die Morgensterne (= Israel) und erst an
zweiter - Stelle die Gottersohne (= Engel) ihren jubelnden Gesang
anstimmen. Sobald nun der Engel Schamuael die Lobgesinge Israels
durch die Fenster des untersten Firmaments vernommen hat, gibt er sie zu
den oberen Himmelsabteilungen weiter, woraufhin sich Heerscharen von
Engeln in einen Feuerstrom werfen, um dort ein Reinigungsbad zu
nehmen. (6) Der von Ephraim in diesem Kontext iiberlieferte Ausspruch
der Engel verarbeitet Threni 3,23 und der die unerforschliche Grosse
Gottes preisende Schlussatz der zweiten Strophe Ps. 145,3.

Strophe 3-6 : Die Krénung Gottes

«Der die Krénung vollzieht, berit sich in Weisheit, um einen Reif zu
flechten.

Sandalfon beschwort ihn aufs Haupt des Schrecklichen und Furcht-
baren.

Herrlich ist das Diadem aus den Gebeten des von ihm erwidhlten
Volkes.

Die vom Mutterleib an bedriickt sind, sollen ihn preisen, das erschaf-
fene Volk.

Dem Heiligen steht es wohl an, von Heiligen gekront zu werden.

Wenn die Krone von denen emporsteigt, die ihn in Ehrfurcht als
heilig behandeln,

erbeben die Serafim, um seine Keduscha in rechter Ordnung aus
zusprechen.

Heilig, heilig, heilig !> sprechen sie im Gesang.

Wenn die Krone den Thron erreicht, um ihm aufs Haupt gesetzt zu
werden, ,

sind die Rdder des Thronwagens dazu bestimmt, sich in Furcht zv
drehen.

Laut rufend sprechen sie alle neben den Serafim.

Sie singen: «Gepriesen sei seine Herrlichkeit von ihrer Stitte, als
Lobpreisung.

66



Aus Liebe zu seinem Volk ergreift er die Krone, um sie in Empfang
zu nehmen.

Von dem Moment an fasst das himmlische Heer den Mut, ihn zu
lobpreisen.

Sie erzdhlen von seinem Koénigtum, verkiindigen es triadisch zu seiner
Verherrlichung.

Mit den Worten : <Er ist Konig, war Konig und wird Konig sein» lassen
sie seine Lobpreisung lieblich ertonen.»

Das beherrschende Thema der iibersetzten Strophen ist die Kronung
Gottes durch den Engel Sandalfon. Ephraim von Bonn verarbeitet hier
eine Uberlieferung, die in der jiidischen Angelologie eine grosse Rolle
gespielt hat. (7) So ist etwa im Midrasch Konen zu lesen, dass der am
fiinften Schopfungstag erschaffene Engel Sandalfon aus den Gebeten des
Volkes Israel eine Krone herstellt, sie mit dem Schem Ha-Meforasch
beschwort und diese dann alleine auf das Haupt des Hochsten hinauf-
Steigt. (8) Mit diesem magischen Vorgang wird Gottes herausgehobene
Stellung unangetastet gelassen. Wiirde Gott von Sandalfon direkt gekront
werden, so wiirde das seinen hohen Rang mindern, weil er dann ja dem
Engel sozusagen subordiniert wiirde. (9) Als besonderes Element kommt
In Ephraims Schilderung hinzu, dass der Engel die in seinen Hidnden
Materialisierten Gebete Israels mit Klugheit zu einem Reif verflechtet.

Die Strophen 4 bis 6 beschreiben ausfiihrlich den Aufstieg der magi-
schen Krone, deren Weg aus mehreren Abschnitten besteht. Auch hier
fusst der Dichter auf vorgeprigtem Traditionsgut. Eine detaillierte Auf-
stiegsschilderung findet sich zum Beispiel in der Haggada zum Schema-
Jisrael. (10) Die erste Phase des Aufstiegs ist dort begleitet vom Erbeben
der himmlischen Heerscharen und von der Rezitation des Trishagion aus
Jesaja 6,3 durch die Gruppe der Serafim. Dem entspricht ziemlich genau
die Strophe 4 in Ephraims Komposition. Die Heiligen in der ersten Zeile
sind natiirlich die Engel. Wenn Ephraim davon spricht, dass die Serafim
€rzittern, um die Keduscha in rechter Ordnung auszusprechen, so variiert
das wohl eine Vorstellung, die sich zum Beispiel in Kap. 40 des 3. Henoch-
buches findet, einer der Hechalotliteratur zuzurechnenden mystischen
Schrift des rabbinischen Judentums. Dort heisst es, dass die Dienstengel,
wenn sie die Heiligkeitsproklamation nicht in rechter Ordnung vor-
bl‘ingen, von einem Feuer vernichtet werden, das aus einem der Finger
Gottes hervorgeht. (11)

In der zweiten Phase erreicht die Krone gemiss der Haggada zum
Schema-Jisrael den Thron der Herrlichkeit. In diesem Moment beginnen
die Rider des Thronwagens, sich zu drehen; die Fundamente des gott-

67



lichen Fusschemels erbeben, und die Firmamente werden von einem
Erzittern erfasst. Sobald nun die Krone am Thron vorbeizieht, sprechen
alle himmlischen Heere genauso wie die Serafim die Formel aus Hesekiel
3,12, mit der Ephraim die fiinfte Strophe enden lisst. Gemiiss der Haggada
zum Schema-Jisrael gelangt die Krone am Ende schliesslich auf sein
Haupt, was die himmlischen Heerscharen dazu veranlasst, Gott zum
Konig zu proklamieren. Dies geschieht mit einer dreigeteilten Formel, die
sein Konigtum Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft umfassen lasst
und die von Ephraim in der Schlusszeile von Strophe 6 zitiert wird. Die
erste Zeile dieser Strophe enthélt eine FEigentiimlichkeit, die beim
Vergleich mit den Midraschtexten, die vom Aufstieg der magischen Krone
reden, offenbar wird. Ephraim beschreibt Gott als MHZYQ HKTR
LOBLW, wobei die Krone ganz offensichtlich Objekt des vorausgehenden
Verbs ist. Sie wird von Gott ergriffen und empfangen. In der Haggada zum
Schema-Jisrael aber und ebenso auch in der Parallele Pesikta Rabbati
Kap. 20 (12) heisst es von Gott in dem Moment, wo die Krone sein Haupt
erreicht: MHZYQ ‘ZMW LOBL (HKTR M*BDYW. (13) Im Gegensatz
zu Ephraims Version beschreibt also dort das Hifil von HZQ eine
Tatigkeit, die Gott in Richtung auf sich selbst hin ausiibt. Vielleicht
spiegelt seine Fassung eine Texttradition wider, die abweichend von der
uns heute bekannten Form lautete. Andererseits kann die Devianz
natiirlich auch auf dichterischer Freiheit beruhen.

Strophe 7: Das Schlusswort Gottes

«Und der Heilige selbst stimmt zu und spricht: (Konig sein wird dein
Gott auf ewig, o Zion, um in deiner Mitte zu wandeln.

Ich werde meine Grosse und meine Heiligkeit manifest werden lassen
und mich an meiner Stiitte offenbaren, um als Konig zu herrschen.»

Die Gottesrede, die das Geschehen beendet, verarbeitet in Zeile 1f Ps.
146,10 und in Zeile 3 Hesekiel 38,23. (14) Inhaltlich verheisst sie die

triumphale endzeitliche Selbstoffenbarung Gottes in Jerusalem.

Zusammenfassend gesehen bildet der behandelte Text eine erneute
Bestiitigung fiir die Forschungsmeinung, wonach die aus talmudisch-
mischnischer Zeit stammende Mystik und Esoterik mit ihren elaborierten
Engel- und Thronwagenspekulationen im mittelalterlichen deutschen
Judentum einen beachtlichen Stellenwert hatte. (15)

68



ANMERKUNGEN

(1) Zu seiner Person siche J. Freimann: « Efraim Ben Jakob Ben Kalonymos aus Bonny,
EJ1, Bd. 6, Berlin, 1930, Sp. 198f.

(2) PYWTY RBY FRYM BR’ Y*OB MBWN', Jerusalem/Tel-Aviv, 1968.

(3) In der Edition auf S. 25f.

(4) Siehe E. Levi: YSWDWT HTFLH, 7. Aufl., Tel-Aviv, 1963, S. 138.

(5) Text in: BTY MDRSWT, 2. Aufl., hrsg. von A. J. Wertheimer, 1. Teil, Jerusalem,
1952, S. 45f.

(6) Haberman verweist auf die Hiobpassage und bei den im Feuer badenden Engeln auf
eine meines Erachtens nach nicht so gute Fassung in BYT HMDRS 3. Teil, hrsg. von
A. Jellinek, 3. Aufl., Jerusalem, 1967, S. 161f.

(7) Zu Sandalfons Funktionen vergl. R. Margaliot: ML'’)KY *LYWN, 2. Aufl., Jerusalem,
1964, S. 148ff. .

(8) Text in BYT HMDRS, a.a.O., Teil 2, S. 26.

(9) Zur Midrasch-Konen-Fassung sieche K.-E. Grozinger: Ich bin der Herr dein Gott...,
Frankfurt, 1976, S. 161f u. S. 164.

(10) Textin: BYT HMDR§, a.a.0., Teil 5, S. 165.

(11) Text in: 3 Henoch or the Hebrew book of Henoch, hrsg. und ins Englische iibersetzt
von H. Odeberg, Cambridge, 1928, S. 54 im hebriischen Teil.

(12) Den letzteren Beleg zitiert Haberman ausfiihrlich als Hintergrund fiir Strophe 3-7 des
Gedichts. .

(13) Der Text der Schema-Jisrael-Haggada in BYT HMDRS, a.a.0., Teil 5 S. 165 hat
HKTR; der Pesikta-Text nach der Ausgabe von Grozinger, a.a.O., S. 299 hat KTR
ohne Artikel.

(14) Siehe Habermans Kommentar.

(15) Vergl. dazu G. Scholem: Major trends in Jewish mysticism, 3. Aufl., London, 1955,
S. 84f.

69



	Der Pijjut "Äl Ächad Jachid" des Ephram von Bonn : ein Kurzbeitrag zur Theologie und Frömmigkeit de Juden im mittelalterlichen Rheinland

