Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 37 (1981)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Bertold Klappert/Helmut Starck (Hg.) UMKEHR UND ERNEUERUNG. Erlduterungen
zum Synodalbeschluss der Rheinischen Landessynode 1980 «Zur Erneuerung des
Verhiiltnisses von Christen und Juden», Neukirchener Verlag 1980, XVII und 295
Seiten, DM 24,80.

Der Sammelband enthélt neben Vorwort, Geleitworten, einem Anhang u.a. mit dem
Beschluss selbst und « Thesen zur Erneuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden»,
die von der Synode entgegengenommen worden waren, und Registern, Beitrdge von Mit-
gliedern des Ausschusses «Christen und Juden», die folgendermassen gegliedert sind : 1. Der
Weg zum Synodalbeschluss (S. 1ff.); II. Einfithrung in den Synodalbeschluss (S. 23ff.); III.
Einzelerlduterungen zum Synodalbeschluss (S. 73ff.); an «IV. Stimmen aus der Okumene »
(S. 231ff.) schliessen sich Aufsitze von N. P. Levinson, P. Lapide, E. L. Ehrlich und W.
Zuidema an. Letzterer schreibt in seinem Beitrag «Die Bedeutung des Synodalbeschlusses
fiir die Okumene» S. 261: «Es ist nicht weniger als ein <erster Bekenntnisschritt in einem
allen Gemeinden aufgetragenen Lernprozess». Ich glaube, dass hierin auch die 6kumenische
Bedeutung des Bekenntnisses besteht ...» Es ist zu wiinschen, dass dieser Band, der S. 283ff.
auch eine sehr kritische Stellungnahme von F. Hesse mit einer Erwiderung in Form des
Offenen Briefes von J. Fangmeier (S. 66ff.) enthélt, diesen Lernprozess wenigstens in der
deutschsprachigen Okumene fordert. Es war wohl aus zeitlichen Griinden nicht mehr
moglich, die « Erwigungen zur kirchlichen Handreichung zur Erneuerung des Verhiltnisses
von Christen und Juden» von 13 Bonner Theologieprofessoren samt Stellungnahmen dazu
und das Wort Bekennender Gemeinschaften in den evangelischen Kirchen Deutschlands:
«Mission unter Israel — auch heute» (enthalten in epd-Dokumentation 42/80 vom 29.9.80)
aufzunehmen. Wichtig ist, dass — ohne Verteufelungen — die Diskussion um den
Rheinischen Synodalbeschluss aufgenommen wird, in dessen vorbereitenden Ausschuss auch
die jiidischen Mitarbeiter L. Adlerstein, Y. Aschkenasy, E. Brocke und H. Herz mitwirkten.

Die folgende kritische Wiirdigung soll als Diskussionsbeitrag verstanden werden, der aus
rdumlichen Griinden nur einiges herausgreifen kann. B. Klappert, der konstruktive Kritik an
der EKD-Studie «Christen und Juden» iibt, bedauert, dass im Gegensatz zu dieser die
Anrufung Gottes als des Vaters nicht als etwas Juden und Christen Gemeinsames in den
Beschluss aufgenommen wurde. Wenn schon ein «gottesfiirchtiger» Heide den Gott Israels
als « Vater» bezeichnete, warum soll die Anrede Gottes als «Unser Vater» in dem unchris-
tologischen, aber jesuanischen Gebet nicht mit den Juden gemeinsam sein? B. Klappert
nimmt die Aussage der «Studie» auf, dass die Nichtjuden durch Christus in die Geschichte
Gottes mit Israel «hineingenommen werden» und konstatiert: «Genau aber das ist die
korrekte Kennzeichnung des Verhiltnisses der Kirche zu Israel nach dem Neuen Testament :
Die Volkerwelt nimmt teil an den Verheissungen Israels» (S. 27f.). Ich halte dies fiir eine sehr
verkiirzte «heidenchristliche» Sicht, die spiegelbildlich der jiidischen Konzeption — vor der
ich Hochachtung habe! — entspricht, wonach Jesus und Muhammad bzw. Christentum und
Islam wohl eine Heilsfunktion gegeniiber den Volkern, aber nicht gegeniiber den Juden
haben. Das christologische Bekenntnis zu «Jesus Christus ... als Messias Israels» (d.h. von
und fiir Israel und die Voélker; Synodalbeschluss 4/3) widerspricht dem, auch das kirchliche
«Zeugnis dem jidischen Volk gegeniiber» (4/6), was prompt den Einspruch von den
gegenseitigen Kontrahenten N. P. Levinson (S. 233) und P. Lapide (S. 241ff.) hervorgerufen

hat. Das Neue Testament ist ein judenchristliches Dokument, das erkennen ldsst, dass sich
Judenchristen als «Rest» (Rom 11) bzw. als Zentrum Israels verstanden. In die Gemeinde aus
Judenchristen kamen die Heidenchristen hinzu (Eph 2,11ff.) und deswegen traten sie auch in

48



eine Wechselwirkung mit Israel als Wurzel und Gegeniiber. Die Kirche ist qualitativ, wenn
auch nicht quantitativ, Gemeinde aus Juden und Heiden (R6m 9,24) und kann deswegen
essentiell nicht nur einen «heidenchristlichen» Standpunkt einnehmen, der im Synodal-
beschluss und den meisten Beitriagen des Sammelbandes (anders z.B. J. Fangmeier S. 68ff. ;
auch P. G. Aring S. 213: «Die Kirche ist und bleibt Kirche aus Heiden und Juden»; richtig
wére historisch und essentiell: «Juden und Heiden») vorherrscht. Wenn auch «die
Vélkerwelt durch die Sendung Jesu in die Hoffnungsgeschichte Israels einbezogen ist» (S. 32)
— man konnte hinzufiigen : und Israel in das Mysterion von Rém 11,25ff. — und vielleicht
Sach 14,9 und 1 Kor 15,28 eschatologisch auf den JHWH echad’ hinauslaufen, ist es eine
reichlich abstrakte Redeweise, hier und jetzt schon von dem «einen Volk Gottes» aus Juden
und Christen (das sollte von der Kirche gelten) zu sprechen (S. 167ff.). Ein Jude betrachtet
schliesslich nicht den «Leib Christi» als einen Teil des Gottesvolkes, dem er angehért; ein
Judenchrist, der sich als Jude versteht, wird vom jiidischen Volk in der Regel nicht als solcher
akzeptiert. Hier wiire es unsererseits besser, die Differenzen realistisch zu sehen und gerade
deswegen im Glauben und in der Hoffnung auf den Einen zusammenzuwirken, bei
Anerkennung jiidischen Selbstverstindnisses, das in den oben erwihnten kritischen Er-
wagungen der 13 Bonner Professoren und in den « Anmerkungen» von F. Hesse (S. 283 ff.)
kaum oder gar keine Rolle spielt, obgleich das heutige jiidische Volk Gottes Volk ist.

S. 41 u.6. (z.B. S. 152ff. und 207ff.) taucht der Begriff « Absage an die Judenmission» auf,
obgleich von einem prominenten Synodalmitglied erklirt wurde, dass dieser Ausdruck auf
einem journalistischen Missverstindnis von Beschluss 4/6 («die Kirche kann ihr Zeugnis dem
jidischen Volk gegeniiber nicht wie ihre Mission an die Volkerwelt wahrnehmen ...»)
beruhe. Vielleicht spriche man besser, wie im englischsprachigen dkumenischen Bereich,
von «Proselytenmacherei» im umgekehrten iiblen Sinn von Mt 23,15. Wenn Mission «missio
dei» durch jiidische und christliche Zeugen meint (cf. Jes 43,10), ist «Absage an die
Mission» mindestens missverstindlich. Um das missverstindliche Missionsthema abzu-
schliessen, noch eine Bemerkung zu Arings Darstellung S. 210: Gewiss gab und gibt es eine
uneschatologische Proselytenmacherei, die das Judentum einverleiben und damit aufheben
will, wenn auch nicht nach dem Verstindnis vieler Judenchristen: M. E. trug die
Verwerfungslehre der grossen Kirchen zum Holokaust bei; die Vorstellung der Judenmis-
sionen vom nach wie vor erwihlten jiidischen Volk war mehr als eine «eschatologische
Bremse» (S. 233). Schliesslich haben auslindische «Missionare» Juden als Juden in ihrer
Bedrohung geholfen. Die Trias «Isracl-Messias (Gottesknecht)-Volkerwelt» (S. 59) enthilt
durch die Klammer eine notwendige Erginzung, denn der Messias hat primir eine Aufgabe
gegeniiber Israel (selbst wenn er ein Auslidnder ist wie Kyros), und nur sekundir eine
gegeniiber den Volkern (z.B. als Nes Ammim in Jes 11,10). S. 84 miisste es in der 5. Zeile von
oben wohl «Synodalen» statt «Synoden» heissen; u.a. wiren auch die Stellenangaben S. 279
oben zu korrigieren. Miisste es nicht «das Holokaust» (S. 89 u.6) heissen? Der jiidische
Versuch der Bewiltigung des Holokaust (cf. Thesen S. 268ff.) bedarf der Ergéinzung durch
die von E. Brocke S. 103ff. erwidhnten vorausgehenden Stimmen, die von Christen nur
schweigend zur Kenntnis genommen werden diirften. B. Klapperts Unterscheidung von
Versohnung und Erlsung (S. 163ff.) ist gerade im Zusammenhang mit jiidischen Messiaser-
wartungen sehr bedenkenswert. Im Hinblick auf « Theologie nach dem Holokaust» ist N. P.
Levinsons Schlusssatz zu beherzigen «Die Lehre von Auschwitz ist es, dass es ein Auschwitz
nie wieder geben darf», weil christliches Verstindnis bzw. Missverstindnis von «Busse»
leicht zu einer inaktiven Zerknirschung fiihrt, wihrend «teschuba, Umkehr im Sinne der
Erneuerung und Neuerung meint, die auch von denen akzeptiert wird, die schon aus Alters-
griinden subjektiv weder eine Mitverantwortung noch eine Schuld an dem Holokaust haben
(Beschluss 1).

Herbert Schmid.

49



Johann Maier, Jakob J. Petuchowski, Clemens Thoma, JUDENTUM UND CHRISTEN-
TUM, in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft, Bd. 26, S. 128ff. Verlag Herder
Freiburg 1980, ISBN 3-19226-8.

Im Rahmen der vom Herdeverlag herausgegebenen Enzyklopidischen Bibliothek
« Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft» ist dem Thema «Judentum und Christen-
tum» ein beachtlicher Platz eingerdumt worden. Die Herausgeber haben der Situation nach
dem Zweiten Vatikanum Rechnung getragen und das Judentum nicht unter dem Oberthema
«Christentum und Religionen der Welt» abgehandelt. Ein kurzer Abschnitt iiber das « Chris-
tentum und die jiidische Religion» hat im Kapitel «Christentum und Religionen der Welt»
wohl der Vollstéindigkeit halber dennoch Eingang gefunden. Der Verfasser bemerkt jedoch
zu Recht, dass «das Verhiltnis der Christen zu den Juden kein reines Aussenverhiltnis,
vielmehr ein Verhiltnis zum eigenen Ursprung» sei. (Bd. 26, S. 105).

Ausserlich gesehen stehen in dieser neuen Enzyklopédie den rund 80 Seiten iiber Dialog
mit Natur- und Stammesreligionen sowie mit dem Hinduismus, dem Buddhismus und dem
Islam 40 Seiten zum Thema «Judentum und Christentum» gegeniiber. Das Werk setzt damit
ein Signal fiir die Vordringlichkeit und Besonderheit der Besinnung christlichen Glaubens
auf seine Wurzeln im Judentum. Diese Besinnung steht inhaltlich und umfangmaéssig auf
einer anderen Ebene als der Dialog mit den iibrigen nichtchristlichen Religionen.

Der Artikel ist iibersichtlich gestaltet. Die drei Autoren folgen in ihren Beitrdgen einer
einheitlichen Gliederung, die es dem Leser erlaubt, die jiidische bzw. christliche Sicht zu
einem bestimmten Thema bequem nachzuschlagen. Stichworte sind : « Offenbarungsgrund-
lagen und religiose Autoritédt», « Gott-Welt-Mensch», « Erwéhlung-Geschichte-Volk Gottes»,
« Verhiltnis zum Andersgldubigen» und « Grenzen und Moglichkeiten».

Wihrend Johann Maier zu diesen Themenkreisen ein knappe geschichtliche Hinfiithrung
gibt und die neuralgischen Punkte des christlich-jiidischen Verhéltnisses stichwortartig
skizziert, nehmen Jakob Petuchowski und Clemens Thoma zum gegenseitigen Verhéltnis der
beiden Glaubensweisen unter den genannten Gesichtspunkten Stellung. Alle drei Autoren
helfen, alte und neue Clichés iiber Judentum und Christentum zu orten, zu problematisieren
und Wege der Verstandigung aufzuzeigen. (z.B. die Messiasvorstellungen, Erwihlung als
Privileg, Mission und Konversion, Kirche als neues Israel, etc.).

Aus den Beitrdgen geht der aktuelle Stand des christlich-jiidischen Gesprichs sehr
anschaulich hervor. Er kann mit den Sidtzen umschrieben werden : «Das christliche Interesse
am Judentum ist mehr grundsétzlicher, das jiidische am Christentum mehr pragmatischer
Natur (mehr an den Kirchen als am Christentum orientiert)» (Maier) Und : «Es wird einige
Jahrhunderte friedlichen Zusammenlebens von Juden und Christen benotigen, bis die Frage
des «einen Bundes» innerhalb des Judentums ernstlich aufgeworfen werden kann.»
(Petuchowski).

Umfangreiche Literaturangaben im Anhang regen den Leser zu Vertiefung in die

Problematik des jiidisch-christlichen Verhiltnisses an.
M. Cunz.

Angelo Tosato, IL MATRIMONIO NEL GIUDAISMO ANTICO E NEL NUOVO
TESTAMENTO. Citta nuova editrice, Roma 1976. 118 S. Lire 2000.

Das vorliegende Buch bietet eine sehr gute Darstellung von der jiidischen Eheauffassung

zur Zeit Jesu. Von daher gesehen erscheinen auch die Aussagen von der Ehe in den
Evangelien und in den paulinischen Briefen in einem neuen Licht.

50



Es ist eine erfreuliche Erscheinung, dass ein katholischer Autor — das Buch trigt die
kirchliche Druckerlaubnis — die neutestamentlichen Aussagen iiber eine so wichtige Frage,
wie sie die Ehe darstellt, von ihrem jiidischen Hintergrund her beleuchtet. Man kann nur
wiinschen, dass seine Methode Schule macht!

K. H.

LA DOCTRINE DES DOUZE APOTRES (DIDACHE). Introduction, texte et traduction
par Willy Rordorf et André Tuilier. Paris, Les Editions du Cerf, 1978 (= Sources Chré-
tiennes No 248).

L'importance de ce manuel catéchétique, liturgique et disciplinaire pour histoire de
I'Eglise primitive n’est plus a signaler. La présente édition est un travail consciencieux sur les
données historiques et textuelles de I'ouvrage.

Aprés une analyse du contenu de la Didache, les éditeurs donnent une analyse critique
de I'ouvrage. La doctrine des deux voies (1,1-6,3) est étudiée avec le plus grand soin, ainsi que
$a présence dans d’autres ouvrages: Rouleau de la Régle, Epitre de Barbanabé, Testament
des Douze Patriarches, Doctrina Apostolorum, Livre d'Hénoc slave ; il me semble toutefois
que les paralléles qoumraniens sont un peu négligés tant dans I'Introduction que dans les
notes du texte de la Didaché. Les auteurs pensent que I'Epitre de Barnabé, la Doctrina
Apostolorum et la Didaché représentent trois témoins indépendants de la tradition juive des
deux voies, et que l'enseignement de cette doctrine constituait une sorte de catéchése
Prébaptismale pour les nouveaux convertis.

W. Rordorf et A. Tuilier, au cours de leur analyse du texte de la Didache, établissent
avec prudence — en s’appuyant sur les conclusions d’autres chercheurs autant que sur les
leurs — la date et le lieu d’origine de I'ouvrage : dans son ensemble (car ils distinguent deux
rédacteurs) la Didaché remonterait au ler siécle de notre ére et proviendrait de la Syrie
occidentale. Il est en effet plus que probable que I'ouvrage date des toutes premiéres
communautés chrétiennes issues du paganisme et que — les auteurs sont d’accord avec la
Plupart des savants sur ce point — la Didaché ne coniit point les textes canoniques du N. T.

Un excellent chapitre est consacré a la tradition textuelle, directe ou indirecte, aux
versions copte et éthiopienne; les auteurs connaissent bien les manuscrits qu’ils utilisent
abondamment dans I'apparat critique du texte. Les notes du texte sont précieuses mais avec
toutefois une certaine faiblesse dans les paralléles philoniens. C’est une initiative louable des
auteurs d’avoir donné en appendice le texte critique de De Doctrina Apostolorum, texte
auquel il est maintes fois fait allusion dans I'Introduction et les notes.

Madeleine Petit, CNRS.

FEusébe de Césarée, LA PREPARATION EVANGELIQUE, Livres IV-V, 1-17 (Sources Chré-

tiennes No 262) gt Li‘vres V, 18-36 — VI (Sources Chrétiennes No 266). Paris, Editions
du Cerf, 1979 et 1980.

Ces deux volumes complétent la premiére partie de la Préparation Evangélique puisque
€taient déja parus les Livres I, II et IIT (= S. C. 206 et 228); le Livre VII (= S. C. 215), début
de la seconde partie, est aussi paru antérieurement. Le volume contenant les Livres IV et V,
1-17 est dii a Odile Zink et celui contenant la fin du Livre V et le Livre VI & Edouard des
Places.

31



Odile Zink explique dans son Introduction le motif de I'adjonction au Livre IV de la
moitié du Livre V: la démonstration d’Eusébe a propos des démons se poursuit d’un livre a
lautre. Dans les différents chapitres de présentation, elle réussit — malgré les redites
d’Eusébe, ses digressions, les annonces de thémes qu'il traite autre part — a donner une juste
idée de I'ensemble de 'ouvrage. Les dieux du polythéisme sont des démons mauvais et non
des étres divins: telle est l'idée directrice d’Eusebe et l'objet de sa démonstration.
L’argumentation est articulée de la méme maniére ici que dans toute la Préparation
Evangélique, c’est-a-dire qu’Eusébe utilise le témoignage de ses adversaires pour les détruire,
et celui des faits pour montrer I'inanité des croyances polythéistes. L'adversaire premier est,
bien entendu, Porphyre, et les faits invoqués sont principalement ceux qui détruisent la
valeur des oracles paiens.

Odile Zink dans cette Introduction assez bréve mais dense, donne a la fois une bonne
vue d’ensemble de la «manicre» d’Eusebe et situe historiquement les questions traitées par
l'auteur. La traduction frangaise serre le texte de tres prés et parvient ainsi a se couler dans le
rythme de la phrase eusébienne. La bibliographie générale est succinte mais abondamment
complétée dans les notes qui révélent la science d'O. Zink et son acribie (a signaler aussi le
bon apparat critique).

Dans le volume traduit et annoté par Edouard des Places la part considérable des
citations d’auteurs anciens est constituée de petits passages mais aussi de grands extraits
d’Oenomaiis (V, 18-36 et VI, 7), d’Alexandre d’Aphrodise (VI, 9), de Bardesane (VI, 10) et
d’Origeéne (VI, 11). C’est la polémique contre les oracles commencée dans le livre IV qui se
poursuit dans le livre V, et devient une polémique anti-fataliste dans le livre VI. Eusébe
intervient assez longuement entre les citations. L'Introduction d’E. des Places n'a que
quelques pages portant d’'une part sur Oenomaiis et d’autre part sur les principaux auteurs
cités dans le livre VI, le tout ne dépassant pas quinze pages. Tous les soins de I'A. semblent
avoir porté sur 'apparat critique, enrichi de fontes, de parallela et de testimonia, auquel
s'ajoutent des notes textuelles trés précises et trés documentées. La traduction est de qualité
et d'une sobre ¢élégance.

Ajoutons que les deux volumes de la P. E. se terminent par un index des passages
d’auteurs anciens et un index des noms propres.

Madeleine Petit, CNRS.

Johan Bouman, DAS WORT VOM KREUZ UND DAS BEKENNTNIS ZU ALLAH. Die
Grundlehren des Korans als nachbiblische Religion. Verlag Otto Lembeck, Frankfurt
1980, 287 Seiten, DM 36.—.

Der Inhalt des Buches erfiillt mehr als der Titel verspricht. Es geht ndmlich nicht nur um
eine Gegeniiberstellung der zentralen christlichen Botschaft mit dem muslimischen Be-
kenntnis, sondern wesentliche alttestamentlich-jiidische «Traditionsketten» werden in das
Neue Testament und schliesslich in den Koran hinein als das Dokument einer «nachbi-
blischen» Religion verfolgt. Dabei handelt es sich nach einem Vorwort und den beiden
Kapiteln iiber «Glaube und Verkiindigung» (S. 9) und tiber «Innere Strukturen» (S. 10f.) um
folgende Theologumena: «Der einzige Gott» (S. 12ff.); «Der einzige Gott und die
Offenbarung» (S. 18ff.); «Der einzige Gott und das Heil» (S. 49ff.); «Der einzige Gott und
die Siinde» (S. 148ff.); «Der einzige Gott und die Versohnung» (S. 187ff.) und «Der einzige
Gott und sein heiliger Name» (S. 253ff.). Ein «Epilog» (S. 265ff.), Bibelstellen- und
Koranregister nebst einem Stichwortregister (S. 268ff.) schliessen das Buch ab. Um die Fiille
des Stoffes zu bewiiltigen, hat Bouman sozusagen vom Koran her die jidischen und

52



christlichen Traditionsketten ausgewihlt und untersucht, ohne dabei jeweils den Gesamt-
Zusammenhang aus den Augen zu verlieren. Aus dem Blickwinkel der alttestamentlichen
Wissenschaft ist besonders zu wiirdigen, dass der Verfasser den alttestamentlich-jiidischen
Opferkult, fir den vor allem im Protestantismus wenig Verstdndnis besteht, als Siihne-
handlung zur Vergebung durch Gott herausgestellt hat (S. 187ff.).

Wie steht es aber mit dem « Wort vom Kreuz» im Koran? Wihrend das Alte Testament
die Vergebung als einen Akt der Gerechtigkeit Gottes verkiindet, werden im Koran Opfer
und auch der jiidische Versohnungstag (nach der Auseinandersetzung mit den Juden in
Medina) nicht rezipiert. Versdhnung, Erlosung, auch Fiirbitte sind auf den Bereich des Islam
begrenzt (S. 227ff.). Jesus ist Prophet und Gesandter Allahs (S. 96ff.). Man ist versucht zu
konstatieren: Extra ecclesiam islamicam nulla salus. Damit kime man logischerweise,
vielleicht auch theologischerweise, zur « Allversdhnung», die m.E. gerade in der Begegnung
mit Judentum und Islam in den Kirchen bedacht werden sollte, auch wenn sie dogmatisch
abschlégig entschieden zu sein scheint. Wenn im Koran weder die sogenannten Schrift-
Propheten (ausser Jona) noch die Paulinen eine Rolle spielen, so hingt dies doch wohl damit
Zusammen, dass Muhammad dariiber weder durch Juden und Christen bzw. durch Christen
seiner Umwelt gehort hat. Auf einige Einzelheiten sei hingewiesen : mit dem el olam aus Gen
21,33 und dem arabischen rabb al-alamin wire der ugaritische melek olam («Konig Ewig-
keit» zu vergleichen (S. 91).

Bethel war nicht nur Wallfahrtsheiligtum von Ephramiten, sondern auch von Benja-
Miniten u.a. (S. 165). Wenn Bouman mit Recht (abschwichend) feststellt, dass Gen 3 «in den
lbrigen alttestamentlichen Schriften nicht mehr véllig durchdacht» wurde, so diirfte dies
wohl doch damit zusammenhéngen, dass die sog. jahwistische Schicht in Gen 2ff. nicht so alt
ist, wie iiblich angenommen (spite Aufnahme von Gen 3 in Jes 65,25). Die Sodomiten
begingen sozusagen nicht «Sodomie», sondern machten sich nach Gen 19,5 der Homo-
sexualitit schuldig (S. 188). Die «Etymologie» in Ex 3,14 wiirde man besser mit ehje statt
eheje umschreiben; tibrigens wird dieses Verbum in Vers 12 als «mit-sein» verstanden (S.
255). Bei dem Zitat aus Phil 2,6ff. wire ein Hinweis auf Jes 45,23 instruktiv gewesen (S. 259).

Noch eine abschliessende Feststellung, die den besonderen Wert des Buches erkennen
lasst : In christlicher Sicht — anders in judischer, die in Christentum und Islam Missionsver-
anstaltungen des einen Gottes erkennt (allerdings nicht fiir das Judentum) — erscheint es
meist sehr zweifelhaft, ob Allah der Gott der Bibel ist. «Allah» wird meist als Eigenname
verstanden. Nach muslimischem Selbstverstindnis ist Allah kein anderer als der Gott der
Thora und des Evangeliums. Bouman zeigt an Hand der Traditionsketten in differenzieren-
der Weise, dass wir religionsgeschichtlich und wohl auch theologisch in dem Gott, den die
Muslim bekennen, den einzigen Gott und keinen anderen ‘zu sehen haben — bei allen
Unterschieden, die nicht zu iibersehen sind.

Herbert Schmid.

Ernst Simon, ENTSCHEIDUNG ZUM JUDENTUM. Suhrkamp-Verlag, Frankfurt a. M.
1980. 405 S. DM 18.80.

Der aus einem vollig assimilierten Haus stammende Altmeister der Piddagogik wurde als
Soldat wihrend des Ersten Weltkriegs Deutschland innerlich entfremdet. «Der massive
Antisemitismus der Armee des Kaisers machte mit klar, dass ich kein Deutscher sei. Aber
Was war ich?» (S. 13). In seinem Suchen nach einer wirklichen Identitdt wurde ihm die
Begegnung mit Franz Rosenzweig, Martin Buber und Rabbiner Nobel richtungsweisend. Die
vVon diesen Minnern ausgehenden Anstosse vermittelten ihm fiir sein Bekenntnis zum

23



Judentum ein Dreifaches, ndmlich die energische Umkehr, den gldubigen Zionismus und die
Verwirklichung des Konigtums Gottes (S. 22).

Bei seiner Vertiefung in Weisheit und Wahrheit des Judentums wurde ihm die
Erkenntnis wichtig, dass Erwidhlung nur als Verpflichtung und nicht als Anspruch zu
verstehen sei (S. 20). Diese der biblischen Botschaft entsprechende Erkenntnis ist leider noch
nicht Gemeingut von Juden und Christen geworden. Immer wieder wird dieser Ruf Gottes an
sein Volk als eine angebliche Privilegierung missverstanden und abgelehnt.

Ein Kernstiick des Judentums ist die Durchsetzung der Herrschaft Gottes und die damit
zusammenhéngende Neuordnung der Welt. Diese Vorstellung hat innerhalb des Judentums
in der Erwartung der messianischen Zeit greifbare Gestalt angenommen und bildet in der
Ausschau nach der noch nicht eingetretenen vollkommenen Erlosung eine Demarkations-
linie zum Christentum : «Es gibt kein legitimes Judentum, das daran glaubt, Jesus habe als der
Christus, d.h. der Gesalbte, was wiederum der Wortsinn des hebrdischen Ursprungs von
«Messias» ist, die Erlosung gebracht oder doch exemplarisch vorweggenommen» (S. 174).

Die von daher sich ergebende Grundhaltung der Hoffnung dréngt auch in unserer Zeit
zur Verwirklichung; in seinem praktischen Verhalten bildet dabei der Vf. zwei Schwer-
punkte : den der Gemeinschaft und den des Friedens.

Fiir die Frage der Gemeinschaft des jidischen Volkes in Israel ist das genossenschaft-
liche Leben im Kibbuz eine wichtige Einiibung gewesen, die auch heute noch ihre Ausstrah-
lung nicht ganz verloren hat. Gegeniiber der Stagnation, nicht nur in diesem Bereich, wirft
der Vi. die zuversichtliche Frage auf: «Ist doch noch ein Rest von Hoffnung fiir eine
gerechtere Welt der Thora und des Kibbuz geblieben, so dass beide wieder einen Teil ihrer
Anziehungskraft wiedergewinnen konnen?» (S. 349). Es gibt Hinweise, dass diese Ein-
schédtzung nicht ganz unbegriindet ist.

Schwieriger ist die Frage des Friedens mit den Arabern. In seinem iiber fiinfzig Jahre
wihrenden Aufenthalt in Israel hat sich der Vf. im Sinne der biblischen Tradition um ein
friedliches Zusammenleben zwischen diesen beiden Volkern bemiiht, und in vielen
Einzelfillen hat er damit den Weg zu besserem Verstehen gebahnt. Aber ein tiefsitzendes,
jetzt noch von Agitatoren geschiirtes Misstrauen ist nicht iiberwunden. Der VH{. ist realistisch
genug, um zu wissen, dass alle guten Plidne scheitern miissen, «wenn nicht ein gewisses Mass
guten Willens vonseiten der beteiligten Araber gesichert scheint» (S. 384). Gerade darin liegt
das Problem, und es gibt keine andere Moglichkeit, als das geduldige Zugehen auf diesen
zutiefst unsicheren Partner. « Wir haben keine andere Wahl, als immer wieder erneut zu
versuchen, die Haltung des Hasses und der Bitterkeit... allmdhlich zu andern» (S. 386). Diese
Schwierigkeit ist gegenilber 1967, wo diese Zeilen geschrieben wurden, eher noch
angewachsen ; umso mehr ist die Frage nach dem Frieden dréngend geworden.

In diesen reichen und tiefgreifenden Aufsédtzen wird ein anschauliches Bild lebendigen
Judentums entfaltet, das fiir die Entscheidungen des tiglichen Lebens Anleitung und
Orientierung bietet. Man wird dieses schone Buch nicht ohne Gewinn aus der Hand legen.

Rudolf Pfisterer.

Jacob Allerhand, DAS JUDENTUM IN DER AUFKLARUNG. Friedrich Fromann Verlag
Giinter Holzboog. Stuttgart 1980, 155 S. DM 28.—.

Die Epoche der Aufklidrung hat auf das Judentum eine tiefgreifende Wirkung ausgeiibt.
Die innerhalb der jiidischen Gemeinschaft sich zu Wort meldende Haskala, das heisst das

54



stindige Uberpriffen und Formulieren der aus der jidischen Tradition stammenden
Aussagen, bildete einen wichtigen Schritt zur Erlangung der Miindigkeit (S. 21). Schon zu
Beginn des 18. Jahrhunderts hatte Immanuel Kant darauf hingewiesen : « Aufkldrung ist der
Ausgang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmindigkeit» (S. 46).

Die Situation der Entwiirdigung, in der sich zu dieser Zeit das Judentum befand, kann in
diesem Sinn nicht als selbstverschuldet angesehen werden, da es vielfach durch die
Michtigen dieser Welt im Zusammenspiel mit der Kirche in diese demiitigenden Verhilt-
nisse gedringt worden war, die es an einer normalen Entfaltung hinderten.

Um aus dieser deprimierenden Lage herauszufinden, war es notig, die im politischen wie
im kirchlichen Bereich herrschenden Vorurteile zu iiberwinden. Dazu hat neben anderen
Denkern vor allem Moses Mendelssohn in hervorragender Weise beigetragen. Auf der einen
Seite war er durch Herkunft und Erziehung zutiefst mit der Tradition des Judentums
verbunden ; auf der anderen Seite erwarb er sich durch sein Selbststudium (neben seinem
Broterwerb in der Seidenfabrikation) ein hohes Ansehen als Philosoph. Dadurch war dieser
«zweite Plato» (S. 63), wie er genannt wurde, in der Lage, einen Briickenschlag zwischen
dem Judentum und der Aufklirung zu versuchen (S. 124).

Ein wichtiger Angelpunkt im Denken Mendelssohns ist die aus der Bibel geschopfte
Grundiiberzeugung von der Giite Gottes (S. 81), und dieser Grundsatz deckt sich weitgehend
mit den Voraussetzungen der Aufklirung. Dazu kommt, dass fiir Mendelssohn die Vernunft-
erkenntnis einen hohen Rang einnimmt, bedeutet doch «die Philosophie die Bestitigung der
religivsen Wahrheiten, die der Kern seines Glaubens waren» (S. 84).

Die sittliche Orientierung der Aufkldrung reimt sich gut zusammen mit dem Judentum
als einer «ethischen Religion» (S. 83), und Mendelssohn fiihrt bei der Betonung des Tuns —
auch der Beobachtung des Gesetzes — fiir seine christlichen Leser als Kronzeugen Jesus von
Nazareth an: «Und ihr, liebe Briider und Mitmenschen, die ihr der Lehre Jesu folgt, solltet
uns versagen, wenn wir das tun, was der Stifter eurer Religion selbst getan und durch sein
Ansehen bewihrt hat?» (S. 124). Hier wird nicht nur, gewissermassen im Vorbeigehen,
unterstrichen, wie das Christentum auf jiidischen Fundamenten steht und-geht, sondern auch
aufgezeigt, dass der Kern des Judentums im Tun — im Beobachten der Vorschriften und in
der Heiligung des Alltags durch Gehorsam — besteht.

Judentum erschopft sich nie in Formeln und Formulierungen, und diese gegen eine zu
starre Dogmatisierung sich wendende Komponente kommt auch einem wichtigen Aspekt der
Aufklidrung entgegen. Es geht in der jildischen Tradition immer um Aufruf und Hilfe zu
praktischem Handeln. Dies wird deutlich aus der Spitschrift Mendelssohns, dem 1783
verodffentlichten Jerusalem, wo er diese « Gesetze, Gebote, Befehle, Lebensregeln, Unterricht
vom Willen Gottes wie sie sich zu verhalten haben, um zur zeitlichen und ewigen
Gliickseligkeit zu gelangen», deutlich abgrenzt won «Heilswahrheiten, Lehrmeinungen und
allgemeinen Vernunftsitzen» (S. 122). Es geht um das Praktizieren der Wahrheit im tiglichen
Leben.

Bei all diesen Pldnen zur Neuerung und Erneuerung hat Mendelssohn dem Judentum die
Treue gehalten. Er hat allen Versuchen widerstanden, vor allem’ jenem des Ziircher
Theologen Lavater, ihn zu einem Ubertritt in die Kirche zu bewegen. Er hat deutlich
gemacht, dass er bei einer solch verachteten Religion nicht bleiben wiirde, wenn er nicht von
ihrer Wahrheit zutiefst iiberzeugt wire (S. 92).

Ein oft iibersehener Aspekt der Erneuerung des Judentums bei Mendelssohn ist, ganz im
Sinne der Haskala, das «Erkennen der Notwendigkeit einer nationalen Wiedergeburt» (S.
21). So hat er neben der grossartigen Leistung einer Bibeliibersetzung in die deutsche
Sprache wichtige Anregungen fiir die hebriische Literatur vermittelt (S. 25, 144). Vor allem

55



aber hat er trotz aller Schritte zur Verstindigung mit der nichtjiidischen Umwelt die Tiir fiir
eine Riickkehr nach Zion offengehalten (S. 99). Auf eine diesbeziigliche Anfrage meint er
allerdings, die Zeit sei noch nicht gekommen, da «eine so zerstreute Nation den Geist der
Vereinigung nicht habe, ohne welchen der vorgelegte Entwurf scheitern muss» (S. 94). In
einem Dankgebet — hier zeigt sich die Tiefe und Wahrheit seines Denkens — sagt er
folgendes: «Danke dem Herrn, dass er uns durch seine Gebote lenkt und stiitzt um uns so
lange in der Zerstreuung zu erhalten..., bis er die einstiirzende Hiitte Davids aus dem Staub
aufrichten und der gefangenen Tochter Zions zurufen wird : «Stehe auf und lebe H>» (S. 115).

Aus diesem schénen Buch wird deutlich, wie die Gestalt Moses Mendelssohns fiir die
judische Gemeinschaft an der Schwelle der Neuzeit von iiberragender Bedeutung war, und
wie die von ihm aufgeworfene Frage eines guten Verhéltnisses zwischen der Treue zur
Tradition und der Einstellung auf die Moderne auch im Judentum (und nicht nur hier!)
stindig neuer Antworten bedarf. Man wird aus diesem Buch wichtige Einsichten entnehmen
konnen und sollte deshalb zu ihm greifen.

Rudolf Pfisterer.

Marek Arczyniski-Wieslaw Balcerak, KRYPTONIM «ZEGOTA», Z DZIEJOW POMOCY
ZYDOM W POLSCE 1939-1945 (Deckname «Zegota». Zur Geschichte der Hilfe-

leistungen fiir die Juden in Polen 1939-1945). Warszawa : Czytelnik 1979. 258 S. 40.— zl.

Die beiden Autoren des hier anzuzeigenden Buches haben es sich zur Aufgabe gemacht,
anhand der Geschichte, der Entstehung und vielfiltigen Tatigkeit der Organisation mit dem
Decknamen «Zegota» — das «Z» steht dabei fiir «Zydzi — Juden» (S. 68) — einen Bericht
tiber die wihrend der deutschen Okkupationszeit den verfolgten Juden seitens der Polen
geleisteten Hilfe zu geben (S. 5). Zwar gibt es bereits einige Literatur zu diesem Thema — zu
nennen sind hier z.B. S. Wronski-M. Zwolakowa, Polacy, Zydzi 1939-1945, Warszawa 1971,
und vor allem die mehr als 1000 Seiten umfassende Dokumentation von Z. Lewinéwna-W.
Bartoszewski, Ten jest z ojczyzny mojej (Dieser ist aus meinem Vaterland), Krakow 2 1969
(dort weitere Literatur!) —, dennoch verdient dieses Buch Aufmerksamkeit, da es keine
Sammlung von Einzelzeugnissen, Tagebuchaufzeichnungen, Erinnerungen o.dgl. ist, sondern
der Versuch, ein Thema, das bis zum heutigen Tage nichts von seiner Brisanz verloren hat, in
einer historischen Monographie abzuhandeln, einer Monographie, die man durchaus als
kritische, teilweise sogar als selbstkritische Darstellung bezeichnen kann. Selbstkritisch
deshalb, weil einer der beiden Autoren, Marek Arczynski, selbst einst <Funktionir der Orga-
nisation «Zegota» gewesen ist und an der Titigkeit dieser Organisation Anteil hatte, die er
nun, aus der Riickschau, aus der Distanz von mehr als dreissig Jahren, mit dem Historiker
Wieslaw Balcerak, der seinerseits durch eine Reihe von Veroffentlichungen zur Zeitge-
schichte hervorgetreten ist, einer eingehenden Analyse unterzieht. Gestiitzt auf Marek
Arczynskis reichen Schatz an personlichen Erfahrungen und Erinnerungen sowie auf
umfangreiches dokumentarisches Material haben die beiden Autoren ein Buch geschaffen,
das als Beitrag zur Aufhellung der Geschichte des Holocaust unbedingte. Beachtung
verdient.

Ein besonderes Anliegen der Autoren war es ferner, mit ihrem Buch aufzuzeigen, dass
der selbstlose Einsatz vieler Polen aus allen sozialen Schichten zugunsten verfolgter Juden,
wie immer wieder zu lesen ist, ja selbst die gesamte Titigkeit der « Zegota», wiewohl aus der
aktuellen Not- und Verfolgungssituation heraus entstanden, letztlich jene Linie der Toleranz
fortsetzte, die Polen jahrhundertelang auszeichnete. Um dies zu dokumentieren, beginnen
die Autoren ihre Abhandlung mit einer dusserst gerafften Darstellung der Geschichte der

56



Juden in Polen von den Anfingen bis zum Beginn der Nazizeit (S. 7-42). Ohne sich am
historischen Detail aufzuhalten, sind sie dabei bestrebt, die Grundziige der Haltung der Polen
gegeniiber den Juden im Laufe der Jahrhunderte herauszuarbeiten. Dabei verschweigen sie
auch keineswegs das Aufkommen des Antisemitismus in Polen, wie er sich dann vor allem ab
der zweiten Hilfte des vorigen Jahrhunderts herausgebildet hat, betonen aber, dass der
polnische Antisemitismus niemals auf rassistischer Theorie beruhte, wenngleich es durchaus
auch extrem-nationalistische Gruppen gegeben hat, die geneigt waren, derlei Theorien
aufzugreifen, sondern eine Folge der sozial-dkonomischen Entwicklung gewesen ist (S. 24-
40), ein Thema iibrigens, mit dem sich auch der Literaturnobelpreistriger von 1924,
Wiadyslaw Stanistaw Reymont, in seinem Roman « Ziemia Obiecana» («Das gelobte Land »)
kritisch auseinandergesetzt hat.

Es wiirde den Rahmen dieser kurzen Buchanzeige iiberschreiten, wenn im folgenden
nun der Inhalt eines jeden Kapitels eingehend referiert werden wiirde. Um dennoch einen
Eindruck von dem Buch zu vermitteln, seien wenigstens die Themen der einzelnen Kapitel
knapp umrissen. Wiihrend das 2. Kap. (S. 43-65) einen Uberblick iiber die Entwicklung der
Verhiltnisse in Polen zur Zeit der Okkupation mit besonderer Beriicksichtigung der
Extermination der Juden bietet, werden im 3. Kap. (S. 66-125) ausfiihrlich die unter dem
unmittelbaren Eindruck der ersten grossen Liquidierungsaktion im Warschauer Ghetto
(Sommer 1942) erfolgte Griindung der « Zegota» dargestellt, deren Strukturen und Formen
ihrer Bemiihungen beschrieben, sowie deren fithrende Kopfe bekannt gemacht. Das 4. Kap.
(S. 126-143) berichtet von den verschiedenen Hilfeleistungen zugunsten der Aufstindischen
des Warschauer Ghettos im Frithjahr 1943, zu denen Beschaffung von Waffen und Munition
ebenso gehorten wie die Ubermittlung von Nachrichten, Informationen iiber das, was sich
dort abspielte, an die Aussenwelt, an die Adresse der Londoner Delegatur sowie der
Allijerten, das 5. Kap. (S. 144-177) hingegen von den Anstrengungen zur Rettung von Juden
wihrend der endgiiltigen Vernichtung der Ghettos und Judenlager durch die Nazis. Im 6.
Kap. (S. 178-185) erfihrt der Leser von den Versuchen der « Zegota », €s wenigstens den —
aufs ganze gesehen — wenigen Juden, denen es gelungen war, den Vernichtungsaktionen zu
entrinnen, zu ermoglichen, den Tag der Befreiung zu erleben. Im 7. Kap. (S. 186-192)
schliesslich versuchen die Autoren ein Resiime, eine zusammenfassende Wiirdigung der viel-
filtigen Bemiihungen der «Zegota», die sie, an die polnische Toleranz vergangener
Jahrhunderte erinnernd, als Erfiillung menschlicher und vor allem staatsbiirgerlicher Pflicht
erklidren.

Erginzt wird der monographische Teil zum einen durch einen Anhang (S. 193-250), in
dem wichtige Dokumente zur Geschichte der « Zegota» abgedruckt sind, zum anderen durch
eine Bildbeilage, die neben einigen Photokopien von Dokumenten vor allem Portritphotos
fithrender Personlichkeiten der « Zegota» enthilt.

Wenngleich gelegentliche apologetisch klingende Untertdne aus dem Buch hier und da
auch herauszuhoren sind, so wird man es doch alles in allem als eine ausserordentlich
ausgewogene, ehrliche Abhandlung bezeichnen koénnen, die jedem, der sich mit der
Geschichte des Holocaust beschiftigt, nur nachdriicklich zur Lektiire empfohlen werden
kann.

Stefan Schreiner.

ANNE FRANK 1929-1979. Verlag Lambert Schneider, Heidelberg 1980. 22 S. + 22 Doppel-
seiten Bilddokumente. DM 19.80.

Im Jahre 1979 wire Anne Frank 50 Jahre alt geworden. Aus diesem Anlass gab der

b ¥



Lambert Schneider-Verlag in Zusammenarbeit mit der Anne Frank-Stiftung in Amsterdam
den vorliegenden Gedenkband heraus, der in folgende Teile gegliedert ist:
I. Von Frankfurt nach Amsterdam. ‘
II. «Untertauchen»: Zitat aus dem Tagebuch.
III. Das Tagebuch.
IV. Verrat und Ende.
V. Das Anne Frank-Haus.
VI. Die Anne Frank-Stiftung.
VII. Bilddokumente.

Da auch heute, nach dem Tod von Otto Frank, immer wieder Stimmen laut werden,
welche die Authentizitit des « Tagebuches» in Frage stellen, kann dieser gut dokumentierte
Band gewiss dazu beitragen, Zweifel dieser Art aus dem Weg zu rdumen.

K. H.

Leopold Marx, JEHOSUA, MEIN SOHN. Bleicher Verlag, Gerlingen 1979, 312 S. DM 26.—.

Der heute iiber 90jdhrige, aus Wiirttemberg stammende und jetzt in Schawe Zion
lebende Schriftsteller berichtet in der Zwiesprache mit seinem im Unabhéngigkeitskrieg 1948
gefallenen Sohn von dem herben Abschied aus Deutschland und dem schweren Neuanfang in
Israel. Schon friih haben die Schatten in Deutschland dafiir gesorgt, sich aus dieser geliebten
und vertrauten Umgebung loszureissen. Aus Kindermund wurde die bittere Wahrheit laut:
« Wir wohnen bloss in Deutschland, unser Volk sind aber die Juden» (S. 35).

Im letzten Augenblick, gerade noch vor Ausbruch des Zweiten Weltkriegs, gelang es der
Familie, nach Palistina auszureisen. In der Tiefe der Entrechtung und Verfolgung, in dem
unruhigen und bangen Warten auf das rechtzeitige Eintreffen der Papiere, in all der
Beschimpfung und Demiitigung ldsst sich der Vf. nicht unterkriegen und besiegen, sondern
hilt daran fest: « Der Jude vertraut auf Gott. Oder, mit anderen Worten gesagt : Fiir ihn ist in
allem Geschehen ein Sinn» (S. 76).

Das Einleben in der neuen Heimat ist nicht einfach; diese Umstellung wird zusétzlich
noch dadurch verdiistert, dass Hitler zunichst mit seinen militdrischen Erfolgen alles zu
gelingen scheint. Die Araber haben von allem Anfang an Hitler wegen seiner Judenpolitik
begriisst, wenn dies auch heute nicht gerne gehort wird. Was sie an ihm — schon 1933 —
auszusetzen hatten, bestand darin, dass durch den Druck der Verfolgung Juden nach Israel
aus- bzw. einwanderten. Ein Araber formulierte dies zu einem Bekannten des Vfs. folgender-
massen: « Wir haben euren Hitler gern, aber wenn er uns zu viele Juden nach Paléstina
schickt, kénnen wir ihn nicht brauchen!» (S. 55). Das hat er ja offenkundig nicht getan!

Die Schwierigkeit des Anfangs in der neuen Heimat riithrte auch von den sténdigen
Gewaltakten und der damit verbundenen Gegenwehr der Juden her. Der Vi. wehrt sich vor
allem dagegen, die Gewalt, die Juden angetan wurde, mit gleicher Miinze von jiidischer Seite
zuriickzuzahlen, weil dies eine der Juden nicht wiirdige Methode sei und eine Vergiftung der
Jugend bedeute. Er schreibt : « Geht in Paris oder Oslo eine Nazi-Amtsstelle in die Luft, so hat
das einen Sinn. Wenn hier jiidische Bomben fallen, so ist es ein iffisches Zerrbild sinnvollen
Geschehens...» (S. 141). Man sollte zur Kenntnis nehmen, dass von jiidischer Seite — und
nicht nur hier! — gegen solche Ubergriffe kritische Stimmen laut geworden sind.

Mit grosser Sorge nimmt der Vf. auch die Verdrehung der Erwihlung in eine eigene
Selbstiiberhdhung wahr, obwohl der an Israel ergehende Ruf Gottes fiir dieses Volk immer
nur Dienstpflicht in titiger Verantwortung bedeutete. «Das gefihrliche Prinzip der Volks-

58



Vergdtzung, das die Welt zugrunde gerichtet hat, haben die Faschisten zum einem grossen
Teil — von uns gelernt» (S. 271). Allerdings nur unter dem Vorzeichen eines volligen Miss-
Verstindnisses, dem auch Juden erliegen kénnen, und gegen das der Vf. sich mit Wort und
Tat zur Wehr setzt.

Mitten in diesen regen Austausch mit seinem Sohn platzt die scheussliche Nachricht von
dessen Tod herein; er fiel im Unabhingigkeitskrieg. Aber trotz dem tiefen Schmerz
lUberwiegt die Dankbarkeit. Als Gedichtnis bleibt das Verméchtnis — eine an den Hort
Israels gerichtete Bitte : «Hilf, Israel zu hiiten und zu bewahren!» (S. 299).

In diesem schénen und ergreifenden Buch wird nicht nur ein besonders tiefes Verhiltnis
Zwischen einem Vater und einem Sohn lebendig, sondern es spiegelt sich auch die trotz allem
Grauen auf Hoffnung gestimmte Geschichte des jiidischen Volkes wieder. Darum ist es bei
allem traurigen Unterton ein trostliches Buch, das niemand ohne Gewinn aus der Hand legen
wird.,

Rudolf Pfisterer.

Eckart Ehlers, IRAN. Grundzige einer geographischen Landeskunde. Wissenschaftl.
Linderkunden, herausg. von Werner Storkebaum, Bd. 18. Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, Darmstadt 1980. XXXII/596 S. DM 139.—.

_ Durch die politischen Umwilzungen der letzten Jahre, den Sturz des Schah-Regimes und
die Ausrufung der Islamischen Republik unter der Fithrung von Ayatollah Khomeini ist der
Islam in den Mittelpunkt des Weltinteresses geriickt.

Zu diesen Verinderungen bemerkt der Vi. im Vorwort, dass trotz aller gegen ihn
formulierten Einwéinde Khomeini augenblicklich der einzige Garant fiir Stabilitit und
!{Ontinuitﬁt ist. Er stellt dann die Frage, ob man dem neuen iranischen Weg, der sich
Jeglichem cusldndischen Einfluss zu entziehen sucht, nicht zumindest eine Chance geben
Miisse,

Fiir die zukiinftige Entwicklung stellt der Vf., ein profunder Irankenner, folgende
Prognose auf (S. XXX):

Die fiir den Erfolg einer Islamischen Republik Iran dringend notwendige politische
Stabilitit, die auf einer aktiven produzierenden Wirtschaft ebenso wie auf einer funk-
tionierenden Verwaltung und einer anerkannten Autoritit der Regierung basiert,
erscheint derzeit noch nicht erreicht. Rivalisierende Machtzentren ... die nach wie vor
ungelosten Probleme der rassischen, religiosen und/oder sprachlichen Minderheiten
... des Landes stellen bislang nicht geloste Probleme dar. Nicht nur fiir die Entwicklung
einer Islamischen Republik Iran, sondern auch fiir die Stellung des Landes innerhalb
des Mittleren Ostens und der weltpolitischen Ordnung allgemein wird viel davon
abhingen, ob der Regierung die zufriedenstellende Losung dieser offenen Probleme
sowie die neuerliche Ankurbelung der Wirtschaft und die Beseitigung der derzeit
extrem hohen Arbeitslosigkeit gelingt. Gerade die auch von der neuen Regierung
immer wieder betonte Tatsache, dass der Entwicklungsfaktor Erdol als begrenzte und
nicht zu erneuernde Ressource das wichtigste Wirtschaftspotential des Landes sei,
dringt nach der verstirkten Entwicklung erddlunabhéngiger Industrien. Da die in der
Vergangenheit immer wieder geforderte Abkoppelung der iranischen Olindustrie
von den internationalen «Multis» inzwischen vollzogen ist, werden die von den Petro-
dollars ausgehenden Entwicklungseffekte nunmehr zu einem Priifstein der Effizienz
der neuen Wirtschafts- und Sozialpolitik der Islamischen Republik Iran werden.

59



Zur Charakteristik des Buches heisst es auf der letzten Umschlagseite :

... das vorliegende Buch (stellt) nach Wissen des Verfassers die erste zusammen-
fassende Geographie dieses Landes dar... Das Buch folgt weitgehend «traditioneller»
landerkundlicher Darstellungsmethodik, wenngleich bewusst ein Schwerpunkt der
Darstellung sowohl im allgemeinen kulturpolitischen Teil als auch im regionalen
Kontext auf die historischen Grundlagen der Wirtschafts-, Sozial- und Raumstrukturen
gelegt wurde. Eine solche Betonung der geschichtlichen Ursachen und Wurzeln des
heutigen Staatswesens und der ihm eigenen Probleme vermag ... mehr iiber Genese
und Formen von Entwicklung und/oder Unterentwicklung des Landes auszusagen als
noch so viele aktualistische Statistiken.

Das mit grosser Sachkunde geschrieben und reich dokumentierte Buch ist in 6 Teile
aufgegliedert :

I. Einleitung, mit einer Darstellung der geographischen Situation des Landes, seiner
politisch-historischen Entwicklung und einer Ubersicht iiber den modernen Iran.
II. Der Naturraum und sein Potential.

I11. Die Inwertsetzung des Naturpotentials in Raum und Zeit. Dieses Kapitel enthilt
einen interessanten und instruktiven Abriss itber die gesamte geschichtliche
Entwicklung des Landes seit dem Altertum, seine Islamisierung und den Platz
der Shia als Staatsreligion.

IV. Das heutige Iran — Traditionnelle und moderne Aspekte.

V. Grundziige einer Regionalisierung Irans.
V1. Iran — seine linderkundliche Struktur und Individualitit.

Die Ausfithrunges des Vf.’s zeigen deutlich, wie sehr die geographischen Bedingungen
die gesamte Entwicklung des Iran beeinflussen, die ohne Kenntnis dieser Zusammenhinge
nur schwer zu verstehen ist. Es wurde damit ein nicht zu unterschitzender Beitrag geleistet
zu einer besseren Kenntnis der iranischen Verhiltnisse und zu einer auf solide Informationen
und nicht auf Emotionen fussenden Beurteilung der Situation.

Das Werk ist mit Karten, Abbildungen und Tabellen ausgezeichnet ausgestattet. Ein
sehr komplettes Literaturverzeichnis, sowie ein Namen-, Orts- und Sachregister vervoll-
kommen die gediegene Ausstattung.

K. H.

KURZ-BIBLIOGRAPHIE

TEXTAUSGABEN / UBERSETZUNGEN

Bahir (dt.): Das Buch Bahir: e. Schriftdenkmal aus d. Frithzeit d. Kabbala auf Grund d.
kritischen Neuausgabe v. G. Scholem. 3/1980 (Nachdruck. d. 1. Auflage Leipzig 1923)-
Darmstadt, WB 1980. VI, 174 S. DM 50.—.

Bowman, J.: Samaritan Documents, relating to their history, religion and life. Pittsburgh:
Pickwick Press 1977. VII, 370 S., US $ 8.00.

60



	Rezensionen

