
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Die katholische Kirche Ungarns und die jüdische Frage von 1945 bis in
unsere Tage

Autor: Kis, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE KATHOLISCHE KIRCHE UNGARNS
UND DIE JÜDISCHE FRAGE

VON 1945 BIS IN UNSERE TAGE

von Georg Kis*

Aufgrund der nationalsozialistischen Ideologie hat man sechs Millionen
Juden, darunter Hunderttausende von Judenchristen, auch Priester und
Ordensleute beiderlei Geschlechts, mit einer noch nie dagewesenen
grossbetrieblichen Präzision und Kaltblütigkeit hingeschlachtet und
ausgerottet. Der Verlust an Menschen des mit den während des Krieges an
Ungarn zurückgegebenen Gebieten etwa eine Million zählenden
ungarischen Judentums wird auf 600 000 Personen geschätzt, unter diesen
zumindest 50 000 Judenchristen.

Nichts wäre selbstverständlicher gewesen, als dass sowohl die Gesamtkirche

als auch die betroffenen Lokalkirchen nach Beendigung des
Zweiten Weltkrieges eine ernste Gewissenserforschung gehalten und sich
die Frage nach ihrer unmittelbaren oder mittelbaren Verantwortung an
dieser Tragödie gestellt hätten.

Auf gesamtkirchlicher Ebene wurde dieser Prozess des Umdenkens
und die Frage nach der Verantwortung am Geschehen durch die
Erklärung Nostra Aetate des II. Vatikanischen Konzils eingeleitet,
während auf lokaler Ebene manche Kirchen teils schon vor dem Konzil,
teils nachher in dieser Richtung aufzuholen und die Vergangenheit
wenigstens irgendwie zu bewältigen versuchten. Dies gilt vor allem für die
Kirchen der Deutschen Bundesrepublik, Frankreichs und anderer Länder.

Schon eingangs muss man anerkennen, dass sich die Kirche Ungarns
nach 1945 in einer überaus schweren, in ihrer Geschichte noch kaum
dagewesenen Situation befand. Nach halbfeudaler Vergangenheit wurde
die Kirche Ungarns plötzlich mit einer säkularisierten, materialistischen
Weltanschauung konfrontiert, die niemals ein Hehl daraus machte, dass
sie in der Religion einen überholten Idealismus erblickte. Kein Grundbelang

der Kirche und des religiösen Lebens blieb von dieser
Betrachtungsweise verschont und bis zum Ausgang der Sechzigerjahre verfocht
man dieses Ziel vielfach mit sehr einschneidenden administrativen
Massnahmen. Bis Ende 1948 meinte man in Ungarn, die immer mehr
eingeschränkten Rechte der Kirche mit lauten Protesten wiederherstellen
zu können. Nachdem sich dieser Weg als ungangbar erwiesen hatte,

31



begann man sehr zögernd, zu Verhandlungen und Kompromissen
überzugehen. In dieser Situation, als nach dem verlorenen Krieg die Nation aus
tausend Wunden blutete, war es in Ungarns Kirche menschlich umso
schwerer, dem auch in kirchlichen Kreisen völlig unbewältigten Problem
der Judenfrage eine gewisse Aufmerksamkeit zu schenken, weil sich unter
den ersten Führungsgremien des Landes aus der Fremde zurückgekehrte
Männer jüdischer Herkunft befanden, deren nicht nur unpopuläre,
sondern verhängnisvolle Rolle auch in der heutigen Volksrepublik Ungarn
allgemein anerkannt wird. Wie dem auch sei, es kann jedoch nicht
geleugnet werden, dass es sicher ein Versäumnis kompetenter kirchlicher
Kreise war, die Nation gerade im Blick auf die jüdische Frage aufgrund
der tragischen Ereignisse der unmittelbaren Vergangenheit nicht zu einer
reuigen Gewissenserforschung aufgerufen zu haben.

Nach Kriegsende zählte die jüdische Bevölkerung, — die aus der
Deportation zurückgekehrten und in Budapest am Leben gebliebenen
Menschen zusammengerechnet — etwa 150 000 Seelen. Die psychische
Verfassung der meisten davon war denkbar ungünstig. Man suchte
nach versteckten oder anderen zur Aufbewahrung übergebenen Gütern,
meldete Anspruch auf in der Nazizeit verlorene Stellungen an, manche
hegten Rachegedanken und strebten nach hiefür geeigneten Machtpositionen.

Viele planten die Auswanderung und die überwiegende Mehrheit
war nervlich und psychisch krank.

Von christlicher Seite war die Anteilnahme an diesem historisch
einzigartigen tragischen Schicksal keineswegs von allgemein spürbarem
Mitgefühl begleitet. Dem stand bei sehr vielen die zehn Jahre hindurch mit
immer grösserer Intensität betriebene extrem rechts gerichtete Propaganda

und der bis zur Weissglut gesteigerte Judenhass im Wege. Man hat
in den ersten Jahren nach Kriegsende nicht selten die Bemerkung gehört,
aus Auschwitz seien mehr Juden zurückgekehrt als dorthin verschleppt
wurden, oder es sei eigentlich ein Fehler Hitlers gewesen, bei der
Ausrottung der Juden nur «halbe Arbeit» geleistet zu haben. Mit Vorliebe
hat man die 600 000 ungarisch-jüdischen Opfer den gefallenen und
vermissten Frontsoldaten gegenübergestellt, mit der maliziösen Bemerkung,

dass alle Welt nur von den jüdischen, nicht aber von den
«ungarischen» Kriegsopfern und Verlusten rede. Eigentlich hätte man
von den am Leben gebliebenen Juden ein derart heroisch-tugendhaftes
Verhalten erwartet, wie es — von einzelnen Ausnahmen abgesehen —

auch unter Christen niemals zu finden war.

Im übrigen war es seit jeher eine bemerkenswerte und erstaunliche
Forderung der christlichen Intoleranz, von allen Juden die Übung der

32



grössten und markantesten christlichen Tugenden der Bergpredigt zu
erwarten, die auch unter den Durchschnittschristen eine Seltenheit war
und die am allerwenigsten das kirchengeschichtliche Verhalten zum
Judentum kennzeichnet. Solchen Vorstellungen zufolge hätte es den
übriggebliebenen Juden überhaupt nicht einfallen dürfen, nach den
Mördern und Quälern ihrer nächsten Angehörigen zu suchen ; sie hätten
am besten nicht nur auf jegliche materielle Wiedergutmachung, sondern
sogar auf die Rückgabe ihres übriggebliebenen Eigentums verzichten
sollen. Auf keinen Fall hätten sie von ihren durch die Nationalsozialisten
eingesetzten arischen Nachfolgern ihre früheren Stellungen, Geschäfte,
Grundeigentum oder Mobilien zurückfordern dürfen. Nicht selten war in
jenen Zeiten zu lesen und zu hören, dass die Juden sehr dankbar sein
müssten, wenn sie Hitlers Herrschaft überhaupt überleben konnten.
Angesichts dieser unter Christen weit verbreiteten Einstellung wäre es

notwendig gewesen, dass die ungarische Hierarchie in einer der deutschen
Kirche ähnlichen Stellungnahme die Denkweise der Gläubigen auf die
einzig richtige christliche Bahn gelenkt hätte. Das ist aber leider nicht
geschehen. Die ungarische Bischofskonferenz erliess nach Kriegsende, am
24. Mai 1945, ihren ersten gemeinsamen Hirtenbrief, in dem folgendes zu
lesen war :

Wir arbeiten an der Beseitigung der Ruinen, müssen aber dabei
merken, dass die geistlichen Ruinen trauriger sind als die materiellen.
Mit Traurigkeit müssen wir die Nichtbeobachtung der Gebote Gottes
bei einem Teil unserer Gläubigen feststellen. Die durch den Krieg
gelockerte Disziplin hat die Sünden gegen das Leben, das Vermögen
und die Moral gehäuft... Es erfüllt uns tiefes Mitleid mit unseren
leidgeprüften Frauen und Töchtern und dem Schicksal unserer
zahlreichen Kriegsgefangenen. Selbst wenn ihnen eine humane Behandlung

zuteil wird, sind für sie die Mängel der Massenversorgung, das
Gefühl der Beschränkungen, die Unmöglichkeit des Verkehrs mit
ihren Familien die Quelle von vielerlei Leiden... Unsere heldenhaften
Soldaten können aber dessen gewiss sein: wenn sie auch das
ungünstige Schicksal schwer getroffen hat, erwartet sie von unserer
Seite weder Beschämung, noch irgendeine Beschwerde, sondern nur
Liebe und Verehrung. Unsere pietätvollen Gebete gehen gen Himmel
für jene Helden, die ihr Leben für das Vaterland geopfert haben.
Mit Liebe erwarten wird die Rückkehr der Geflüchteten und auch
der Verschleppten, ohne Diskriminierung der Rasse und Religion.
Es erwartet sie daheim eine ausgeraubte, unfreundliche Wohnung,
unsere helfende Liebe soll aber für sie alles ersetzen (1).

Kardinal Mindszenty sprach anlässlich des für Ungarn so ernied-

33



rigenden Friedensdiktats der Siegermächte am 9. Februar 1947 in der
Budapester Stefansbasilika in seinem öffentlichen Sündenbekenntnis
folgendes Gebet :

Reumütig bekennen wir: Wir haben dich und deine Gebote
vergessen und ausser acht gelassen, wir haben Gott gelästert, die
Ehepartner gewechselt, das keimende Leben erstickt und ach so oft
unsere religiösen Pflichten vernachlässigt, Verzeihe deinem fallenden
zerknirschten Volk all das, was es gesündigt hat (2)

Es ist jammerschade, dass die himmelschreiende Sünde gegen 600 000
Juden nie in den Sündenbekenntnissen der ungarischen Kirche ausdrücklich

und mit dem gebührenden Ernst zur Sprache kam. Gewiss waren die
Hauptinitiatoren der von 1938 an bis zur Endlösung erlassenen Judengesetze-

und Verordnungen die deutschen Nationalsozialisten. Es wäre aber
eine krasse Verfälschung der Dinge, zu behaupten, dass sie nicht in vielen
ungarischen Christen, darunter katholische Politiker ersten Ranges, sowie
Männer und Frauen verschiedener Volksschichten, willige und hasserfüllte

Handlanger und Helfershelfer gehabt haben. Wer die nüchternen
Tatsachen wie die Geschichte der Judengesetze, den Verlauf der Absonderung

der Juden in den Ghettos und schliesslich ihre Einwaggonierung
nach den Vernichtungslagern und die dieser Endphase vorausgehenden
Foltermethoden samt den blutigen Ereignissen der Szalasi-Schreckens-
herrschaft in Budapest kennt, wird diese Feststellung nicht bezweifeln
können. Diese Verbrechen können weder verharmlost noch kann die
Verantwortung und die Schuld der Beteiligten in Abrede gestellt werden.
Genausowenig kann jene Hasskampagne geleugnet werden, die zum Teil
auch in manchen katholischen Presseorganen — sogar in den Jahren der
Judengesetze — gegen die ohnehin schon Angeprangerten und Geächteten

mit stark rassenantisemitischer Prägung geführt wurde.

Eine bekannte Persönlichkeit des französischen Katholizismus, der
Jesuit und spätere Arbeiterpriester Henri Perrin, besuchte 1937, aus Beirut
kommend, wo er einen wichtigen diplomatischen Posten bekleidet hatte,
Ungarns Kirche. Er fasste seine Eindrücke in seinem später herausgegebenen

Buch folgendermassen zusammen :

Auf meiner Rückreise habe ich mit dem ungarischen Katholizismus
Bekanntschaft gemacht. Nach Jahren, als man Kardinal Mindszenty
verurteilt hat, habe ich in meinem Gedächtnis dieses Treffen
wachgerufen. Ich war in Budapest... Es ist 16 Jahre her, seit ich dort war. Ein
katholischer Jugendseelsorger hat mich überall herumgeführt. Ich
habe einige Mitglieder des ungarischen Klerus kennengelernt und
habe einen flüchtigen Einblick in das gewonnen, was man ungarische

34



Kirche nannte. Meine Eindrücke waren hinreichend dazu, dass ich vor
meinen ungarischen Freunden betonte : Ob sie sich auch dessen be-

wusst seien, welche Zeiten sie für sich und ihre Priester vorbereiten
Zeiten, die vielleicht sehr nahe sind. Es werden schmerzliche
Gegenströmungen kommen und sie werden die ersten sein — so habe ich
ihnen gesagt —, die für alles die Verantwortung tragen werden... Viele
mögen von den christlichen Lehren enttäuscht sein, gerade wegen
dem im christlichen Milieu vorhandenen Antisemitismus. Es ist freilich

heute leichter zu protestieren als den Standpunkt einzunehmen,
den der Herr von uns erwartet : Liebet einander und tuet Gutes euren
Feinden (3).

Aufgrund der heute in kirchlichen Kreisen vielfach anerkannten
Schuld der Kirche im Laufe der Geschichte an den Juden und, im
konkreten Fall, aufgrund mancher zeitlich naheliegender schwerwiegender

Vergehen und Versäumnisse vonseiten massgebender Faktoren in
Ungarns Kirche, sowie angesichts des furchtbaren Holocausts des
ungarischen Judentums, hätten die Überlebenden mehr Worte des liebevollen
Mitleids, des Wiedergutmachungswillens und des Schuldgeständnisses
vonseiten der Verantwortlichen erwarten können. Diese Worte wurden
aber leider nie gesprochen... Weder unmittelbar nach der Tragödie, noch
in späteren Jahren, als die Ungewitter der schweren Heimsuchungen der
ungarischen Kirche sich einigermassen beruhigt hatten. Die Ereignisse
von 1956 haben die meisten Politiker jüdischer Herkunft hinweggefegt.
Nicht nur in Ungarn, sondern auch in anderen betroffenen Ländern
konnte man sich vergewissern, dass die antisemitischè Propaganda auf
Unwahrheit beruht hatte, denn unter den Opfern, angefangen von der
obersten Spitze bis nach unten, sind immer auch Menschen jüdischer
Herkunft gewesen, für welche ungerechte und böse Massnahmen eine
doppelt schmerzliche Erfahrung bedeuteten. Wie aber hätten die Massen
eines Volkes in einer so verwickelten und durch die Jahrhunderte, ganz
besonders aber durch die massive Propaganda der letzten Jahrzehnte so

ungünstig beeinflussten Frage wie der jüdischen zu einer objektiven und
christlich klaren Sicht gelangen können, die das allgemeine Verhalten und
Empfinden des Volkes zu durchdringen vermocht hätte, wenn die
verantwortlichen «Schriftgelehrten» sich nicht der Mühe unterzogen haben,
nach 1945 und bis auf den heutigen Tag die ungeheuer vielen, von Hass
und Vorurteilen inspirierten Thesen des Nationalsozialismus und des

althergebrachten Antisemitismus unter die Lupe zu nehmen und mit dem
nötigen Fleiss und der gebührenden Aufmerksamkeit zu analysieren und
richtigzustellen

Die ungarischen Hierarchen hätten äusserst günstige Gelegenheiten

35



und Erinnerungstermine gehabt : das Zustandekommen des Judendekrets
des II. Vatikanischen Konzils im Oktober 1965, das 25jährige «Jubiläum»
der Massendeportationen im Jahre 1969, die Herausgabe der «Richtlinien»

des Einheitssekretariats im Januar 1975 u.s.w., um sich eingehend
mit der Frage des Antisemitismus zu beschäftigen und die Gläubigen zu
belehren. Ich wiederhole : man muss sich natürlich stets dessen bewusst
bleiben, dass die Bischöfe beim Aufgreifen dieses Fragenkomplexes schon
die nötige Achtsamkeit hätten an den Tag legen müssen, um einen
solchen Plan praktisch verwirklichen zu können. Es scheint mir jedoch
gewiss zu sein, dass mit gutem Willen, der nötigen Entschiedenheit und
nicht minderer Geschicklichkeit ein solches Unternehmen gelungen wäre
und sehr viele gute Ergebnisse gezeitigt hätte.

Die deutsche katholische Zeitschrift Christ in der Gegenwart schrieb
in einem Artikel, dass «die Unbelehrbaren und deren Kinder noch gewiss
da seien und deren Saat der Gewalt nicht unterschätzt werden dürfe». Der
Artikel gesteht weiter, dass es in manchen, sogar «christlichen» Kreisen
einen weiter im Untergrund schwelenden Antisemitismus gibt. Wenn das

von der Bundesrepublik und von Österreich behauptet werden kann, wo
zur Zeit insgesamt nicht mehr als 40 000 Juden leben, um wieviel mehr ist
es eine Tatsache in Ungarn, wo die Zahl der Juden ungefähr 100 000
erreicht und wo in der älteren Generation noch die alten antisemitischen
Ideen, durch die nazistisch-rassistische Propaganda planmässig bis zur
Weissglut aufgepeitscht und noch kaum beseitigt oder richtiggestellt,
weiterleben. Gewiss kann in Ungarn von keinem «politischen»
Antisemitismus die Rede sein. Auch ist es eine Tatsache, dass die Bauernbevölkerung

schon immer am wenigsten am tief verwurzelten Hass gegen die
Juden beteiligt war. Vielmehr ist es der Mittelstand, die Handelstreibenden

und ein Teil der früheren Oberschicht, die von diesen auf
Verallgemeinerungen und Vorurteilen beruhenden Hassgefühlen erfasst
waren. Will man die Wahrheit nicht verhehlen, so muss man leider auch
einen Teil des Klerus dazurechnen. Ein sehr grosses Versäumnis der
ungarischen Hierarchie der Nachkriegszeit ist es, dass sie nichteinmal
nach der jüdischen Tragödie die notwendigen Massnahmen ergriffen hat,
zumindest in den katholischen Priesterausbildungsanstalten und in den
katholischen Presseorganen, im Blick auf diesen im Untergrund weiter
schwelenden Antisemitismus aufklärend zu wirken und auf seine völlige
Unvereinbarkeit mit der Botschaft des Evangeliums und der christlichen
Moral hinzuweisen. Im Zuge hitziger Debatten über «gesunden
Patriotismus» und «antisozialistischen Nationalismus» erklärte ein führender
Vertreter in dem zentralen kommunistischen Parteiorgan Népszabadsdg
offen : «Ich weiss nicht, warum Antisemitismus für uns ein unbequemes

36



Thema zu sein scheint. Jeder weiss, dass er existiert, und doch vermeidet
man dieses Thema... Gegenwärtig äussert sich der Antisemitismus
hauptsächlich in der Form, dass seine Adepten wissen, wer Jude ist und wer
nicht. Aber auch das ist unerträglich, diese innere Diskriminierung, dieses
stille und hinterhältige pro memoria» (4).

Wenn diese Wahrnehmung in Parteikreisen Gültigkeit hat, so trifft das
auch auf den kirchlichen bzw. klerikalen Antisemitismus zu : die ganze
jüdische Frage wird in den kirchlichen Kreisen Ungarns ebenfalls
verdrängt. Man hütet sich vor jeder offenen Auseinandersetzung auf
diesem Gebiet, weder unter einem positiven noch unter einem negativen
Vorzeichen. Graf Gyula Zichy, Erzbischof von Kalocsa, der in der
Hitlerzeit mehrere gute Dinge für die verfemten und verfolgten Juden und
Judenchristen getan hat und der eine Zeitlang an der Spitze des Heilig-
Kreuz-Vereins, der Interessenvertretung der ungarischen Judenchristen,
stand, hat 1941 anlässlich der dritten Judengesetzesvorlage der
Bischofskonferenz folgenden Vorschlag gemacht :

Die Katholische Aktion Ungarns soll in ihren Sitzungen die Rassenfrage

aufgrund der Wissenschaft und der Lehre der Kirche erörtern
und anlässlich der Dekanatskonferenzen soll die Frage laut §131 des
kirchlichen Gesetzbuches behandelt und aufgeklärt werden (5).

Diesem Vorschlag hat man bis heute in der Kirche Ungarns nie Platz
gegeben. Seit Kriegsende hat man, anlässlich der in jedem Dekanat
zweimal jährlich abgehaltenen Dekanatskonferenzen, die jüdische Frage
und den Antisemitismus genausowenig als Thema gewählt ; auch hat man
sie auf den sogenannten monatlichen Priesterrekollektionen meines
Wissens niemals behandelt. Gewiss sind massgebende Personen lange
Jahre hindurch bei der Auswahl der Themen für solche Priesterzusammenkünfte

in Ungarn nicht völlig frei gewesen. Es wäre nicht
uninteressant, eine Registrierung aller Themen, die die einzelnen Dekanate in
meiner ungarischen Diözese zweimal jährlich gewählt haben,
vorzunehmen. Es ist sicher, dass man trotz der erwähnten Schwierigkeiten im
Laufe der Jahre sehr wohl Gelegenheit gehabt hätte, die jüdische Frage
und die Bekämpfung des Antisemitismus zu erörtern. Doch ist das
zwischen 1945 und 1978 nie geschehen. Diesem Versäumnis ist es

angesichts der unbewältigten Vergangenheit zuzuschreiben, dass vielfach
auch in klerikalen Kreisen Ungarns die jüdische Abstammung eines jeden
noch so eifrigen Judenchristen registriert und bei Gelegenheit hämisch in
Erinnerung gerufen wird. Das geschieht nicht nur in bezug auf Laien,
sondern genau so bei betroffenen Priestern und Ordensleuten. Der
verbissene Antisemitismus hat alles unternommen, den Geist des Hasses

37



sogar in die Aula des II. Vatikanischen Konzils hineinzuschmuggeln. Man
tat es in erster Linie in Form von antisemitischen Pamphleten.

Gegen den deutschen Kurienkardinal Bea und seine Mitarbeiter
sind auf dem Konzil mindestens vier antisemitische Schmähschriften
im Umlauf. Eine von ihnen ist dreissig eng bedruckte Seiten lang und
heisst: «Der Gottesmörder ist das jüdische Volk.» Von dem schon
1962 in Italienisch erschienenen fünfhundert Seiten starken
antisemitischen Hetzbuch: Verschwörung gegen die Kirche (Complotto
contra la Chiesa), erschienen unter dem Pseudonym Maurice Pinay,
sind zwei Übersetzungen ins Deutsche gedruckt worden, eine
österreichische und eine bundesdeutsche Ausgabe. Aus bestimmten
Beispielen im Text lässt sich schliessen, dass die anonymen Verfasser
besonders mit Spanien und Südamerika vertraut sind. Eines dieser
antisemitischen Machwerke trägt die Überschrift : «Die jüdische
freimaurerische Aktion auf dem Konzil.» Als Verfasser ist eine Gruppe
von Priestern aus dem Ordens- und Weltklerus angegeben. Zwei von
ihnen sollen in der Konzilsaula zugegen gewesen sein. Aber alle
Verfassernamen werden verschwiegen. Der wesentliche Punkt in der
«neuen Grenze», die man der katholischen Kirche im klaren Widerspruch

zu der gesamten Lehre und Tradition von neunzehn
Jahrhunderten auferlegen möchte, heisst es in dem siebzehn Druckseiten
langen Pamphlet in einer nur allzu vertrauten Sprache wörtlich, «ist
ohne Zweifel gegeben durch die freundschaftliche Öffnung gegenüber
dem freimaurerischen und kommunistischen Judaismus, dem
Todfeind des Christentums von seiner Geburt bis in unsere Tage. Die
Juden, die zu hohen Ämtern in der Hierarchie der katholischen Kirche
gelangt sind, haben Johannes XXIII. aufgrund eines trügerischen
Projektes überzeugt, der Bildung eines Sekretariats für die Einheit der
Christen zuzustimmen, das ihnen als Sprungbrett gedient hat, um jede
Art von Propaganda zu treiben zugunsten der Juden, der ewigen
Antichristen. Diese erwähnten Juden sind der Kardinal Augustin Bea
und die Monsignori John Oesterreicher und Gregory Baum, zusammen
mit dem Bischof Walter Kampe aus Westdeutschland (Weihbischof
von Limburg), alle aus dem Lande Luthers, und Sergio Mendez Arceo
aus Mexiko. Der unmittelbare Kontakt zwischen den jüdischen Logen
und Kardinal Bea wurde hergestellt durch die konvertierten Juden und
jetzigen katholischen Priester Oesterreicher und Baum. Als sich dann
auf dem Konzil eine Strömung abzeichnete, die das jüdische
freimaurerische Manöver biosstellte, griff der Präsident der B'nai B'rith,
Nahum Goldmann, der Präsident des Jüdischen Weltkongresses,
persönlich ein» (6).

38



Es entspricht den Tatsachen, dass unter den erwähnten
Konzilstheologen einige Männer jüdischer Herkunft waren, keineswegs aber der
deutsche Jesuit und Kurienkardinal Augustin Bea, der lediglich deshalb
«unter die Juden» gezählt wurde, weil er die christlich-jüdische Annäherung

so intensiv befürwortete. Diese Tatsache allein ist ein eklatanter
Beweis dafür, wie virulent der hasserfüllte rassistische Antisemitismus sich

sogar in klerikalen Kreisen breitmachen kann. Bekräftigt wird dieser
Tatbestand noch durch die alltägliche Erfahrung, dass die aus dem
Judentum stammenden noch so musterhaften Christen sich im
allgemeinen krampfhaft hüten, öffentlich ihrer jüdischen Vergangenheit
Erwähnung zu tun. Diese Erscheinung gilt für christliche Laien jüdischer
Abstammung genau so wie für Priester oder Ordensleute. Der hervorragende

Priesterdichter, Literat und Universitätsprofessor, Mitglied des
Piaristenordrens, Sândor Sik (1889-1963), war eine allgemein anerkannte
und geschätzte Persönlichkeit der ungarischen Kirche. Seine Eltern
konvertierten aus dem Judentum. Sein Vater war Rechtsanwalt. Eine
seiner Schwestern wurde Ordensfrau und Oberin, er und sein Bruder
Endre traten ins Noviziat des Lehrordens der Piaristen ein. Endre ging
kurz darauf wieder weg; im ersten Weltkrieg geriet er in russiche
Gefangenschaft und blieb nachher in Russland, heiratete dort, wurde
Wissenschaftler und mit der Zeit überzeugter Marxist. Er wurde wohl
während der stalinistischen Säuberungswelle aus der Partei ausgeschlossen,

doch schickte man ihn dennoch 1945 nach Budapest und er wurde in
Ungarn später Aussenminister. Obwohl Professor Sändör Sik eine der
anerkanntesten und verehrtesten Persönlichkeiten der ungarischen
Kirche war — nach dem Zweiten Weltkrieg wurde er zum Provinzial
seines Ordens gewählt —, wurde in antisemitischen Kreisen dennoch stets
auf seine jüdische Herkunft hingewiesen. Wären seine Ahnen
Protestanten oder arabische Mohammedaner gewesen, hätte er, der so viele
Konferenzen, Exerzitien und Vorträge aller Art gehalten hat, gewiss über
seine Herkunft und über die Konversion seiner Eltern gesprochen oder
ihrer zumindest Erwähnung getan. Dennoch hat er ausdrücklich nie über
seine jüdische Abstammung gesprochen, obwohl allgemein bekannt war,
dass er in den kritischen Jahren wegen mancher bitterer Enttäuschungen
und unwürdiger Massnahmen innerlich und äusserlich sehr viel gelitten
hat. Einige seiner schönen und inhaltlich tiefen Gedichte aus dieser Zeit
verraten allerdings seine damalige seelische Verfassung. Diese Haltung bei
Judenkonvertiten ist charakteristisch und lässt sich einzig auf die bittere
Erfahrung zurückführen, dass christliche Antisemiten in der jüdischen
Abstammung als solcher eine ganz schwere und durch nichts
gutzumachende «zweite Erbsünde» erblicken und die betroffenen Personen

39



vielfach auch von kirchlichen Kreisen, ungeachtet ihrer persönlichen
Eigenschaften, verschiedene Hintansetzungen und Schikanen über sich
ergehen lassen müssen.

Diese hundertfach belegbare Erfahrung ist aber nicht nur eine
offensichtliche schwere Verletzung des Hauptgebotes der Christenheit, nämlich

der christlichen Liebe, sondern — was man häufig vergisst — sie
richtet sich unmittelbar als sakrilegische Beleidigung gegen Jesus Christus
selbst, der seiner menschlichen Herkunft nach auch zu den Juden gezählt
werden muss (Rom 9,5). Dass in der vorkonziliaren katholischen kasuistischen

Moral und in den volkstümlichen «Beichtspiegeln» die Sünde des
Rassenhasses und Judenhasses überhaupt nicht erwähnt wurde, im
Gegensatz zu hundert Nichtigkeiten, die als schwere Sünde qualifiziert
wurden (z.B. einen Schluck Wasser vor der Kommunion trinken u.s.w.),
ist eine beschämende Tatsache, die verheerende Folgen zur Zeit des

jüdischen Holocausts hatte und überaus kompromittierende Folgen für
nicht wenige Christen nach sich zog.

Ich muss nochmals betonen, dass diese Zeilen mit einer ganz
konstruktiven Zielsetzung geschrieben wurden. Wenn ein katholischer Geistlicher

seine Kirche wirklich liebt, muss er alles ihm Mögliche
unternehmen, um das Niveau seiner Kirche zu heben, und — soweit als möglich

— Runzeln von ihrem Gesicht zu entfernen. Diese Absicht hat
mich unmittelbar nach der jüdischen Tragödie dazu bewogen, Schritte zu
unternehmen, um hinsichtlich dieser unguten Situation in der ungarischen
Kirche Abhilfe zu schaffen.

Auf den nun folgenden Seiten wird der Leser in meine diesbezüglichen
Versuche Einblick gewinnen und, insoweit er unvoreingenommen ist,
selber beurteilen können, ob diese Versuche, wären sie erfolgreich
gewesen, vom christlichen Standpunkt aus gut und für Ungarns Kirche
heilsam gewesen wären.

Da ich im Jahre der Judendeportationen, im Sommer 1944, in Budapest

an den heldenhaften Rettungsaktionen und anderwertigen
Unternehmungen christlicher Nächstenliebe der Gesellschaft der Sozialen
Schwestern von Margit Slachta intensiv teilgenommen habe, gewann ich
Einblick in das tiefe, bodenlose leibliche und seelische Elend der
Verfolgten. Ich gehörte keineswegs zu jenen, die aus der Bedrängnis der
verfolgten Juden ein christliches Kapital hätten schlagen wollen und sie

zum Übertritt aufgefordert haben. Margit Slachta und ihre Schwestern-
kommunität haben in Ungarn mindestens 1000 Personen unter grössten
persönlichen Opfern das Leben gerettet. Ihre heldenhafte Liebesunternehmung

kostete einer Schwester sogar das Leben. Schwester Sâra

40



Salkahâzi ist wegen Judenverbergung durch die ungarischen Pfeilkreuzler
erschossen und in die Donau geworfen worden. Trotzdem will ich nicht
leugnen, dass sowohl ich als Margit Slachtas Ordentöchter uns noch im
Rahmen des damaligen katholisch-kirchlichen Blickwinkels in bezug auf
des jüdische Problem bewegten, aus dem heraus man dieses 2000jährige
und zu jener Zeit den Höhepunkt seiner Tragik erreichende Problem am
besten mit dem Eintritt der Juden in das Christentum zu lösen hoffte.

Ich habe mehreren hundert Juden die katholische Religion erklärt,
weil ich dabei die Möglichkeit fand, die vielen beinahe verzweifelten
Menschen zu trösten und ihnen Mut, Vertrauen und Hoffnung
einzuflössen. Getauft habe ich wenige, im Laufe der zwei Monate meines
Aufenthalts in der Hauptstadt vielleicht dreiundvierzig Leute, die sehr
inständig um die Taufe baten und deren Lebensumstände ganz besonders
beachtenswert waren. Dass für die etwa 400 bis 500 Leute meine
tröstende, ermutigende christlich-humanitäre Tätigkeit sehr wohltuend
war, beweisen ihre unzähligen Dankesbriefe und es bürgt dafür das

Vertrauen, das sie mit gegenüber an den Tag legten. Wenn der Dank
dieser Leute nur eine zeitbedingte, flüchtige und unter dem Druck der
furchtbaren Ereignisse zustandegekommene Interessenreaktion gewesen
wäre, wie das der böswillige Antisemitismus stets behauptet hat, so wäre
freilich von dieser Dankbarkeit und diesem Interesse nach Kriegsende bei
den Überlebenden nichts mehr übriggeblieben. Dies war aber nicht der
Fall. 1948 bat ich eine Schwester von N.-D. de Sion aus Budapest,
aufgrund der Namensliste meiner ehemaligen Schüler und Schülerinnen,
die meine Vorträge im Sommer 1944 in der Hauptstadt besuchten, die
einzelnen Familien zu besuchen und mir über ihr Befinden zu berichten.
Sr. Maria Margit von N.-D. de Sion schilderte mir in ihrem vom 3. Mai
1948 datierten Brief das Ergebnis ihrer Hausbesuche :

Es gelang mir, diese Woche die begonnene Arbeit fortzusetzen und
aufgrund der von Ihnen erhaltenen Namensliste die Familien zu
besuchen. Leider sind viele, die meisten, verschollen, gestorben bzw.
sind sie nirgendwo zu finden. Aber auch bei denen, die ich getroffen
habe, geht die Arbeit nicht schnell vor sich ; man muss manchmal eine
Stunde lang bei einer Familie verweilen, denn die Leute wollen all
ihren Kummer erzählen. Unter den Gefundenen, gleich ob sie Juden
geblieben sind oder Christen wurden, (was ich nur von sehr wenigen
sagen kann), sind alle von der grössten Liebe, Verehrung und
Dankbarkeit gegen Sie erfüllt und alle sprechen von Ihrer «beispiellosen,
unvergesslichen Güte». Alle fragen mich sehnsüchtig, wann Sie nach
Budapest kommen und wann sie Sie treffen könnten. Am 4. April sind
bei uns mehr als dreissig Menschen nur Ihretwegen, weil sie Sie zu

41



treffen hofften, zusammengekommen. Die Zahl aller Interessenten
betrug hundert. Wir bedauern es überaus, dass Sie nicht kommen
konnten.

Am 30. Mai desselben Jahres schrieb Sr. Maria Margit wieder :

Ich kann Ihnen garnicht sagen, wie ich es bedauere, dass Sie nicht
endgültig nach Budapest kommen können, wo auf Sie ein sehr grosses
Arbeitsfeld wartet. Es ist tröstlich, unter solchen Schwierigkeiten
daran zu denken, dass letzten Endes Gott alles fügt und alles im
Interesse der Seelen geschieht.

Ein Jahr vor Erhalt dieses Briefes bin ich Stadtpfarrer geworden. In
jener Stadt lebten vor dem Krieg, 1936, unter den 22 000 Einwohnern 2567
Juden, 12 Prozent der Gesamtbevölkerung. Als ich 1947 meine Pfarrei
übernahm, gab es dort kaum 100 Juden. Die Juden der Komitate (d.h. aus
der Provinz) sind alle deportiert worden und es kehrte nur ein unbedeutender

Prozentsatz derselben aus den Vernichtungslagern Hitlers zurück.
Die meisten wanderten später aus.

Ich erachtete es als meine Pflicht, in diesen ersten Jahren nach der
jüdischen Tragödie ab und zu von der Kanzel meinen Gläubigen
gegenüber davon Erwähnung zu tun, wie erschütternd das jüdische
Holocaust gewesen ist. Der eine oder andere von den aus der Deportation
zurückgekehrten Intellektuellen besuchte mich auch. Es waren dies
nervlich meistens zusammengebrochene, bedauernswerte Menschen. Ein
Gynäkologe des katholischen Stadtspitals befand sich auch unter ihnen.
Seine Frau und seine zwei Töchter, die schon Christinnen waren, sind in
Auschwitz vergast worden. Der arme Arzt versuchte eine Zeitlang noch,
seinen Beruf auszuüben, war aber psychisch so heruntergekommen, dass

er seine Lage nicht mehr verkraften konnte. Er beging durch eine
Überdosis Morphium Selbstmord.

Unter meinen mannigfachen seelsorgerlichen Arbeiten verwendete ich
nur verhältnismässig wenig Zeit für diese armen Menschen. Trotzdem
schrieb mir kurz nach meiner Amtsübernahme als Stadtpfarrer ein
Kollege, der einen wichtigen Posten in der Diözese innehatte, einen
Ermahnungsbrief. Er warnte mich darin, mich «diesen von Gott geschlagenen

Menschen zu widmen» und forderte mich auf, «meine volle Kraft
und Arbeitszeit für die eigenen Gläubigen zu verwenden». Er meinte in
seinem Brief, dass «die Gläubigen es mir schon übelnehmen, wenn ich die
jüdische Tragödie von Auschwitz ab und zu von einer katholischen
Kanzel aus erwähne ». Ich wusste sehr wohl, von wo der Wind wehte und
dass kein einziger der wirklich echten Gläubigen mir diese winzige

42



Liebestätigkeit übelnahm. Ich gewann aber auch in diesem Fall — und
seither bis auf den heutigen Tag unzählige Male — durch eine derartige
Betrachtungsweise des jüdischen Schicksals Einblick in jenen abgrundtiefen

Hass, der auch katholische Geistliche in dieser Frage in seinen Bann
schlägt. Gerade dagegen wollte ich arbeiten.

Seit meinen Erlebnissen im Sommer 1944 war es mir klar, dass Gott
mich dazu ruft. Als Priester halte ich es für eine vordringliche Pflicht der
Kirche, gegen diesen eines Christen unwürdigen und beschämenden Hass
und die vordergründigen Vorurteile, die er gebiert, alles mir Mögliche zu
unternehmen und alle christlichen Kräfte zu mobilisieren. Ich bin fest
davon überzeugt dass, solange die Bekämpfung dieses schändlichen und
sündhaften Zustandes in der Kirche nicht ganz ernst genommen wird,
Gott seiner Kirche sehr viele Gnaden vorenthalten muss. Aus diesem
Grunde habe ich ab 1946 in meiner ungarischen Heimat verzweifelte
Schritte unternommen, von den zuständigen Personen der Hierarchie den
nötigen Auftrag und die Unterstützung für diese so bitter notwendige
Arbeit zu bekommen.

Am 3. Juni 1946 schrieb ich einen Brief an die Direktion des

ungarischen Heilig-Kreuz-Vereins und bot ihr meine Dienste an. Dieser
Institution war meine Tätigkeit aus dem Jahr des Schreckens 1944 wohl
bekannt und wurde von massgeblichen Stellen auch entsprechend ge-
wertet. Am 15. Juli desselben Jahres erhielt ich von Direktor Nädas ein
Schreiben folgenden Inhalts :

Der Aufsichtsrat unseres Vereins würde Euer Hochwürden sehr

gern auf einem geistlichen Posten begrüssen, dessen Gedanke und
Plan Sie beschäftigt. Das umso mehr, als uns Ihre ausserordentlich
wertvollen Dienste von 1944 wohl bekannt sind. Es ist uns trotzdem
nicht gelungen, in dieser Angelegenheit eine Entscheidung zu treffen,
da uns leider die nötige finanziellen Mittel nicht zur Verfügung stehen.
Ich habe das Anliegen mit Sr. Exz. dem Herrn Bischof Andrâs Hamvas
von Szeged als dem Präsidenten unseres Vereins besprochen, der aber
seinen Bedenken Ausdruck gab, ob unser Verein in der Lage wäre,
Ihnen in Budapest jene Gehaltssumme zur Verfügung zu stellen, die
Ihnen als Pfarrer Ihrer Diözese momentan zusteht.

Da natürlich mein Plan aus Mangel an finanziellen Mitteln diesmal
zum Scheitern verurteilt war, verfasste ich im Herbst des gleichen Jahres
ein Rundschreiben gegen den Neoantisemitismus und habe es einer
Ordensschwester zugeschickt, die mit Bischof Hamvas in engem Kontakt
stand. Ich habe in meinem Begleitschreiben empfohlen, dass die
ungarischen Bischöfe jetzt, unmittelbar nach der jüdischen Tragödie, in einem

43



Rundschreiben die Gläubigen des Landes endlich klar und verständlich
belehren sollten, was ein Christ von Erscheinungen dieser Art zu halten
habe. Der Bischof hat in einem Brief an die Schwester folgendermassen
reagiert :

Das eingesandte Konzept eines Rundschreibens ist sehr schön und
es wäre gut, wenn es, in Form eines Artikels, in einem katholischen
Presseorgan erscheinen könnte. Die Herausgabe eines bischöflichen
Rundschreibens halte ich nicht für begründet. Ich halte die Lage nicht
für so schwarz und glaube, dass nach Herstellung von friedlichen und
ruhigen Verhältnissen sich auch die jüdische Frage beruhigen wird.
Das Gesetz der Nationalversammlung, in dem die antisemitischen und
nazistischen Grausamkeiten verurteilt werden, ist auch eine gute
Geste im Interesse der Beruhigung. Ein Hirtenbrief wäre nicht möglich
ohne Verweisung auf manche Ursachen des Neoantisemitismus (wie
das auch im Konzept enthalten ist). Würden wir aber Gründe
erwähnen, so würden sich die Juden beleidigt fühlen ; vermeiden wir,
es zu tun, so könnten darin wieder die Antisemiten Vorwände für
Hetzkampagnen finden. Also warten wir ab und beten wir

Diese Antwort war charakteristisch. Im Verlauf der Dinge werden
wir auf Meinungen ähnlichen Inhalts stossen. Nach dieser Auffassung
müsste man die jüdische Frage stets verdrängen und man könnte sich
nichteinmal in der besten und konstruktivsten Weise mit der Sachlage
auseinandersetzen, mit der Begründung, dass daraus eventuell
Unannehmlichkeiten erwachsen könnten. Wenn man dieses Prinzip auch auf
andere wichtige Belange des Lebens anwendete, würden alle wissenschaftlichen

Forschungen, aber auch alle gesellschaftlichen Strukturveränderungen

schier unmöglich. Ganz abgesehen von der völlig unberechtigten

und willkürlichen Behauptung, «die Juden» — also alle Menschen
jüdischen Ursprungs als Einheit aufgefasst! — würden sich beleidigt
fühlen, weil man in einem takt- und liebevoll abgefassten Schreiben oder
in einem Gespräch solcher Art auch auf die Fehler oder Verirrungen
mancher Juden hinweisen würde.

Bischof Hamvas hat in seinem Antwortschreiben unmissverständlich
auf das Räkosi-Regime von 1945 bis 1956 angespielt, in dem 1919 in
Ungarn engagierte kommunistische Politiker jüdischer Herkunft, die sich
bis 1945 im Ausland aufhielten, 1945 aber nach Ungarn zurückkehrten,
eine führende Rolle spielten. Die meisten dieser Menschen, an ihrer Spitze
Matyâs Râkosi, Ernö Gero, Jôzsef Rêvai und Gâbor Péter, Chef der
Geheimpolizei, haben unter Stalins Herrschaft ihre Macht in Ungarn sehr
willkürlich und grausam missbraucht und waren in der Bevölkerung

44



ebenso gefürchtet wie verhasst. Diese Tatsache aber zu verallgemeinern
und dadurch, wie es in der Geschichte leider häufig der Fall war,
Eigenschaften einzelner Juden auf die Gesamtheit der Menschen
jüdischer Herkunft zu projezieren und dann aus diesem ungerechten Schluss
Folgerungen abzuleiten, ist schon immer ein grundlegender Fehler der
Antisemiten gewesen. Unter Râkosis Herrschaft haben auch viele
Menschen jüdischer Herkunft schwer gelitten, sind verfolgt und ermordet
worden, von kleinen, namenlosen Menschen angefangen bis zu
prominenten Politikern. Warum nur die Juden, sie aber immer und ohne jede
Ausnahme, als eine Einheit betrachten? Wenn die Juden auf eine Haltung
von christlicher Seite wirklich empfindlich reagieren, so ist es eben diese
wohlbekannte Gewohnheit der Verallgemeinerung! Wir Katholiken
nehmen es mit Recht übel, wenn man wegen unwürdiger Päpste und
Würdenträger oder Sünden der Kirchengeschichte die Gesamtheit der
Kirche anklagt oder gar verwirft. Warum dann bei den Juden ein ganz
anderer Masstab? Wie verletzend wäre es wohl für das deutsche Volk,
wenn man wegen der Naziverbrechen die Gesamtheit des Volkes verurteilte

oder zum Sündenbock machte! Was man aber für sich nicht
wünscht, soll man dem andern auch nicht antun. Das ist die elementarste
Regel des Liebesgebotes Jesu.

Es ist sicher, dass der ungarische Episkopat im Herbst 1946 noch sehr
wohl die Möglichkeit gehabt hätte, in einem umsichtig abgefassten
Hirtenbrief über die Judenfrage bzw. den Antisemitismus sich zu äussern
und das Kirchenvolk zu belehren. Das Rundschreiben blieb aber aus und
so konnte sehr viel Ungeklärtes und Unchristliches in den Seelen weiter-
Wuchern. Hasserfüllte und abschätzige Bemerkungen über Juden einzig
wegen ihrer Herkunft, also in völlig rassistischem Sinne, hört man auch in
klerikalen Kreisen nicht selten. Kaum jemals habe ich es aber erlebt, dass
anlässlich einer Zusammenkunft der Geistlichen die moralische Unhalt-
barkeit dieses Hasses erwogen oder behandelt worden wäre.

Im Spätherbst 1956 spürte man in Ungarn eine sehr merkliche
Aufweichung des stalinistischen Kurses. Am 8. Oktober desselben Jahres
wandte ich mich neuerdings in einem Brief an die Direktion des Heilig-
Kreuz-Vereins und wies auf die geeignete Gelegenheit hin, jetzt eine
kirchlich-gesellschaftliche Aktion in die Wege zu leiten für die Befriedung
und Eliminierung der Gegensätze, zur Aufklärung des jüdischen Problems
und zur Beseitigung des Antisemitismus. Leider blieb auch diese Initiative
ohne Erfolg. Ich habe den Schritt im vollen Bewusstsein meiner
Verantwortung getan. Der Heilig-Kreuz-Verein hat mich am 7. April 1948 zu
seinem «geistlichen Leiter» gewählt.

45



Nach den Oktober-Ereignissen des Jahres 1956, während derer ich als
Pfarrer meine Gemeinde von allen extremistischen Racheakten
zurückzuhalten trachtete und die christliche Verzeihung und Versöhnung
predigte, ist mein persönliches Schicksal, das auch bis zu diesem
Zeitpunkt schwer genug war, besonders hart geworden.

Am 16. Juni 1963 wurde ich auf eine Nachrichtensendung des
österreichischen Rundfunks aufmerksam. Der Ansager las die Berichterstattung

des Korrespondenten von Tel-Aviv vor, in der von dem sich
erfreulich gebesserten Verhältnis zwischen Israel und dem Hl. Stuhl die
Rede war. Laut diesem Bericht hat Papst Johannes XXIII. das Sekretariat
für die Einheit der Christen unter Kardinal Bea beauftragt, «eine
fortlaufende Verbindung mit dem Jüdischen Weltkongress aufrechtzuerhalten,

mit dem Ziel, anstelle des Jahrtausende währenden Hasses und
Blutvergiessens den Geist der brüderlichen Verständigung herbeizuführen».

Hierbei wurde ausdrücklich erwähnt, dass man, seit dem
Untergang des Nationalsozialismus in Deutschland und anderswo, sowohl
von staatlicher wie von kirchlicher Seite Initiativen ergriffen hat zur
Verbesserung des beiderseitigen Verhältnisses und zur Liquidierung des
Antisemitismus.

Ich habe mich wieder aufgerafft und verfasste ein vierseitiges
Memorandum, ergänzt durch eine Dokumentensammlung über das Thema, und
schickte es für Bischof Hamvas an einen guten Priesterfreund von mir, der
in der Diözese des Bischofs Seelsorger war und von ihm hoch geschätzt
wurde. Mein seither verstorbener Freund hat mein Anliegen zu dem
seinen gemacht und hat sofort bei seinem Bischof Schritte unternommen.
In dem Memorandum habe ich in 14 Punkten auseinandergesetzt, was
man in Ungarn für die christlich-jüdische Versöhnung tun sollte und
könnte. Bischof Hamvas, dem mein Freund zuerst meinen Namen nicht
nannte, antwortete ihm diesmal unverzüglich :

Ich danke Ihnen für Ihr Schreiben über die Juden und eventuelle
Arbeitspläne in dieser Angelegenheit. Ich würde gerne wissen, wer der
Priester ist, der bereit wäre, seine Arbeitskraft diesem Anliegen zu
widmen. Die Frage ist jedenfalls auf der Tagesordnung zu halten. Ob
sie aber auf eine den ausländischen Modellen gleiche oder ähnliche
Weise zu handhaben wäre, müsste erst erwogen werden. Darauf
könnte ich einstweilen keine Antwort geben.

Wie kann man sich über die Möglichkeit eines solchen Unterfangens
vergewissern? Nur dadurch, dass man die Sache einmal anpackt und
versucht, sie so oder so auszuführen. Leider hat es aber schon an diesem

Anpacken neuerdings gefehlt.

46



ANMERKUNGEN

(*) Der Verfasser dieses Beitrages, Dr. Theol. Georg Kis, wurde 1914 in Adony (Ungarn)
geboren. Nach dem Abitur am Gymnasium der Jesuiten in Kalocsa studierte er von
1932 bis 1938 katholische Theologie an der Universität Innsbruck bei den Professoren
Karl und Hugo Rahner, Josef Jungmann, Michael Gatterer, J. Stufler u.a. 1938 promovierte

er als letzter Kandidat vor der Aufhebung der theologischen Fakultät durch die
Nationalsozialisten zum Doktor der Theologie.

Als Priester der Diözese Veszprém war Dr. Kis vorerst drei Jahre lang als Kaplan
tätig. Ab 1941 war er Pfarrer der Volksdeutschen Gemeinde Romand, von 1947 bis 1952

Dekan und Stadtpfarrer von Papa. 1952, zur schwierigen Zeit des «Personenkults»,
wurde er zum Pfarrer der 2000 Seelen umfassenden Gemeinde Bakonyszentlâszlô
ernannt, ein Amt, das er bis zu seiner Ausreise nach Österreich im Jahre 1978 bekleidete.
Seither ist er Pfarrer in Aurach bei Kitzbühel (Tirol).

Dr. Kis war 1944 in Budapest an der Judenrettungsarbeit der von Margit Slachta

gegründeten «Sozialen Schwestern» beteiligt (jetzt Sisters of Social Service mit dem
Mutterhaus in Buffalo, USA), durch die tausend zum Teil prominente Juden dem

Zugriff der Nazis und Pfeilkreuzler entzogen werden konnten. Schwester Sâra Salkahâzi
wurde deshalb von den Pfeilkreuzlern (Szalasi-Leute) ermordet.

Nach 1945 veröffentlichte Dr. Kis einige Artikel über die Judenfrage in der
katholischen Zeitschrift (Jj Ember und hielt Vorträge in Budapest im Rahmen des Heilig-
Kreuz-Vereins, der ihn als seelsorglichen Berater gewählt hatte. Er ist ein guter Kenner
der ungarischen Problematik auf diesem Gebiet und Verfasser einer dreibändigen,
noch unveröffentlichten Arbeit über das Verhalten der katholischen Kirche Ungarns
zur Judenfrage.

(1) Mindszenty, Emlékirataim. Toronto 1974, S. 62-63.
(2) Mindszenty, z.W., S. 193.

(3) Otto Betz, Das Wagnis mit der Welt. Christliches Zeugnis in unsèrer Zeit. Pfeiffer-
Verlag, München. Henri Perrin, Ein Arbeiterpriester. S. 91-108.

(4) Imre Dobozy, Népszabadsâg — Politikai napilap. Budapest, 5.2.1967.
(5) Meszlényi Antal, A magyar katolikus egyhâz és az emberi jogok védelme. Budapest,

Sz. Istvân tärsulat 1947, S. 107.

(6) Freiburger Rundbrief 61/64, Juil. 1965, S. 19.

(Wird fortgesetzt.)

47


	Die katholische Kirche Ungarns und die jüdische Frage von 1945 bis in unsere Tage

