Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Neue Tendenzen in der christlich-judischen Begegnung : die
Rheinische Kirche wagt einen Durchbruch ...

Autor: Hammerstein, Franz von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961277

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NEUE TENDENZEN
IN DER CHRISTLICH-JUDISCHEN BEGEGNUNG

Die Rheinische Kirche wagt einen Durchbruch...

von Franz von Hammerstein

1. Zum ersten Mal in der Kirchengeschichte haben Christen in
Deutschland — eine grosse Landeskirche — ihr theologisches Verhiltnis
zum Judentum verbindlich neu beschrieben. Das ist eine historische
Wende. Die katholische Kirche hat im 2. Vatikanum 1965 ebenfalls zwar
vorsichtiger, aber doch eindeutig ihre Beziehungen zum Judentum erklért.
Der Weltrat der Kirchen hat immer neu den Antisemitismus verurteilt und
Proselytenmacherei (nicht Mission) abgelehnt, aber eine neue theolo-
gische Beziehung wegen der unterschiedlichen Beurteilung in den Mit-
gliedskirchen nicht wagen kénnen.

In Deutschland ist die theologische Entwicklung durch die christlich-
jidische Arbeitsgruppe des Kirchentages (gegriindet 1961) und die
«Studie der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) Christen und
Juden» (1975) mit dem dazugehorigen Arbeitsbuch (1979) in Gang
gebracht worden. Die theologischen Fakultdten und auch die kirchlichen
Hochschulen haben sich an dieser Arbeit leider wenig engagiert. Nur
einzelne iiberwiegend von Karl Barth geprigte Professoren waren an den
verschiedenen oben genannten Gremien beteiligt.

2. Im Januar 1980 macht sich die Landessynode der Evangelischen
Kirche im Rheinland mit grosser Mehrheit einen Beschluss zur Erneue-
rung des Verhiltnisses von Christen und Juden zu eigen. In der Hand-
reichung Nr. 39 der Evangelischen Kirche im Rheinland finden sich, nach
einer historischen Einleitung, der Beschluss der Synode, die « Thesen zur
Erneuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden», €in Vortrag von
Professor Werblowsky, Jerusalem, «Trennendes und Gemeinsames»,
sowie vier Bibelarbeiten (Prof. Wolff, Heidelberg, iiber Jeremia 31,31-34,
Prof. Bethge iiber 2. Kor. 3,12-18 und 4,6, Prof. Schweizer, Ziirich, iiber
Matthius 23,34-39 und Prof. Klappert, Wuppertal, iiber Hebréer 11,1.32-
40 und 12,1f.). Ausserdem folgen Stimmen der Viter und Beschliisse
fritherer Landessynoden. Die Thesen wurden von einem Ausschuss der
Synode erarbeitet, von dessen 23 Mitgliedern 4 Juden waren. Sie wurden
in allen Kreissynoden sowie in vielen Gemeinden und Gruppen beraten,

¥



um dann in der Landessynode als Grundlage fiir ihre Erkldrung, ihren
Beschluss zu dienen, der nach der Verabschiedung allen Gemeinden
empfohlen wurde. Sie sollen ihre Beziehung zum jiidischen Wolk er-
neuern.

Vier Griinde haben die Rheinische Kirche zu diesem Beschluss
veranlasst :

a) «Die Erkenntnis christlicher Mitverantwortung und Schuld an dem
Holocaust...»;

b) «Neue biblische Einsichten iiber die bleibende heilsgeschichtliche
Bedeutung Israels...»;

c) «Die Einsicht, dass die fortdauernde Existenz des jiidischen
Volkes, seine Heimkehr in das Land der Verheissung und auch
‘die Errichtung des Staates Israel Zeichen der Treue Gottes
gegeniiber seinem Volk sind...»;

d) «Die Bereitschaft von Juden zur Begegnung...».

Diese Griinde fiithrten die Synode nach sorgfiltiger Priifung zu fol-
gendem Bekenntnis :

Wir bekennen betroffen die Mitverantwortung und Schuld der
Christenheit in Deutschland am Holocaust.

Wir bekennen uns dankbar zu den «Schriften» (Lk. 24,32 und
45; 1. Kor. 15,3f.), unserem Alten Testament, als einer gemeinsamen
Grundlage fiir Glauben und Handeln von Juden und Christen.

Wir bekennen uns zu Jesus Christus, dem Juden, der als Messias
Israels der Retter der Welt ist und die Volker der Welt mit dem Volk
Gottes verbindet.

Wir glauben an die bleibende Erwéhlung des jiidischen Volkes als
Gottes Volk und erkennen, dass die Kirche durch Jesus Christus in
den Bund Gottes mit seinem Volk hineingenommen ist.

Wir glauben mit den Juden, dass die Einheit von Gerechtigkeit
und Liebe das geschichtliche Heilshandeln Gottes kennzeichnet.
Wir glauben mit den Juden Gerechtigkeit und Liebe als Weisungen
Gottes fiir unser ganzes Leben. Wir sehen als Christen beides im
Handeln Gottes in Israel und im Handeln Gottes in Jesus Christus
begriindet.

Wir glauben, dass Juden und Christen je in ihrer Berufung Zeugen
Gottes vor der Welt und voreinander sind; darum sind wir iiber-

3



zeugt, dass die Kirche ihr Zeugnis dem jiidischen Volk gegeniiber
nicht wie ihre Mission an die Volkerwelt wahrnehmen kann.

Wir stellen darum fest:

Durch Jahrhunderte wurde das Wort «neu» in der Bibelauslegung
gegen das jiidische Volk gerichtet: Der neue Bund wurde als Gegen-
satz zum alten Bund, das neue Gottesvolk als Ersetzung des alten
Gottesvolkes verstanden. Diese Nichtachtung der bleibenden Er-
wahlung Israels und seine Verurteilung zur Nichtexistenz haben immer
wieder christliche Theologie, kirchliche Predigt und kirchliches
Handeln bis heute gekennzeichnet. Dadurch haben wir uns auch an
der physischen Ausloschung des jiidischen Volkes schuldig gemacht.

Wir wollen deshalb den unlésbaren Zusammenhang des Neuen
Testaments mit dem Alten Testament neu sehen und das Verhiltnis
von «alt» und «neu» von der Verheissung her verstehen lernen: als
Ergehen der Verheissung, Erfiillen der Verheissung und Bekriftigung
der Verheissung; «Neu» bedeutet darum nicht die Ersetzung des
«Alten». Darum verneinen wir, dass das Volk Israel von Gott
verworfen oder von der Kirche iiberholt sei.

Indem wir umkehren, beginnen wir zu entdecken, was Christen
und Juden gemeinsam bekennen:

Wir bekennen beide Gott als den Schopfer des Himmels und
der Erde und wissen, dass wir als von demselben Gott durch den
aaronitischen Segen Ausgezeichnete im Alltag der Welt leben.

Wir bekennen die gemeinsame Hoffnung eines neuen Himmels
und einer neuen Erde und die Kraft dieser messianischen Hoffnung
fiir das Zeugnis und das Handeln von Christen und Juden fiir Gerech-
tigkeit und Frieden in der Welt.

Diese Glaubens- und Bekenntnisaussagen wurden in den Thesen eines
Ausschusses der Synode ausfiihrlich vorbereitet. Das je dreimalige «wir
bekennen...» und «wir glauben...» wirkt ausserordentlich stark und soll
die Bedeutung der Aussagen unterstreichen.

Ausserdem wird in dem Synodalbeschluss die Studie des Rates der
EKD ausdriicklich begriisst und zum weiteren Studium empfohlen. Die
Studie der EKD und die Handreichung Nr. 39 mit allen ihren Beitrigen
miissen als ein Ganzes verstanden werden. Wer einzelne Sitze des
Synodalbeschlusses kritisiert wie die Bonner Professoren, ohne den
Zusammenhang zu beriicksichtigen, handelt bosartig oder mindestens
fahrléssig.

4



3. Dreizehn Theologieprofessoren der Universitdt Bonn haben im Juli
1980 «Erwégungen...» zu dieser kirchlichen Handreichung (EPD Doku-
mentation 42/80 S. 14-17) vorgelegt, in denen sie den Beschtuss der
Synode und die Handreichungen grundsétzlich bejahen, aber dann
folgende «erhebliche theologische Bedenken» anmelden:

a) «Die Handreichung unterscheidet nicht zwischen Israel und
Juden, ...»

b) «... Als Tréger der Verheissung bzw. als auserwihltes Volk kénnen
gleichermassen angesehen werden: das alttestamentliche Israel,
das Israel-nach-dem-Fleisch post Christum natum, Tora-Juden...»

c¢) «Der Inhalt der Verheissung wird nirgends klar ausgesprochen,
wiewohl nach dem einhelligen Zeugnis des Neuen Testaments
... Christus selbst diese Erfiillung ist...»

d) «Nicht beachtet wurde, dass die spezifischen alttestamentlichen ...
Heilsgiiter Landbesitz und Volkwerdung ... ihre Bedeutung ver-
loren haben. ... Der Jude als solcher hat keine Heilsgarantie...»

e) «... Die faktisch-historische Kontinuitdt zwischen Abraham und
den Juden ist ... theologisch irrelevant.»

/) «Thora-Judentum und Christusglaube sind daher zweierlei und
unvereinbar ...»

g) «Das Bekenntnis zur Schuld oder Mitschuld an der morderischen
Judenverfolgung ... sollte den Blick fiir klare theologische Er-
kenntnisse ... nicht verwirren...»

Diese kurzen Zitate aus den «Erwidgungen» zeigen schon, dass, trotz
der zustimmenden Einleitung, der Synodalbeschluss einschliesslich der
«Thesen zur Erneuerung des Verhilinisses von Christen und Juden»
grundsitzlich in Frage gestellt, ja weithin abgelehnt wird, ohne dass man
die Notwendigkeit einer Erneuerung fiir Christen iiberhaupt bejaht. Wie
erklért sich diese strikte Ablehnung ?

Offenbar sehen die Verfasser keinen Grund zu theologischem Um-
denken, weil eine Mitschuld an den Judenmorden keine theologischen
Wurzeln, sondern nur moralische Griinde hat. Die «Erwdgungen» der
Bonner Theologen haben Zustimmung von Theologen anderer Univer-
sititen — etwa auch von Ernst Kdsemann — erfahren, aber auch heftigen
Widerspruch provoziert. Die anscheinend bescheidenen Erwigungen
entpuppen sich als eine massive Gegenbewegung.

Es handelt sich allerdings nicht um ein Gutachten der ganzen Fakultét,
sondern nur um eine Stellungnahme einzelner Professoren, die merk-
wiirdigerweise zum Teil auch an dem Synodalbeschluss mitgearbeitet

5



haben, bzw. friihzeitig unterrichtet waren, so dass sie vor der beschluss-
fassenden Synode auf eine Anderung des Textes hitten einwirken
konnen. Offenbar war ihnen an diesem Gesprich nicht gelegen. Héufig
machen auch gerade orthodoxe oder fundamentalistische Gruppen lieber
bekennende Aussagen als sich in einen Dialog einzulassen. Solch ein
Dialog wurde ihnen inzwischen von dem Ausschuss der Synode ange-
boten. Hoffentlich wird er angenommen und offen gefiihrt.

4. Prof. Berthold Klappert (Kirchliche Hochschule Wuppertal) ver-
teidigt in seiner Antwort (August 1980, EPD Dokumentation 42/80 S. 18-
43) den Synodenbeschluss und seine Intention :

«Das Bonner Papier arbeitet teils mit Unterstellungen, teils mit Be-
hauptungen, die im Synodalbeschluss gar nicht aufgestellt worden sind. Es
ist theologisch unklar und in sich widerspriichlich. Es macht Aussagen, die
nach Auschwitz theologisch nicht mehr verantwortet werden kénnen. Der
Zusammenhang zwischen Israel und dem Judentum wird zerrissen. Die
bleibende Giiltigkeit der Tora wird bestritten. Die Mitverantwortung und
Schuld der Kirche am Holocaust wird verneint. Israel wird paganisiert.
Kernaussagen des Synodalbeschlusses werden in Frage gestellt.» — Diese
Satze werden von Klappert auf 25 Seiten ausfiihrlich entfaltet. Ich kann
hier Zur einige wesentliche Probleme kurz vorstellen.

Ein echtes Schuldbekenntnis mindert nicht, sondern erhdht nach
Klappert «die Sensibilitéit fiir exegetische, theologische und auch histo-
rische Sachverhalte». Die Synode handelte nicht auf Grund eines
Schuldkomplexes, wie es die Bonner ihr unterstellen, sondern auf Grund
echter Umkehr. Die Schuldfrage darf nicht geleugnet oder verharmlost
werden, wie es leider hdufig geschieht, aber sie muss differenziert
betrachtet werden. Wie haben sich einzelne Christen, die Pfarrer oder
Bischofe, die Kirchenleitungen bis hin zum Vatikan oder Weltrat der
Kirchen und die theologischen Fakultiten verhalten? Welche Wirkungs-
geschichte haben die Hauptstromungen der Theologie hinsichtlich der
Juden, des jiidischen Volkes in diesen verschiedenen Bereichen? Wer
diesen Tatbestand zur Kenntnis nimmt, wird schrecklichen Irrtum und
gewaltige Schuld aufdecken. Das schliesst nicht aus, dass Gott sei Dank
einzelne Christen, einzelne Theologen und auch einzelne Kirchen, etwa in
den Niederlanden, sich mutig zu den leidenden Juden gestellt haben.

Wenn die Bonner aber jetzt sagen, «die nationalsozialistische Ideo-
logie war ebenso offen unchristlich und antichristlich wie antijiidisch»

(EPD, 42/80, S. 16), so ist das eine Verschleierung und Verfilschung der
Tatsachen. Sie wird von Klappert mit Recht entlarvt. Die Bonner Aussage

6



ist vielleicht theoretisch richtig, aber warum haben dann Christen und
ganze Kirchen, Theologen und theologische Fakultiten in Deutschland
begeistert fiir Hitler und den Nationalsozialismus Stellung gendmmen ?

Die Kontinuitit des Gottesvolkes wird von den Bonnern weiter
geleugnet. Nach dem «Spétjudentum» der nachexilischen Zeit gibt es
angeblich kein Israel im theologischen Sinne mehr. Hinter dieser Uber-
zeugung versteckt sich die alte Ersatz- oder Substitutionstheologie : die
Kirche hat das Erbe des alttestamentlichen Israel angetreten. Das ist aber
nicht nur exegetisch (Rém. 11) falsch, sondern nach Auschwitz unverzeih-
lich. «Die Leugnung der Kontinuitit des Gottesvolkes Israel ist nach
Auschwitz die klare Dokumentation dessen, dass Mitverantwortung und
Schuld von Theologie und Kirche am Holocaust theologisch noch gar
nicht in Blick gekommen sind.»

Die Bonner Theologen theologisieren, als wenn es Auschwitz nicht
gegeben hitte. Die bisherige Diskussion im Rheinland, aber natiirlich weit
dariiber hinaus, wird von ihnen offenbar nicht zur Kenntnis genommen.
Das ist ausserordentlich schade, weil der ehemalige Bonner Systematiker
Karl Barth die Grundlage fiir den jetzigen Synodalbeschluss schon in
seiner Erwihlungslehre (Kirchliche Dogmatik 11/2-1942) gelegt hat. Gott
hat die eine Gemeinde in ihren beiden Gestalten — Israel und Kirche —
erwéhlt. Offenbar wird heute in Bonn Karl Barth nicht zur Kenntnis
genommen oder abgelehnt.

Klappert hat als Mitglied des Rheinischen Ausschusses «Christen und
Juden» an dem Synodalbeschluss und den dazugehorigen Thesen mitge-
arbeitet. Ausserdem hat er inzwischen mit H. Starck im Neukirchner
Verlag einen Band «Umkehr und Erneuerung» herausgegeben, der den
Synodalbeschluss in grosser Breite und Tiefe erldutert. Zwischen den
Mitgliedern des obigen Ausschusses und den Bonner Theologen soll es zu
einem ausfiihrlichen Gesprich kommen.

5. Prof. Helmut Gollwitzer (Berlin) setzt sich mit einer Predigtmedi-
dation von Giinter Klein iiber Romer 3,21-28 auseinander (Gottinger
Predigtmeditationen 34. Jg., 1. Heft, S. 409-419), in der Klein die «falsche
Oekumene» verurteilt, die sich um ein neues Verhiltnis von Kirche und
Israel bemiiht. Er wirft der Rheinischen Synode vor, die Basis der Schrift
eklatant zu verleugnen (S. 418). Insbesondere wird der Verzicht auf
«Judenmission» von Klein angeprangert. Gollwitzer betont nun sowohl
gegeniiber Klein als auch gegeniiber den Bonner Professoren, dass deren
A‘u-t von Wissenschaft einen «ungeschichtlichen Charakter» habe, obwohl
Sie in historischen Disziplinen arbeiten. «Hilt man die beiden Texte, den

-



synodalen und den professoralen, nebeneinander, so fillt auf, dass der
synodale von geschichtlichen Erfahrungen und Herausforderungen aus-
geht, von daher die Zusammengehorigkeit von Christen und Juden
entdeckt, bisherige Tradition ihrer Wirkungen wegen in Frage stellt und
neues Zusammenleben von Kirche und Israel, damit auch von Kirche und
Synagoge anstrebt, damit das entsetzliche Unheil der Vergangenheit sich
nicht wiederhole.» (EPD 42/80, S. 57). Das alles spielt in der Professoren-
erkldarung fast keine Rolle. Sie bleibt im Grunde bei den alten Positionen.
Oekumenisches Lernen voneinander, aufeinander horen, zuerst nach dem
Gemeinsamen fragen, sich des Gemeinsamen freuen und dann iiber die
Differenzen nachdenken, iiber sie verhandeln — all das ist den Bonner
Professoren oder G. Klein fremd. Sie wiederholen «christliche Grund-
wahrheiten», als sei nichts geschehen.

6. Inzwischen haben sich nicht nur einzelne Theologen, sondern auch
28 Theologen und Philosophen der Heidelberger Universitdt zu Wort
gemeldet, um fiir den Beschluss der Rheinischen Synode und damit gegen
die Bonner Theologieprofessoren Stellung zu nehmen. Unter diesem
Heidelberger Diskussionsbeitrag finden sich Namen wie Duchrow, Gen-
sichen, Huber, Picht, Rendtorff, Scharffenorth, Stegemann, u.a. (EPD
42/80, S. 14-17).

Die Heidelberger bejahen den Ansatz des Beschlusses bei der histo-
rischen Mitverantwortung und bei der Schuld der Christen in Deutschland
am Holocaust.

Sie bejahen ausserdem das Ziel des Beschlusses, das gemeinsame
Bekenntnis von Christen und Juden zu Gott als dem Schopfer und Erloser
zuriickzugewinnen (4,8).

Die Synode will neue Einsichten zum christlich-jiidischen Verhéltnis
herausstellen und nicht den ganzen christlichen Glauben entfalten. Zu
diesen neuen Einsichten gehort die Ablehnung der «Substitutionstheorie»
(4,7), der Lehre, dass die Kirche das jiidische Volk ersetzt habe.

Ausserordentlich kritisch beurteilen die Heidelberger wie auch
Klappert Punkt 9 der Bonner Professoren: «Das Bekenntnis zur Schuld
oder Mitschuld an der moérderischen Judenverfolgung ... sollte den Blick
fiir klare theologische Erkenntnisse ... nicht verwirren ... Das Bekenntnis
zur Schuld oder Mitschuld sollte auch nicht die nationalsozialistische
Ideologie und deren Verbrechen als christliche ... missinterpretieren. Die
nationalsozialistische Ideologie war ebenso offen unchristlich und anti-
christlich wie antijiidisch.»

8



Verwirrt uns die Schuld oder fiihrt sie uns zu neuen Erkenntnissen ?
Hier liegt ein klarer Riickschritt hinter die «Stuttgarter Schulderkldrung»
von 1945 und vor allem auch hinter das «Wort zur Schuld an Israel» der
EKD Synode von Weissensee 1950 vor. Die christliche Schuld wird
verharmlost und theologische Konsequenzen hat sie nicht. Sie wird zur
harmlosen Mitschuld.

Einzelne Christen moégen schuldig geworden sein, aber nicht das
Christentum oder die christliche Theologie. Neue Einsichten werden auf
diese Weise erschwert. Haben die Christen einfach ihren christlichen
Glauben verraten, als sie schuldig wurden, oder haben sie auf Grund ihrer
christlichen Erkenntnis gehandelt ? Die Substitutionstheorie hatte zweifel-
los weithin die Kirchen verseucht, so dass Juden meist nicht zur Kenntnis
genommen, verachtet oder diffamiert wurden. Die Aufkldrung, und nicht
die Kirchen, hat begonnen, diese Einstellung zu berichtigen (Lessing u.a.).
Aber die Bonner Theologen halten weithin an der Lehre von der
Substitution fest — hinsichtlich des Heils ist die Kirche an die Stelle des
Judentums getreten —. Das wird auch daran deutlich, dass sie einen
Judischen Kollegen kiirzlich nicht akzeptieren wollten.

7. Im Verlag Lambert Schneider, Heidelberg, ist nun 1980 ein Band
erschienen «Auschwitz als Herausforderung fiir Juden und Christen», in
dem jiidische und christliche Referate sowie Diskussionen eines drei-
tagigen Seminars in KoIn iiber das Thema «Glaube und Widerstand — vor
und nach Auschwitz» abgedruckt sind. Diese Dokumentation wurde dann
von dem Herausgeber G. B. Ginzel erweitert durch einige der wichtigsten
katholischen und evangelischen Dokumente zum Verhiltnis von Juden
und Christen seit 1945 und durch weitere ausserordentlich anregende
Beitriige von jiidischen und christlichen Theologen wie Kardinal Ké&nig,
Rabbiner Davidovic, Ernst Simon, Friedrich Heer und anderen. Insbe-
sondere ist sie auch mit vorziiglichen Registern ausgestattet, so dass sie
sich als Arbeitsbuch eignet. Die Autoren werden durch bio-bibliogra-
phische Hinweise vorgestellt, einer guten Hilfe, ihr Denken besser zu
verstehen. Sie zeigen, eine wie wichtige, enge Verbindung Lebenslauf und
Theologie oft haben.

Die Thesen und der Beschluss der Rheinischen Synode sind nicht nur
abgedruckt, sondern werden erldutert und in ihrer Bedeutung gewiirdigt :
«Erstmals wurde ein Thesenpapier von der Basis erdrtert, in den
Kreissynoden dariiber abgestimmt, auf der Landessynode endgiiltig
beschlossen. Die Formulierungen und Entscheidungen basieren auf einem
demokratischen Entscheidungsprozess.» (G. B. Ginzel, S. 247).



Bei grundsitzlicher Bejahung der Arbeit der Rheinischen Synode
kritisiert doch Ginzel die Benutzung des Wortes Holocaust, weil es vor
allem mit dem biblischen Bezug als Ganzopfer (im Amerikanischen ist
dieser biblische Bezug nicht vorhanden, man denkt beim Wort Holocaust
nur an «total, vollkommen verbrannt») eine theologische Sinndeutung
erfihrt, die «unzuldssig, gefdhrlich, ja blasphemisch» ist (S. 248). Da
«Endlésung der Judenfrage» als Nazi-Terminologie nicht in Frage kommt
und auch «Auschwitz» nicht umfassend genug ist, pldadiert Ginzel fiir das
vom Judentum benutzte Wort «Haschoah», DIE KATASTROPHE.
Ginzel hat mit dieser Wortwahl sicher recht, aber es wird schwierig sind,
das bisher in Deutschland génzlich unbekannte Wort « Haschoah » populir
zu machen. Deshalb werden vorerst auch in diesem Buch die verschie-
denen Begriffe : Auschwitz, Holocaust und auch Haschoah abwechselnd
benutzt.

Weiterhin erortert Ginzel ausfiihrlich die Verbindung von Christen-
tum und Auschwitz (d.h. die Schuldfrage), die er differenzierter sehen will
als der Ausschuss der Synode, sowie auch die Frage nach Gottes Gnade
und Gerechtigkeit (Theodizee) angesichts Auschwitz.

Friedrich Heer geht in seinem Beitrag (Theologie nach Auschwitz, S.
456-480) zwar nicht ausdriicklich auf die Handreichung der Rheinischen
Synode ein, aber er stellt die christlich-jiidische Frage in den grossen
Zusammenhang : «Eine Theologie nach Auschwitz, die nicht radikal alle
von Menschen geschaffenen Autoritdten in Frage stellt, geht an der
eigentlichen Fragestellung vorbei, wo ein Fortschritt vorbereitet wird, der
von der Endlosung der Judenfrage zu einer Endldsung der Menschenfrage
fithrt.» (S. 459) Heer entfaltet seine Sicht der Aufgabe in sieben
Problemkreisen, die ich nur andeuten kann:

a) Alle Christen miissen sich ihrer Schuld hinsichtlich Antijudaismus,
Antisemitismus, Anti-Israelismus bewusst werden und die immer
noch in vielen Teilen der Welt wirksamen Vorurteile — Juden
als Judas-Volk, als Gottesmordervolk — bekidmpfen, berichtigen.

b) Diese Arbeit muss Skumenisch — unter Einbeziehung von Juden
— aber auch im Gesprich der christlichen Kirchen miteinander
geschehen.

c¢) Wir diirfen den Juden ihre Bibel nicht ldnger stehlen, und wir
miissen mit dem «Antisemitismus im Evangelium» klar kommen.
Bahnbrechend ist hier nach der Meinung von Heer die Arbeit
von Gregory Baum «Die Juden und das Evangelium — eine Uber-
priifung des Neuen Testaments».

d) Christliche Theologie ist und muss politische Theologie sein,

10



«Verantwortung fiir das Menschsein, fiir die Menschwerdung
aller Behinderten und zuerst und zuletzt fiir das Leben, fiir das
Uberleben seiner Mitmenschen» (S. 425).

e) Briickenschldge miissen gewagt werden zwischen christlichem und
judischem Bibelverstindnis, Gotteserfahrung, Welterfahrung,
Leidenserfahrung, Liebeserfahrung, zwischen christlichem und
jidischem Messianismus.

f) Die Frage nach Gott stellt sich heute fiir Juden und Christen neu.
«Kann die Gottheit als ein Vater erscheinen, nach Auschwitz ?»
(S. 478). Die Theologie muss so demiitig werden, dass sie ihre
Unwissenheit iiber Gott eingesteht.

g) «Theologie ist ein Spiel mit dem Feuer: Theologen werden sich
aus den Banden ihrer tausendjdhrigen Arroganz, ihres tausend-
jahrigen Konkurrenzneides, ihrer ... Hassproduktion» nur befreien
konnen, wenn ... Feuer des Hasses in Feuer der Liebe verwandelt
werden. (S. 479f)

Diese Aufgabe versucht die Evangelische Synode des Rheinlandes
anzupacken. In diesem Geist gehen die rheinischen Christen an die
Erneuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden.

8. Die Auseinandersetzung zwischen Rheinischen Synodalen und
Bonner Theologen ist typisch fiir die theologische Situation in Deutsch-
land. Werden Christen in den Gemeinden dem Beschluss der Synode
folgen und diese Erkenntnisse als Salz in die Bevolkerung hereintragen ?
Das Echo unter den Besuchern der Kirchentage auf die christlich-jiidische
Zusammenarbeit dort macht uns Hoffnung.

Es wird nun weiterhin die Frage sein, ob sich andere Landeskirchen in
der Bundesrepublik oder auch in der DDR zu dhnlichen Schritten der

Umkehr entschliessen und ob die Umkehr in den Gemeinden Wurzeln
fasst. :

Natiirlich muss auch gefragt werden, welche Konsequenzen diese
«Erneuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden» fiir die Be-
ziehungen der Menschen verschiedener Religionen und Ideologien zu-
einander haben. Die Erneuerung darf sicherlich beim Verhiltnis von
Christen und Juden nicht stehen bleiben. Aber sie muss dort beginnen,
damit «das Zeugnis von Christen und Juden fiir Gerechtigkeit und Frieden

iln der Welt» kriftig werden kann (Synodalbeschluss, Handreichung, S.
1).

11



	Neue Tendenzen in der christlich-jüdischen Begegnung : die Rheinische Kirche wagt einen Durchbruch ...

