
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 37 (1981)

Artikel: Neue Tendenzen in der christlich-jüdischen Begegnung : die
Rheinische Kirche wagt einen Durchbruch ...

Autor: Hammerstein, Franz von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NEUE TENDENZEN
IN DER CHRISTLICH-JÜDISCHEN BEGEGNUNG

Die Rheinische Kirche wagt einen Durchbruch...

von Franz von Hammerstein

1. Zum ersten Mal in der Kirchengeschichte haben Christen in
Deutschland — eine grosse Landeskirche — ihr theologisches Verhältnis
zum Judentum verbindlich neu beschrieben. Das ist eine historische
Wende. Die katholische Kirche hat im 2. Vatikanum 1965 ebenfalls zwar
vorsichtiger, aber doch eindeutig ihre Beziehungen zum Judentum erklärt.
Der Weltrat der Kirchen hat immer neu den Antisemitismus verurteilt und
Proselytenmacherei (nicht Mission) abgelehnt, aber eine neue theologische

Beziehung wegen der unterschiedlichen Beurteilung in den
Mitgliedskirchen nicht wagen können.

In Deutschland ist die theologische Entwicklung durch die christlichjüdische

Arbeitsgruppe des Kirchentages (gegründet 1961) und die
«Studie der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD) Christen und
Juden» (1975) mit dem dazugehörigen Arbeitsbuch (1979) in Gang
gebracht worden. Die theologischen Fakultäten und auch die kirchlichen
Hochschulen haben sich an dieser Arbeit leider wenig engagiert. Nur
einzelne überwiegend von Karl Barth geprägte Professoren waren an den
verschiedenen oben genannten Gremien beteiligt.

2. Im Januar 1980 macht sich die Landessynode der Evangelischen
Kirche im Rheinland mit grosser Mehrheit einen Beschluss zur Erneuerung

des Verhältnisses von Christen und Juden zu eigen. In der
Handreichung Nr. 39 der Evangelischen Kirche im Rheinland finden sich, nach
einer historischen Einleitung, der Beschluss der Synode, die «Thesen zur
Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden», ein Vortrag von
Professor Werblowsky, Jerusalem, «Trennendes und Gemeinsames»,
sowie vier Bibelarbeiten (Prof. Wolff, Heidelberg, über Jeremia 31,31-34,
Prof. Bethge über 2. Kor. 3,12-18 und 4,6, Prof. Schweizer, Zürich, über
Matthäus 23,34-39 und Prof. Klappert, Wuppertal, über Hebräer 11,1.32-
40 und 12,lf.). Ausserdem folgen Stimmen der Väter und Beschlüsse
früherer Landessynoden. Die Thesen wurden von einem Ausschuss der
Synode erarbeitet, von dessen 23 Mitgliedern 4 Juden waren. Sie wurden
in allen Kreissynoden sowie in vielen Gemeinden und Gruppen beraten,

2



um dann in der Landessynode als Grundlage für ihre Erklärung, ihren
Beschluss zu dienen, der nach der Verabschiedung allen Gemeinden
empfohlen wurde. Sie sollen ihre Beziehung zum jüdischen Volk
erneuern.

Vier Gründe haben die Rheinische Kirche zu diesem Beschluss
veranlasst :

a) «Die Erkenntnis christlicher Mitverantwortung und Schuld an dem
Holocaust...»;

b) «Neue biblische Einsichten über die bleibende heilsgeschichtliche
Bedeutung Israels...»;

c) «Die Einsicht, dass die fortdauernde Existenz des jüdischen
Volkes, seine Heimkehr in das Land der Verheissung und auch
die Errichtung des Staates Israel Zeichen der Treue Gottes
gegenüber seinem Volk sind...»;

d) «Die Bereitschaft von Juden zur Begegnung...».

Diese Gründe führten die Synode nach sorgfältiger Prüfung zu
folgendem Bekenntnis :

Wir bekennen betroffen die Mitverantwortung und Schuld der
Christenheit in Deutschland am Holocaust.

Wir bekennen uns dankbar zu den «Schriften» ,(Lk. 24,32 und
45; 1. Kor. 15,3f.), unserem Alten Testament, als einer gemeinsamen
Grundlage für Glauben und Handeln von Juden und Christen.

Wir bekennen uns zu Jesus Christus, dem Juden, der als Messias
Israels der Retter der Welt ist und die Völker der Welt mit dem Volk
Gottes verbindet.

Wir glauben an die bleibende Erwählung des jüdischen Volkes als
Gottes Volk und erkennen, dass die Kirche durch Jesus Christus in
den Bund Gottes mit seinem Volk hineingenommen ist.

Wir glauben mit den Juden, dass die Einheit von Gerechtigkeit
und Liebe das geschichtliche Heilshandeln Gottes kennzeichnet.
Wir glauben mit den Juden Gerechtigkeit und Liebe als Weisungen
Gottes für unser ganzes Leben. Wir sehen als Christen beides im
Handeln Gottes in Israel und im Handeln Gottes in Jesus Christus
begründet.

Wir glauben, dass Juden und Christen je in ihrer Berufung Zeugen
Gottes vor der Welt und voreinander sind; darum sind wir über-

3



zeugt, dass die Kirche ihr Zeugnis dem jüdischen Volk gegenüber
nicht wie ihre Mission an die Völkerwelt wahrnehmen kann.

Wir stellen darum fest :

Durch Jahrhunderte wurde das Wort «neu» in der Bibelauslegung
gegen das jüdische Volk gerichtet: Der neue Bund wurde als Gegensatz

zum alten Bund, das neue Gottesvolk als Ersetzung des alten
Gottesvolkes verstanden. Diese Nichtachtung der bleibenden
Erwählung Israels und seine Verurteilung zur Nichtexistenz haben immer
wieder christliche Theologie, kirchliche Predigt und kirchliches
Handeln bis heute gekennzeichnet. Dadurch haben wir uns auch an
der physischen Auslöschung des jüdischen Volkes schuldig gemacht.

Wir wollen deshalb den unlösbaren Zusammenhang des Neuen
Testaments mit dem Alten Testament neu sehen und das Verhältnis
von «alt» und «neu» von der Verheissung her verstehen lernen: als

Ergehen der Verheissung, Erfüllen der Verheissung und Bekräftigung
der Verheissung; «Neu» bedeutet darum nicht die Ersetzung des
«Alten». Darum verneinen wir, dass das Volk Israel von Gott
verworfen oder von der Kirche überholt sei.

Indem wir umkehren, beginnen wir zu entdecken, was Christen
und Juden gemeinsam bekennen :

Wir bekennen beide Gott als den Schöpfer des Himmels und
der Erde und wissen, dass wir als von demselben Gott durch den
aaronitischen Segen Ausgezeichnete im Alltag der Welt leben.

Wir bekennen die gemeinsame Hoffnung eines neuen Himmels
und einer neuen Erde und die Kraft dieser messianischen Hoffnung
für das Zeugnis und das Handeln von Christen und Juden für Gerechtigkeit

und Frieden in der Welt.

Diese Glaubens- und Bekenntnisaussagen wurden in den Thesen eines
Ausschusses der Synode ausführlich vorbereitet. Das je dreimalige «wir
bekennen...» und «wir glauben...» wirkt ausserordentlich stark und soll
die Bedeutung der Aussagen unterstreichen.

Ausserdem wird in dem Synodalbeschluss die Studie des Rates der
EKD ausdrücklich begrüsst und zum weiteren Studium empfohlen. Die
Studie der EKD und die Handreichung Nr. 39 mit allen ihren Beiträgen
müssen als ein Ganzes verstanden werden. Wer einzelne Sätze des
Synodalbeschlusses kritisiert wie die Bonner Professoren, ohne den
Zusammenhang zu berücksichtigen, handelt bösartig oder mindestens
fahrlässig.

4



3. Dreizehn Theologieprofessoren der Universität Bonn haben im Juli
1980 «Erwägungen...» zu dieser kirchlichen Handreichung (EPD
Dokumentation 42/80 S. 14-17) vorgelegt, in denen sie den Beschluss der
Synode und die Handreichungen grundsätzlich bejahen, aber dann
folgende «erhebliche theologische Bedenken» anmelden:

a) «Die Handreichung unterscheidet nicht zwischen Israel und
Juden, ...»

b) «... Als Träger der Verheissung bzw. als auserwähltes Volk können
gleichermassen angesehen werden: das alttestamentliche Israel,
das Israel-nach-dem-Fleisch post Christum natum, Tora-Juden...»

c) «Der Inhalt der Verheissung wird nirgends klar ausgesprochen,
wiewohl nach dem einhelligen Zeugnis des Neuen Testaments

Christus selbst diese Erfüllung ist...»
d) «Nicht beachtet wurde, dass die spezifischen alttestamentlichen

Heilsgüter Landbesitz und Volkwerdung ihre Bedeutung
verloren haben. Der Jude als solcher hat keine Heilsgarantie...»

e) «... Die faktisch-historische Kontinuität zwischen Abraham und
den Juden ist... theologisch irrelevant.»

f) «Thora-Judentum und Christusglaube sind daher zweierlei und
unvereinbar ...»

g) «Das Bekenntnis zur Schuld oder Mitschuld an der mörderischen
Judenverfolgung sollte den Blick für klare theologische
Erkenntnisse nicht verwirren...»

Diese kurzen Zitate aus den «Erwägungen» zeigen schon, dass, trotz
der zustimmenden Einleitung, der Synodalbeschluss einschliesslich der
«Thesen zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden»
grundsätzlich in Frage gestellt, ja weithin abgelehnt wird, ohne dass man
die Notwendigkeit einer Erneuerung für Christen überhaupt bejaht. Wie
erklärt sich diese strikte Ablehnung

Offenbar sehen die Verfasser keinen Grund zu theologischem
Umdenken, weil eine Mitschuld an den Judenmorden keine theologischen
Wurzeln, sondern nur moralische Gründe hat. Die «Erwägungen» der
Bonner Theologen haben Zustimmung von Theologen anderer Universitäten

— etwa auch von Ernst Käsemann — erfahren, aber auch heftigen
Widerspruch provoziert. Die anscheinend bescheidenen Erwägungen
entpuppen sich als eine massive Gegenbewegung.

Es handelt sich allerdings nicht um ein Gutachten der ganzen Fakultät,
sondern nur um eine Stellungnahme einzelner Professoren, die
merkwürdigerweise zum Teil auch an dem Synodalbeschluss mitgearbeitet

5



haben, bzw. frühzeitig unterrichtet waren, so dass sie vor der beschluss-
fassenden Synode auf eine Änderung des Textes hätten einwirken
können. Offenbar war ihnen an diesem Gespräch nicht gelegen. Häufig
machen auch gerade orthodoxe oder fundamentalistische Gruppen lieber
bekennende Aussagen als sich in einen Dialog einzulassen. Solch ein
Dialog wurde ihnen inzwischen von dem Ausschuss der Synode
angeboten. Hoffentlich wird er angenommen und offen geführt.

4. Prof. Berthold Klappert (Kirchliche Hochschule Wuppertal)
verteidigt in seiner Antwort (August 1980, EPD Dokumentation 42/80 S. 18-

43) den Synodenbeschluss und seine Intention :

«Das Bonner Papier arbeitet teils mit Unterstellungen, teils mit
Behauptungen, die im Synodalbeschluss gar nicht aufgestellt worden sind. Es
ist theologisch unklar und in sich widersprüchlich. Es macht Aussagen, die
nach Auschwitz theologisch nicht mehr verantwortet werden können. Der
Zusammenhang zwischen Israel und dem Judentum wird zerrissen. Die
bleibende Gültigkeit der Tora wird bestritten. Die Mitverantwortung und
Schuld der Kirche am Holocaust wird verneint. Israel wird paganisiert.
Kernaussagen des Synodalbeschlusses werden in Frage gestellt. » — Diese
Sätze werden von Klappert auf 25 Seiten ausführlich entfaltet. Ich kann

V\ hier £Ür einige wesentliche Probleme kurz vorstellen.

Ein echtes Schuldbekenntnis mindert nicht, sondern erhöht nach
Klappert «die Sensibilität für exegetische, theologische und auch
historische Sachverhalte». Die Synode handelte nicht auf Grund eines
Schuldkomplexes, wie es die Bonner ihr unterstellen, sondern auf Grund
echter Umkehr. Die Schuldfrage darf nicht geleugnet oder verharmlost
werden, wie es leider häufig geschieht, aber sie muss differenziert
betrachtet werden. Wie haben sich einzelne Christen, die Pfarrer oder
Bischöfe, die Kirchenleitungen bis hin zum Vatikan oder Weltrat der
Kirchen und die theologischen Fakultäten verhalten? Welche
Wirkungsgeschichte haben die Hauptströmungen der Theologie hinsichtlich der
Juden, des jüdischen Volkes in diesen verschiedenen Bereichen? Wer
diesen Tatbestand zur Kenntnis nimmt, wird schrecklichen Irrtum und
gewaltige Schuld aufdecken. Das schliesst nicht aus, dass Gott sei Dank
einzelne Christen, einzelne Theologen und auch einzelne Kirchen, etwa in
den Niederlanden, sich mutig zu den leidenden Juden gestellt haben.

Wenn die Bonner aber jetzt sagen, «die nationalsozialistische Ideologie

war ebenso offen unchristlich und antichristlich wie antijüdisch»
(EPD, 42/80, S. 16), so ist das eine Verschleierung und Verfälschung der
Tatsachen. Sie wird von Klappert mit Recht entlarvt. Die Bonner Aussage

6



ist vielleicht theoretisch richtig, aber warum haben dann Christen und
ganze Kirchen, Theologen und theologische Fakultäten in Deutschland
begeistert für Hitler und den Nationalsozialismus Stellung genômmen?

Die Kontinuität des Gottesvolkes wird von den Bonnern weiter
geleugnet. Nach dem «Spätjudentum» der nachexilischen Zeit gibt es

angeblich kein Israel im theologischen Sinne mehr. Hinter dieser
Überzeugung versteckt sich die alte Ersatz- oder Substitutionstheologie : die
Kirche hat das Erbe des alttestamentlichen Israel angetreten. Das ist aber
nicht nur exegetisch (Rom. 11) falsch, sondern nach Auschwitz unverzeihlich.

«Die Leugnung der Kontinuität des Gottesvolkes Israel ist nach
Auschwitz die klare Dokumentation dessen, dass Mitverantwortung und
Schuld von Theologie und Kirche am Holocaust theologisch noch gar
nicht in Blick gekommen sind.»

Die Bonner Theologen theologisieren, als wenn es Auschwitz nicht
gegeben hätte. Die bisherige Diskussion im Rheinland, aber natürlich weit
darüber hinaus, wird von ihnen offenbar nicht zur Kenntnis genommen.
Das ist ausserordentlich schade, weil der ehemalige Bonner Systematiker
Karl Barth die Grundlage für den jetzigen Synodalbeschluss schon in
seiner Erwählungslehre (Kirchliche Dogmatik II/2-1942) gelegt hat. Gott
hat die eine Gemeinde in ihren beiden Gestalten — Israel und Kirche —

erwählt. Offenbar wird heute in Bonn Karl Barth nicht zur Kenntnis
genommen oder abgelehnt.

Klappert hat als Mitglied des Rheinischen Ausschusses «Christen und
Juden» an dem Synodalbeschluss und den dazugehörigen Thesen
mitgearbeitet. Ausserdem hat er inzwischen mit H. Starck im Neukirchner
Verlag einen Band «Umkehr und Erneuerung» herausgegeben, der den
Synodalbeschluss in grosser Breite und Tiefe erläutert. Zwischen den
Mitgliedern des obigen Ausschusses und den Bonner Theologen soll es zu
einem ausführlichen Gespräch kommen.

5. Prof. Helmut Gollwitzer (Berlin) setzt sich mit einer Predigtmedi-
dation von Günter Klein über Römer 3,21-28 auseinander (Göttinger
Predigtmeditationen 34. Jg., 1. Heft, S. 409-419), in der Klein die «falsche
Oekumene» verurteilt, die sich um ein neues Verhältnis von Kirche und
Israel bemüht. Er wirft der Rheinischen Synode vor, die Basis der Schrift
eklatant zu verleugnen (S. 418). Insbesondere wird der Verzicht auf
«Judenmission» von Klein angeprangert. Gollwitzer betont nun sowohl
gegenüber Klein als auch gegenüber den Bonner Professoren, dass deren
Art von Wissenschaft einen «ungeschichtlichen Charakter» habe, obwohl
sie in historischen Disziplinen arbeiten. «Hält man die beiden Texte, den

7



synodalen und den professoralen, nebeneinander, so fällt auf, dass der
synodale von geschichtlichen Erfahrungen und Herausforderungen
ausgeht, von daher die Zusammengehörigkeit von Christen und Juden
entdeckt, bisherige Tradition ihrer Wirkungen wegen in Frage stellt und
neues Zusammenleben von Kirche und Israel, damit auch von Kirche und
Synagoge anstrebt, damit das entsetzliche Unheil der Vergangenheit sich
nicht wiederhole.» (EPD 42/80, S. 57). Das alles spielt in der Professorenerklärung

fast keine Rolle. Sie bleibt im Grunde bei den alten Positionen.
Oekumenisches Lernen voneinander, aufeinander hören, zuerst nach dem
Gemeinsamen fragen, sich des Gemeinsamen freuen und dann über die
Differenzen nachdenken, über sie verhandeln — all das ist den Bonner
Professoren oder G. Klein fremd. Sie wiederholen «christliche
Grundwahrheiten», als sei nichts geschehen.

6. Inzwischen haben sich nicht nur einzelne Theologen, sondern auch
28 Theologen und Philosophen der Heidelberger Universität zu Wort
gemeldet, um für den Beschluss der Rheinischen Synode und damit gegen
die Bonner Theologieprofessoren Stellung zu nehmen. Unter diesem
Heidelberger Diskussionsbeitrag finden sich Namen wie Duchrow, Gen-
sichen, Huber, Picht, Rendtorff, Scharffenorth, Stegemann, u.a. (EPD
42/80, S. 14-17).

Die Heidelberger bejahen den Ansatz des Beschlusses bei der
historischen Mitverantwortung und bei der Schuld der Christen in Deutschland
am Holocaust.

Sie bejahen ausserdem das Ziel des Beschlusses, das gemeinsame
Bekenntnis von Christen und Juden zu Gott als dem Schöpfer und Erlöser
zurückzugewinnen (4,8).

Die Synode will neue Einsichten zum christlich-jüdischen Verhältnis
herausstellen und nicht den ganzen christlichen Glauben entfalten. Zu
diesen neuen Einsichten gehört die Ablehnung der < Substitutionstheorie >

(4,7), der Lehre, dass die Kirche das jüdische Volk ersetzt habe.

Ausserordentlich kritisch beurteilen die Heidelberger wie auch
Klappert Punkt 9 der Bonner Professoren: «Das Bekenntnis zur Schuld
oder Mitschuld an der mörderischen Judenverfolgung sollte den Blick
für klare theologische Erkenntnisse nicht verwirren Das Bekenntnis
zur Schuld oder Mitschuld sollte auch nicht die nationalsozialistische
Ideologie und deren Verbrechen als christliche missinterpretieren. Die
nationalsozialistische Ideologie war ebenso offen unchristlich und
antichristlich wie antijüdisch.»

8



Verwirrt uns die Schuld oder führt sie uns zu neuen Erkenntnissen?
Hier liegt ein klarer Rückschritt hinter die «Stuttgarter Schulderklärung»
von 1945 und vor allem auch hinter das «Wort zur Schuld an Israel» der
EKD Synode von Weissensee 1950 vor. Die christliche Schuld wird
verharmlost und theologische Konsequenzen hat sie nicht. Sie wird zur
harmlosen Mitschuld.

Einzelne Christen mögen schuldig geworden sein, aber nicht das
Christentum oder die christliche Theologie. Neue Einsichten werden auf
diese Weise erschwert. Haben die Christen einfach ihren christlichen
Glauben verraten, als sie schuldig wurden, oder haben sie auf Grund ihrer
christlichen Erkenntnis gehandelt Die Substitutionstheorie hatte zweifellos

weithin die Kirchen verseucht, so dass Juden meist nicht zur Kenntnis
genommen, verachtet oder diffamiert wurden. Die Aufklärung, und nicht
die Kirchen, hat begonnen, diese Einstellung zu berichtigen (Lessing u.a.).
Aber die Bonner Theologen halten weithin an der Lehre von der
Substitution fest — hinsichtlich des Heils ist die Kirche an die Stelle des
Judentums getreten —. Das wird auch daran deutlich, dass sie einen
jüdischen Kollegen kürzlich nicht akzeptieren wollten.

7. Im Verlag Lambert Schneider, Heidelberg, ist nun 1980 ein Band
erschienen «Auschwitz als Herausforderung für Juden und Christen», in
dem jüdische und christliche Referate sowie Diskussionen eines
dreitägigen Seminars in Köln über das Thema «Glaube und Widerstand — vor
und nach Auschwitz» abgedruckt sind. Diese Dokumentation wurde dann
von dem Herausgeber G.B. Ginzel erweitert durch einige der wichtigsten
katholischen und evangelischen Dokumente zum Verhältnis von Juden
und Christen seit 1945 und durch weitere ausserordentlich anregende
Beiträge von jüdischen und christlichen Theologen wie Kardinal König,
Rabbiner Davidovic, Ernst Simon, Friedrich Heer und anderen.
Insbesondere ist sie auch mit vorzüglichen Registern ausgestattet, so dass sie
sich als Arbeitsbuch eignet. Die Autoren werden durch bio-bibliogra-
phische Hinweise vorgestellt, einer guten Hilfe, ihr Denken besser zu
verstehen. Sie zeigen, eine wie wichtige, enge Verbindung Lebenslauf und
Theologie oft haben.

Die Thesen und der Beschluss der Rheinischen Synode sind nicht nur
abgedruckt, sondern werden erläutert und in ihrer Bedeutung gewürdigt :

«Erstmals wurde ein Thesenpapier von der Basis erörtert, in den
Kreissynoden darüber abgestimmt, auf der Landessynode endgültig
beschlossen. Die Formulierungen und Entscheidungen basieren auf einem
demokratischen Entscheidungsprozess.» (G. B. Ginzel, S. 247).

9



Bei grundsätzlicher Bejahung der Arbeit der Rheinischen Synode
kritisiert doch Ginzel die Benutzung des Wortes Holocaust, weil es vor
allem mit dem biblischen Bezug als Ganzopfer (im Amerikanischen ist
dieser biblische Bezug nicht vorhanden, man denkt beim Wort Holocaust
nur an «total, vollkommen verbrannt») eine theologische Sinndeutung
erfährt, die «unzulässig, gefährlich, ja blasphemisch» ist (S. 248). Da
«Endlösung der Judenfrage» als Nazi-Terminologie nicht in Frage kommt
und auch «Auschwitz» nicht umfassend genug ist, plädiert Ginzel für das

vom Judentum benutzte Wort «Haschoah», DIE KATASTROPHE.
Ginzel hat mit dieser Wortwahl sicher recht, aber es wird schwierig sind,
das bisher in Deutschland gänzlich unbekannte Wort «Haschoah» populär
zu machen. Deshalb werden vorerst auch in diesem Buch die verschiedenen

Begriffe : Auschwitz, Holocaust und auch Haschoah abwechselnd
benutzt.

Weiterhin erörtert Ginzel ausführlich die Verbindung von Christentum

und Auschwitz (d.h. die Schuldfrage), die er differenzierter sehen will
als der Ausschuss der Synode, sowie auch die Frage nach Gottes Gnade
und Gerechtigkeit (Theodizee) angesichts Auschwitz.

Friedrich Heer geht in seinem Beitrag (Theologie nach Auschwitz, S.

456-480) zwar nicht ausdrücklich auf die Handreichung der Rheinischen
Synode ein, aber er stellt die christlich-jüdische Frage in den grossen
Zusammenhang : «Eine Theologie nach Auschwitz, die nicht radikal alle
von Menschen geschaffenen Autoritäten in Frage stellt, geht an der
eigentlichen Fragestellung vorbei, wo ein Fortschritt vorbereitet wird, der
von der Endlösung der Judenfrage zu einer Endlösung der Menschenfrage
führt.» (S. 459) Heer entfaltet seine Sicht der Aufgabe in sieben
Problemkreisen, die ich nur andeuten kann :

a) Alle Christen müssen sich ihrer Schuld hinsichtlich Antijudaismus,
Antisemitismus, Anti-Israelismus bewusst werden und die immer
noch in vielen Teilen der Welt wirksamen Vorurteile — Juden
als Judas-Volk, als Gottesmördervolk — bekämpfen, berichtigen.

b) Diese Arbeit muss ökumenisch — unter Einbeziehung von Juden
— aber auch im Gespräch der christlichen Kirchen miteinander
geschehen,

c) Wir dürfen den Juden ihre Bibel nicht länger stehlen, und wir
müssen mit dem «Antisemitismus im Evangelium» klar kommen.
Bahnbrechend ist hier nach der Meinung von Heer die Arbeit
von Gregory Baum «Die Juden und das Evangelium — eine
Überprüfung des Neuen Testaments».

d) Christliche Theologie ist und muss politische Theologie sein,

10



«Verantwortung für das Menschsein, für die Menschwerdung
aller Behinderten und zuerst und zuletzt für das Leben, für das
Überleben seiner Mitmenschen» (S. 425).

e) Brückenschläge müssen gewagt werden zwischen christlichem und
jüdischem Bibelverständnis, Gotteserfahrung, Welterfahrung,
Leidenserfahrung, Liebeserfahrung, zwischen christlichem und
jüdischem Messianismus.

f) Die Frage nach Gott stellt sich heute für Juden und Christen neu.
«Kann die Gottheit als ein Vater erscheinen, nach Auschwitz?»
(S. 478). Die Theologie muss so demütig werden, dass sie ihre
Unwissenheit über Gott eingesteht.

g) «Theologie ist ein Spiel mit dem Feuer: Theologen werden sich
aus den Banden ihrer tausendjährigen Arroganz, ihres tausendjährigen

Konkurrenzneides, ihrer Hassproduktion» nur befreien
können, wenn Feuer des Hasses in Feuer der Liebe verwandelt
werden. (S. 479f)

Diese Aufgabe versucht die Evangelische Synode des Rheinlandes
anzupacken. In diesem Geist gehen die rheinischen Christen an die
Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden.

8. Die Auseinandersetzung zwischen Rheinischen Synodalen und
Bonner Theologen ist typisch für die theologische Situation in Deutschland.

Werden Christen in den Gemeinden dem Beschlüss der Synode
folgen und diese Erkenntnisse als Salz in die Bevölkerung hereintragen?
Das Echo unter den Besuchern der Kirchentage auf die christlich-jüdische
Zusammenarbeit dort macht uns Hoffnung.

Es wird nun weiterhin die Frage sein, ob sich andere Landeskirchen in
der Bundesrepublik oder auch in der DDR zu ähnlichen Schritten der
Umkehr entschliessen und ob die Umkehr in den Gemeinden Wurzeln
fasst.

Natürlich muss auch gefragt werden, welche Konsequenzen diese
«Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden» für die
Beziehungen der Menschen verschiedener Religionen und Ideologien
zueinander haben. Die Erneuerung darf sicherlich beim Verhältnis von
Christen und Juden nicht stehen bleiben. Aber sie muss dort beginnen,
damit «das Zeugnis von Christen und Juden für Gerechtigkeit und Frieden
in der Welt» kräftig werden kann (Synodalbeschluss, Handreichung, S.
U).

11


	Neue Tendenzen in der christlich-jüdischen Begegnung : die Rheinische Kirche wagt einen Durchbruch ...

