Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 36 (1980)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Simon Szyszman, LE KARAISME. Lausanne, Editions 'Age d’Homme, 1980.

Voici enfin 'ouvrage que nous attendions sur le karaisme. Il est écrit — et fort bien écrit
— par M. Simon Szyszman qui a consacré la majeure partie de sa vie a I'’étude du Karaisme et
a I'histoire de ses fidéles. Karaite lui-méme, Simon Szyszman est un homme d’une trés grande
érudition, un orientaliste distingué, ce qui lui a permis d’avoir accés a toutes les sources
existantes. Des contacts personnels avec les rares communautés karaites survivant encore lui
permettent d’avoir, pour le monde contemporain aussi, une information de premiére main.

Trés riche et trés dense, I'exposé est cependant trés clair et accessible a tout esprit
cultivé. L’A., dans une premiére partie, expose la formation et le développement de la
doctrine karaite, ses rapports avec les Sadocites et les Esséniens. S. s’attache a 'analyse des
principaux points de rencontre entre Karaisme et Essénisme (a partir des documents de
Qoumrin et de I'Ecrit de Damas): vocabulaire, méthode d’exégése, attitude envers le
Temple, perfection de la Loi écrite, symbolismes divers, messianisme (messie-roi et messie-
prétre) et attente eschatologique, pratiques religieuses, régles juridiques, ensevelissement,
nourriture et ascése. Il voit dans les ressemblances entre certaines idées philoniennes et
celles du Karaisme une source commune sadocite. L’A. fait apprécier la sancta simplicitas du
Karaisme : «Seule la foi détermine 'appartenance d’un individu au Karaisme» (p. 26). Les
Karaites n’ont qu'un seul guide, les Ecritures Saintes, et I'interprétation personnelle est
souveraine chez eux car ils forment un «royaume de prétres». Dans le cours des temps de
grands savants karaites firent autorité, ainsi, parmi les massorétes les plus importants, la
famille des Ben Asher *.

On ne peut résumer la deuxiéme et la troisi¢éme partie du livre de S., tant elles sont riches
et denses. L'A., pays par pays, époque par époque, suit I'histoire depuis leur implantation
jusqu'a leur disparition, de toutes les communautés karaites ayant existé dans le monde, leur
importance sociale dans certains pays et les vagues de conversion qu'elles provoquerent. Et
puis peu i peu, & partir du XllIe siécle, c’est la décadence et I'agonie de ces communautés,
dues, selon I'auteur, au désintérét de leurs propres valeurs et a I'ignorance de leurs doctrines.
Il semble aussi que I'hostilité permanente du judaisme envers le Karaisme ait constitué une
part importante dans le démantélement des communautés karaites.

L’A., dans le cours de son ouvrage comme dans la bibliographie, signale avec
d’abondantes références, les controverses soulevées a travers les siécles et jusqu’a nos jours
par les matiéres dont il traite. Dans la quatrieme partie, «Etudes et documentations», il
donne toutes les clés permettant d’accéder a une connaissance plus approfondie du Karaisme
a partir des documents conservés. Signalons aussi un excellent «index documentaire»,
indispensable a toute personne non familiarisée avec le monde karaite.

Cet ouvrage est une fresque historique, sociale et religieuse tracée par I'auteur avec une
maitrise parfaite de son sujet. Il constitue le premier volume d’une Bibliotheca karaitica sur la
doctrine, la langue et I'ethnographie karaites, dirigée par Simon Szyszman : nous attendons
avec beaucoup d’intérét les volumes suivants qui ne pouvaient avoir de meilleur introduction
que celui-la.

* Voir particuliérement les controverses au sujet de cette famille et la liste, siécle par
siécle, des grands savants karaites (p. 51-54).

Madeleine Petit, C.N.R.S.

175



Eckart Otto, JAKOB IN SICHEM. BWANT 110. Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart, 1979.
319S., DM 69.—. :

Der Untertiel « Uberlieferungsgeschichtliche, archéiologische und territorialgeschicht-
liche Studien zur Entstehungsgeschichte Israels» ldsst erkennen, was dieses Buch besonders
auszeichnet: die Verbindung verschiedener Methoden, um zu einem moglichst gesicherten
Bild der Friithgeschichte Israels zu kommen. Wenn der Rezensent nicht mit allen Ergebnissen
{ibereinstimmt, so héngt dies damit zusammen, dass trotz aller Umsicht auf dem Gebiet der
Frithgeschichte Israels nur Wahrscheinlichkeiten zu erreichen sind, bei denen es sich fragt,
ob ihre Summe als Ganzes wahrscheinlich ist. Doch sollen zunichst die Hauptergebnisse des
Vi.s referiert und dann einige Fragezeichen gesetzt und andere «Ergebnisse» angedeutet
werden. O. gliedert seine Untersuchungen in 1. Einleitung S: 91ff.); I11. Uberlieferungsge-
schichtliche Analyse der Jakobiiberlieferung (Gen 27-33 ; 25 statt 35 im Inhaltsverzeichnis; S.
171f.) ; I11. Historische Analyse zur Geschichte der Jakobsippe (S. 89ff.) ; IV. Die Geschichte
der mittelpaldstinischen Leastimme (S. 182ff.); V. Das Heiligtum von Sichem, in der vor-
staatlichen Zeit Israels nach Einwanderung der Auszugsgruppe (S. 2271f.). Darauf folgt ein
Anhang mit verschiedenen Registern und archédologischen Skizzen, besonders von Sichem
(S. 261ff.). O. ist der Ansicht, dass der Jakobzyklus seine vorliterarische Endgestalt gegen
Ende der vorstaatlichen Zeit am Heiligtum von Bethel erhalten habe (S. 11). Die
Sesshaftwerdung der Jakobsippe stehe im Zusammenhang mit der Landnahmebewegung
mittelpaldstinischer Leastimme gegen Ende der Bronzezeit (S. 15). Zur Kerniiberlieferung
des Jakobzyklus rechnet der Vf. die Erzihlung vom Verkauf der Erstgeburt (Gen 25,29-34),
vom Erwerb der Herde (Gen 30,32-39,40b.41-43a) den Gileadvertrages (Gen 31,46.48.51-53),
die Pnueliiberlieferung (Gen 32,25b-33), die Bethelitiologien (Gen 28,11-19a und 45,1-7.14)
und die Sichemiiberlieferung (Gen 33,18-20; S. 88). Die Jakob-Esauerzidhlung Gen 25,29-34
sei am ehesten der ostjordanischen Jakobiiberlieferung zuzuordnen (S. 89). Kern der west-
jordanischen Jakobiiberlieferung sei Gen 33,18-20; die Sesshaftwerdung der Jakobsippe im
Raum von Sichem falle in das 13. und 12. Jh.; ihr Heiligtum (33,18ff.) lag ausserhalb der
Stadtanlage Sichems (S. 149f.). Im I'V. Hauptabschnitt ist die Auswertung der «Israel-Stele»
des Pharao Merenpta (Zeile 26-28) besonders zu beachten: O. lokalisiert die ethnische
Grosse «Israel» im Raum von Sichem und setzt «Januammu» mit Janoach (Jos 16,6ff.) =
Hirbet Janun gleich; er vermutet: « Wenn nun die mittelpalédstinischen Leastimme Ruben
und Simeon, die von Merenpta geschlagen und nach der Uberlieferung... an die siidlichen
Rénder des Kulturlandes zerstreut wurden, in der Merenpta-Stele (Z. 27) als «Israel»
bezeichnet wurden, so ist dies ein Hinweis darauf, dass der Israelname, der zunédchst am
Altar des «El Elohe Israel, des von der Jakobsippe vor Sichem gegriindeten Heiligtums
haftete, nunmehr auf die mittelpalédstinischen Leastimme {ibertragen wurde» (S. 223). Das
Heiligtum von Sichem lag urspriinglich in manassitischem Gebiet (Jos 16f.), sei aber dann von
dem zur Exodusgruppe gehdrenden Stamm Ephraim iibernommen worden, der Bethel
erstmalig in den «israelitischen Kontext» einfithrte (S. 258). Dieses etwas einseitige
Kurzreferat lisst viele Einzeldiskussionen und Einzelergebnisse ausser acht. Ein allgemeines
Desiderat ist m.E. die Kldrung des Verhiltnisses von Vitersippen — die als solche in Gen
25ff. nicht vorgestellt werden — zu Stimmen, wie auch das Verhiltnis der Exodusgruppe zu
solchen. Eine entscheidende Weichenstellung vollzieht O. mit der Ablehung der Seebass’
schen These vom «Erzvater Israel» (S. 21f.). Infolgedessen hingt m.E. der Name «Israel», in
den Jakob umbenannt wird, in der Luft. Vermutlich wiren die Ergebnisse bei der Annahme
O.s eines Vaters «Israel» noch differenzierter und wahrscheinlicher ausgefallen. Etwa:
«Israel» als Ahnherr der Leastimme, die von Merenpta wenn auch nicht vernichtet, so doch
schwer in Mitleidenschaft gezogen wurden (Dtn 26,5ff.?); «Jakob» als Ahnherr der Rahel-
stimme, der Israeltraditionen wie die von Pnuel, Sukkot und besonders Sichem absorbiert
hat. Der (ostjordanische) Jakob wurde den « S6hnen Israels» (Gen 32,33; 34,7) zum «Israel »

176



(Gen 32,29; 35,10). Wenn O. Beziehungen zur Exodusgruppe, auch zur Kultpolitik
Jerobeams I. (vgl. 1 Kon 12,28; Aarontradition?) sehen will, so verdient dies trotz aller
Unsicherheit Anerkennung. Sicherlich miisste die Religionspolitik des Nordreiches (mit einer
Totalitit von 10 Stammen; Ri 5; 1 Kon 11,31), die von Jerusalem rezipiert und ausgebaut
wurde (Totalitit von 12 Stimmen), genauer erforscht werden. Jedenfalls diirften die Viter
des Nordreiches (Israel, Jakob ; auch Isaak ?) der Hintergrund der Ausgestaltung der spédteren
Abrahamiberlieferung gewesen sein. Dabei war Juda — unter der Voraussetzung, dass
«Israel» der Stammvater der Leastimme ist — selbst ein «Sohn Israels». Im Siiden trat
Abraham an die Stelle Israels, im norden Joseph (cf. Jos 24,32), der Ahnherr des Hauses
Joseph. -
Herbert Schmid.

Sigurdur Orn Steingrimsson, VOM ZEICHEN ZUR GESCHICHTE. Eine literar- und form-
kritische Untersuchung von Ex 6,28-11,10. Coniectanea Biblica, Old Testament Series
14, CWK Gleerup, Lund 1979.

Die revidierte Ausgabe der Uppsalenser Dissertation (1978) bietet in der «Einleitung»
(S. 9ff) einen Uberblick iiber die Forschungsgeschichte in bezug auf die Zeichen- und Plagen-
geschichte und formuliert als eigenes Ziel «des Wachstumsprozess, der sich hinter der
jetzigen Gestalt des Textes verbirgt, zu erkldren» (S. 24). Dabei werden die «Pentateuch-
quellen... nicht als selbstverstidndlich vorausgesetzt. Jede Einheit muss durch ihre Darstel-
lungsweise ihr Verhiltnis zu den Pentateuchquellen zeigen» — damit werden diese
«Quellen» also doch vorausgesetzt, denn Rendtortf, auf den verwiesen wird (Fussnote 138, S.
25) bestreitet ja derer Existenz. In dem Abschnitt «Abgrenzung und Gliederung des Textes»
(S. 27ff.) unterscheidet der Vf. zwischen dem Rahmen (Ex 6,28-7,7; 11,9-10) und dem
gerahmten Material, deren Einheiten er dann minutios literar- und formkritisch, auch
gattungskritisch untersucht. Fiir die Ergebnisse muss hier auf die Untersuchung S. 30-210
verwiesen werden. Daran schliessen sich uiberlieferungsgeschichtliche, literaturgeschicht-
liche und zeitgeschichtliche Betrachtungen an (S. 211-221). Vor dem Anhang mit zwei
Exkursen iiber die Ausfuhrungsformel und Redeersffnungsformeln nebst Literaturverzeich-
nis werden die Hauptergebnisse, die in einer Tabelle iibersichtlich hitten dargestellt werden
konnen, in dem Kapitel «Die Komposition von Ex 6,28-11,10» (S. 222-224) zusammenge-
fasst: « Das Material, das der Redaktor... vorgelegt hat, bestand aus zwei Sammlungen von
priesterlichen Gesetzen... Ferner stand eine Sammlung von Homilien zur Verfiigung. Dazu
muss angenommen werden, dass eine Geschichte des israelitischen Volkes vorhanden
gewesen ist, denn es ist deutlich, dass die Zusammenfiigung der Zeichen- und Plagenberichte
eine geschichtliche Darstellung schaffen wollte... Es ist... anzunehmen, dass die Geschichte,
in welche der Komplex hineingebaut worden ist, das JE-Geschichtswerk ist.» Es ist zu fragen,
ob der V1. zu anderen Folgerungen gekommen wire, wenn er die Urkundenhypothese nicht
vorausgesetzt hitte. «Die Jahwe-Reden der Schicht B haben urspriinglich Handlungen
hervorgerufen. Spiter sind sie der Ansatzpunkt homiletischer Uberlegungen geworden... Die
Schicht A enthilt in sich geschlossene Kurzberichte iiber Zeichenhandlungen, die in vielen
Fillen dem Inhalt der Jahwe-Reden der B-Schicht entsprechen. Durch den Einbau der A-
Einheiten in die entsprechenden B-C Homilien hat man diesen zwar eine neue Jahwe-Rede
hinzugefiigt, aber gefolgt von einem Ausfithrungsbericht... Bei der Zusammenfiigung der
Schichten A und B-C hat man nichts vorgenommen, um Unebenheiten und Besonderheiten
der einzelnen Berichte auszuglitten... Die Einschaltung des Komplexes in einen geschicht-
lichen Zusammenhang hat ihm eine vollig neue Funktion verlichen. Der Einbau der
Nachtrige Ex 7,3b.4alb und Ex 7,5 ... zeigt, dass man die Zeichen- und Wunderberichte nur
als ein retardierendes Element vor der alles andere iiberschattenden Begebenheit, dem

177



Auszug aus fremden Dienst, behandelt hat...». Stehen die Plagengeschichten mit der
«Entlassgruppe» in Zusammenhang? Die Arbeit St.s ist bei Untersuchungen iiber den
«Exodus» kritisch zu beriicksichtigen.

Herbert Schmid.

Leonidas Kalugila, THE WISE KING. Studies in Royal Wisdom as Divine Revelation in the
Old Testament and Its Environment. Coniectanea Biblica — Old Testament Series 15,
CWK Gleerup, Lund 1980. 160 S.

Die Uberschrift « The Wise King... Royal Wisdom as Divine Revelation» passt m.E.
besser zu den ersten drei Kapiteln, die Agypten, Mesopotamien und vor allem Ugarit
betreffen (S. 12ff.) als zu Kapitel 4: Royal Wisdom as Divine Revelation in the Old
Testarnent (S. 691f.: Terminology ; Yahwe's Wisdom ; Angel’s Wisdom ; The King's Wisdom
(David, Salomo, Moses, Josua, Messias), denn das Material, das der Verf. auswertet, hat
vielfach weder etwas mit dem himmlischen noch mit dem irdischen Konig direkt zu tun.
« The King'’s Wisdom » umfasst die Seiten 102-122 und handelt besonders 2Sam 12 ; 1 Kon 3;
5 und 10f. ab. In den « Concluding Remarks» (S. 143-134) stellt der V{. selbst Unterschiede im
Hinblick auf die « Royal Wisdom » in der dgyptischen, mesopotamischen und westsemitischen
Umwelt und im Alten Testament fest. Warum wird nur die Weisheit Davids und Salomos, des
Messias und der im Rahmen der «Kingship Ideology » gesehene Mose und Josua hervorge-
hoben ? Die Betonung des Monotheismus und der Thora werden als Griinde fiir diesen Tat-
bestand genannt. Es wire interessant gewesen, wenn der V{. dem Problem von Weisheit und
Thora bei Gott und Kdnigen weiter nachgegangen wire. Meine Kritik hat ihren Grund in der
Inkongruenz von Titel und Inhalt. Als «Studies in Wisdom as Divine Revelation in the Old
Testament and Its Environment» — also in einem umfassenderen Sinn — ist das Buch mit
Gewinn zu lesen.

Herbert Schmid.

Max Kiichler, FRUHJUDISCHE WEISHEITSTRADITIONEN. Zum Fortgang weisheit-
lichen Denkens im Bereich des frithjiidischen Jahweglaubens. Orbis Biblicus et Orien-
talis 26. Universititsverlag Freiburg Schweiz - Vandenhoeck und Ruprecht, Gottingen
1979, 703 S.

Das umfangreiche Werk geht auf eine Dissertation zuriick. Es gliedert sich nach
Vorwort und Einleitung mit Problem- und Aufgabenstellung in folgende sechs Hauptteile : 1.
Weisheitsreflexion und Weisheitsmaterialien in den friihjiidischen Bekenntnisgruppen S.
31ff.); II. Die grossen Weisen Israels nach den friihjiidischen Exegeten, Historikern, Roman-
ciers und Poeten (S. 115ff.); I11. Logoi Sophon in friihjiidischer Zeit (S. 157ff.) ; IV. Friihjii-
dische Weisheit in den Achikar-Traditionen? (S. 319ff.); V. Weisheitliche Paraenesen und
Lehren in den Testamenten der zwélf Patriarchen (S. 415ff.) ; V1. Riickblick und Ausblick.
Daran schliessen sich zahlreiche Verzeichnisse und Register an (S. 593-703!), die das
Arbeiten mit dem Buch erleichtern. Die Teile I, II, IV werden durch Uberblicke oder
Zusammenfassungen abgeschlossen.

Das Hauptverdienst K.s sehe ich darin, dass er umfassend und doch differenziert (z.B.
Tora-Weisheit, Weisheit der Apokalyptiker usw.) das Phinomen der Weisheit in frithjii-
discher Zeit, die er von ca. 200 v. bis 135 n. Chr. ansetzt, im komplexen jiidischen und auch
christlichen Bereich verfolgt und darstellt; in den «Bereich des Jahweglaubens»- bezieht er
die jesuanische und urchristliche Bewegung ein. Da es aus Raumgriinden nicht méglich ist,

178



eingehend K.s Werk kritisch zu wiirdigen, seien hier lediglich einige Aussagen aus dem
«Riickblick und Ausblick» hervorgehoben: «Grundlegende Errungenschaft... war die
Identifikation der schillernden Gestalt der «Weisheit> ... mit dem klar abgrenzbaren
schriftlichen Korpus des mosaischen Gesetzes, welche eine gegenseitige Durchdringung der
urspriinglich getrennten Eigenschaften der «Weisheit, einerseits und der Tora andererseits
zur Folge hatten» (S. 547f.). Gibt es nicht « Weisheitliches» in der Tora (Josephsgeschichte,
Dtn 4; vielleicht auch Gen 1 u.a.m.)? Wenn Tora und Weisheit Ordnung voraussetzen und
auf Ordnung zielen, ist ihre Synthese und schliessliche Identifikation von vorneherein
nahelegt, wenn dieser Prozess im Laufe der Geschichte auch schwer zu erhellen ist. Die
apokalyptische Weisheit besteht in Einsicht in die obere Welt (cf. Ex 25,40), die entspre-
chend spétprophetischer Verkiindigung in die Geschichte hereinbricht und diese aufhebt.
Kiichler sagt mit Recht: «Diese beiden Typen stellen die vitalsten Formen frithjiidischer
Weisheitsreflexion dar und konnen als Neubelebung des altorientalischen Schopfungsord-
nungs-Denkens angesehen werden» (S. 548). Die friihjiidische Weisheit, die in der Auseinan-
dersetzung mit dem Griechentum aufkam (sophia, pneuma, logos) fand eine Fortsetzung in
der christologischen Reflexion der Alexandriner (S. 548f.); warum weniger im Judentum ?
Mit «salomonischer Traditionslinie» (S. 549) meint K. den Versuch, griechische Weisheit auf
die biblische Zuriickzufiihren. Friihjiidische Weisheitstraditionen wirkten auf die christlolo-
gische Reflexion, auf christliche Logoi Sophon und auf parianetisch-lehrhafte Kompositionen
ein (S. 556). Die Weisheitslehre des Jakobusbriefes steht in der Nihe zur Ethik Jesu (S. 569).
«Jesus als Weisheitslehrer zu sehen, entspricht gewissen sachverhalten der Tradition iiber
Jesus, die nicht vernachlissigt werden diirfen, jedoch auch keine Verdringung des propheti-
schen, eschatologisch-apokalyptischen Elementes anvisieren sollen» (S. 574). «Die Lebens-
weise Jesu als Wanderprediger erinnert mehr an die kynisch-stoischen Weisen als an die aus
frithjidischer Zeit bekannten Propheten und Messiasse» (575). Allerdings wird man
hinzufiigen miissen, dass die Zwolfzahl der Jiinger eschatologisch auf Israel bezogen ist.

Diese Andeutungen mégen geniigen, um zu zeigen, dass K.s Untersuchungen ein
umfassendes Werk darstellen, das die oft kiinstlichen Abgrenzungen zwischen Altem Testa-
ment, Neuem Testament, paldstinensichem und hellenistischem Judentum usw. {ibersteigt
und insofern fiir Alttestamentler, Neutestamentler, Judaisten und fiir Theologen iiberhaupt
von grosser Bedeutung ist.

Herbert Schmid.

Othmar Keel (Hrsg.) MONOTHEISMUS IM ALTEN ISRAEL UND IN SEINER
UMWELT. Biblische Beitrige 14. Verlag Schweizerisches Katholisches Bibelwerk,
Fribourg 1980, 193 S.

Der Sammelband, eingeleitet vom Hrsg. mit die geistes-, religions- und theologieschicht-
liche Situation betreffenden « Gedanken zur Beschdftigung mit dem Monotheismus» (S. 11-
30), enthilt folgende Beitriige : G. Pettinato, Polytheismus und Henotheismus in der Religion
von Ebla (S. 31ff.) ; B. Hartmann, Monotheismus in Mesopotamien ? (S. 49ff.) ; E. Hornung,
Monotheismus im pharaonischen Agypten (S. 83ff.); H.-P. Miiller, Gott und die Gétter in
den Anfingen der biblischen Religion. Zur Vorgeschichte des Monotheismus (S. 991f.) ; F.
Stolz, Monotheismus in Israel (S. 143ff.). Zu beachten ist iiber ein Dutzend Abbildungen,
vom Hrsg. ausgewihlt und kommentiert. Literaturverzeichnis und Autorenregister schliessen
den Sammelband ab. Im Anschluss an den Aufsatz von Pettinato verweist O. K. selbst auf
Einwinde A. Archi’s im Hinblick auf die Ersetzung von Il durch Ya und dessen
Gleichsetzung mit Yaw (S. 48). B. Hartmann versieht seine Uberschrift mit Recht mit einem
Fragezeichen. Nicht nur mit Worten, sondern auch mit Wortern kann man streiten ; dennoch

179



finde ich den von ihm gepriigten Begriff der «Henolatrie» (= «unbeschrinkte Verehrung
eines bestimmten Gottes» im Gegensatz zum Henotheismus als der zeitlich gebundenen
Verehrung eines bestimmten Gottes, S. 79) recht brauchbar, worauf gleich zuriickzukommen
ist. Die Meinung, Mose sei von Echnaton abhingig, ist unter «Gebildeten» ziemlich
verbreitet, wird aber von Fachleuten in der Regel abgelehnt. E. Hornung schreibt jedoch in
bezug auf den Monotheismus des Echnaton: «So kann man mit weitereichenden Méglich-
keiten der Einflussnahme rechnen... Fiir die Agyptologie enden hier die Moglichkeiten der
Aussage, und iiber die Frage, wie die Urspriinge des jiidischen Monotheismus heute gesehen
werden, kann nur die alttestamentliche Wissenschaft Auskunft geben» (S. 96). Bei aller
Unsicherheit wegen der Quellenlage wird man sagen miissen, dass Mose eher eine Henolatrie
bzw. Monolatrie vertrat als einen Monotheismus. Wichtig erscheint mir, dass — ob mosaisch
oder nicht — das Verbot des Fremdkultes und des Jahwe-Kultbildes funktional zusammen-
gesehen werden. Ob man die «jahwistische Urgeschichte» (S. 101ff.) zu den « Anfingen der
biblischen Religion» zidhlen darf? M. E. nicht. Stolz versucht die Entstehung des Mono-
theismus in Israel unter verschiedenen Gesichtspunkten zu beleuchten. Bei dem sogenannten
Gott der Viter («dem Gott Abrahams», verbunden mit dem «Gott Isaaks» und schliesslich
auch mit dem wohl idlteren « Gott Israels» bzw. «Jakobs») hat m.E. die schliessliche Gleich-
setzung mit Jahwe vereinheitlichend gewirkt. Die Vitergotter diirften aber auch schon
vorher henolatrische Gottheiten im Rahmen der «personlichen» und der « Familien-» und
«Sippenfrommigkeit» gewesen und im « Volk Jahwes» geblieben sein. Da der Monotheismus,
dem christliche Theologen (wegen Christologie und Trinitétslehre ?) oft wenig Aufmerksam-
keit schenken, in der Begegnung mit Judentum und Islam, aber auch mit der Philosophie,
eine Herausforderung darstellt, ist dieser Sammelband sehr zu empfehlen. Erginzend sei auf
den erwigenswerten Artikel von E. Otto «El und JHWH in Jerusalem» (VT 30, 1980, S.
316ff.) hingewiesen.

Herbert Schmid.

Hans Walter Wolff, DIE HOCHZEIT DER HURE. Hosea heute, Chr. Kaiser Verlag,
Miinchen 1979, 246 S., DM 24.—.

Der Band enthilt ausser dem Vorwort, der « Ubersetzung und Schichtung des Buches
Hosea» (S. 209-235) und Registern iiberarbeitete Predigten und Andachten des Verfassers
aus den Jahren 1954, 1956/57 und 1960/61 (S. 11-207). Bei dieser Besprechung interessiert vor
allem die Frage, welche Rolle Israel und Judenheit in christlicher Verkiindigung auf Grund
alttestamentlicher Texte spielen. W. schreibt im Vorwort u.a.: «Die wiederholt an mich
herangetragene Anregung, diese Sammlung vorzulegen, wurde mit dem Wunsch begriindet,
nicht nur das eigene Verstehen, sondern auch Gespriche in Hauskreisen, Jugend- und Stu-
dentengruppen fordern zu kénnen» (S. 9). Dass das «eigene Verstehen» gerade im Hinblick
auf Judentum und Juden fortgeschritten ist, geht vergleichsweise aus der m.E. bedeutsamen
«Bibelarbeit iiber Jeremia 31,31-34» hervor, die Wolff am 8. Januar 1980 vor der Synode der
Evangelischen Kirche im Rheinland (mit jiidischen Gésten und Mitarbeitern) gehalten hat. In
ihr sagt er u.a.: « Wenn wir Christen uns als «Volk des neuen Bundes> mit Arroganz iiber das
Volk des alten Bundes erhoben haben, dann haben wir etwas zutiefst Frivoles getan. Unser
entsetzlich folgenreicher Stolz muss zur Kenntnis nehmen, dass Israel nicht nur das Volk des
alten Bundes ist, sondern dass auch der neue Bund zunéchst nur ihm zugesprochen wurde»
(Handreichung Nr. 39der Ev. Kirche im Rheinland, Miillheim 1980, S. 46). Die Qualitat — sit
venia verbo — christlicher Verkiindigung wichst, wenn Israel und Judenheit nicht als
negativer oder zweitrangiger Hintergrund missbraucht werden. In den neu veroffentlichten
Predigten befand sich W. noch auf dem Weg, der sicherlich weitergehen wird. Negativ sind

180



die Juden in der Predigt iiber Hos 9,10-17 gesehen, wenn es am Anfang und am Schluss
heisst : « Wir sehen Ahasver, den ewigen Juden, in der Stunde dieses Wortes aufbrechen und
ruhelos wandern; er kann den Tod nicht schmecken, bis er die Konigsherrschaft des
Menschensohnes sieht...» ... «Lasst uns das finstere Wort unseres Propheten als Frage an uns
bedenken..., ob wir wirklich horen wollen auf den Gott, der seine Menschen bis in den Tod
liebt, und wie wir's gemeinsam verwirklichen kdonnen, damit Ahasver und alle Welt zum
Frieden kommen» (S. 153; 160). Sehr missverstindlich ist das Wort iiber Auschwitz, um
dessen Grauen W. weiss (S. 154). Zweitrangigkeit Israels kommt mehrfach zum Ausdruck:
«Das alte Gottesvolk Israel steht zum grossen Teil noch draussen... Noch liegt die grosse
Stunde vor uns, in der Israel die Augen dafiir aufgehen, dass das Wort der alten Propheten
von Gott in Jesus Christus erfiillt ist» (S. 24f.). Allegorese kann die Aufhebung Israels zur
Folge haben: «Diese Frau ist die Kirche, um deren Erneuerung es geht» (Hos 3; S. 68).
«Laufen wir nicht wie Israel in Hoseas Tagen, wie die Judenschaft in Jesu Tagen, wie die
Christenheit in Luthers Tagen anderen Gottern nach 7» (S. 70). Vom 3. Vergleich abgesehen
wire zu fragen, ob Jesus den Juden insgesamt Gotzendienst vorgeworfen hat. Anzuerkennen
ist freilich, dass W. Israel und Kirche nicht schwarz und weiss malt, sondern «uns» in die
prophetische «Kritik» gegeniiber dem Israel seiner Zeit einbezieht. Fiur W. ist Hosea
«unverkennbar ein Vorliufer Jesu, der den Huren das Himmelreich &ffnet und der ihr
Gesellschafter heisst» (S. 7). Kann man aber (zeitlich) sagen: «Das Kreuz Christi wirft in
unserem Hoseawort deutlich seine Schatten ins Alte Testament hinein» (zu Hos 11 S. 180)?
Richtig ist, dass das alttestamentliche Israel in kollektiver und individueller Sicht «Modell»
der christlichen Gemeinde ist (S. 181 u.0.). Es darf allerdings nicht iibersehen werden, dass
dieses «Modell» unsere Wurzel ist, und dessen Nachkommen unser lebendiges Gegeniiber
sind. In dieser Hinsicht tibertrifft die o.g. Bibelarbeit iiber Jer 31,31-34 die lesenswerten
Predigten W.s iiber das Buch Hosea.
Herbert Schmid.

Jean Perrot, SYRIEN-PALASTINA I. Die grossen Kulturen der Welt. Archaeologia Mundi.
Wilhelm Heyne Verlag, Miinchen 1979. 45 farbige, 73 einfarbige Illustrationen. Heyne-
Buch 21. 191 S. DM 10.80.

Michael Avi-Yonah, Aharon Kempinski, SYRIEN-PALASTINA II. Von der Mittleren
Bronzezeit bis zum Ende der Klassik (2200 v. Chr. — 324 n. Chr.). Die grossen Kulturen
der Welt. Archaeologia Mundi. Wilhelm Heyne Verlag, Miinchen 1979. 21 farbige,
64 einfarbige Illustrationen. Heyne-Buch 24. 205 S. DM 10.80.

Es ist begriissenswsert, dass der Heyne-Verlag die Initiative ergriffen hat, diese beiden
im Nagel-Verlag in Miinchen in deutscher Ubersetzung erschienenen archiologischen
Fachbiicher nun auch im Taschenbuchformat herauszugeben und damit einem breiteren
Leserkreis zugédnglich zu machen.

Der kiirzlich verstorbene franzosische Prihistoriker Jean Perrot war wohl einer der
besten Kenner der Vorgeschichte des syrisch-paldstinensischen Raums, wo er zahlreiche
Ausgrabungen vorgenommen hat. Obwohl Syrien und Paldstina zu Beginn des 3. vorchrist-
lichen Jahrhunderts ausserhalb der grossen Kulturzentren am Nil und am Euphrat lagen,
nahmen sie dennoch am Leben dieser Zentren Anteil. Das Buch gliedert sich in drei Teile : I.
Die Probleme ; I1. Die Methoden; I11. Die Ergebnisse.

Der 2. Band umfasst zwei Teile : I. Von der Mittleren Bronzezeit bis zur Klassik (2200 v.
Chr. — 322 v. Chr.), aus der Feder des israelischen Archédologen Aharon Kempinski, und II.
Von Alexander dem Grossen bis zum Ende der romischen Zeit (322 v. Chr. — 324 n. Chr.),

181



verfasst von dem leider zu friih verstorbenen israelischen Archédologen Prof. Michael Avi-
Yonah.

Mit diesem Band treten wir in die eigentlich geschichtliche Zeit ein, mit allen kulturellen
Einfliissen der verschiedenen Staaten und Kulturen, die im syrisch-paléstinensischen Raum
eine Rolle gespielt haben. Was die jiidische Kunst als solche anbetrifft, bemerkt Avi-Yonah
folgendes (S. 191):

In Palistina ergeben sich besondere Probleme wegen der jiidischen Kunst. Die Haupt-
schwierigkeiten sind zweierlei Art. Zunéchst bemerken wir zur Zeit des 2. Tempels eine
absolute Abneigung gegen jede Art figiirlicher Darstellung... Josephus hilt es fiir Siinde, dass
der Koénig Salomo Tiere in seinem Tempel dargestellt hatte, wiewohl dies die Bibel aus-
driicklich erlaubte. Die zoomorphen Ornamente im Palast des Herodes Antipas in Tiberias
werden als rundweg gegen das Gesetz gemacht beurteilt... Diese Haltung bestand bis zur
Revolte des Bar Kochba (132-135).

Zeittafeln, Literaturhinweise und Register ergiinzen diese gut ausgestatteten Binde.

K. H.

Georg Fohrer, GLAUBE UND LEBEN IM JUDENTUM. UTB 885. Quelle und Meyer,
Heidelberg 1979, 173 S. DM 18.80. ‘

Das Buch, das die « Geschichte Israels» (UTB 708) vom gleichen Verfasser voraussetzt,
ist aus Vorlesungen entstanden, die G. F. an der Universitit Erlangen-Niirnberg gehalten hat,
um «Informationen iiber das Judentum zu bieten, die den Leser aus der abgrundtiefen
Unkenntnis herausfithren kdnnen, die zumindest im deutschen Sprachraum vorherrschend
ist» (Zitat aus dem Vorwort). G. F. ist zum (orthodoxen — der Band enthilt allerdings
historisch-kritische Aussagen, die der iiblichen Orthodoxie nicht entsprechen!) Judentum
iibergetreten, was einige Reaktionen auf beiden Seiten hervorrief, die erkennen lassen, dass
die Beziehungen im sogenannten «gespaltenen Gottesvolk» nicht spannungslos sind.
Personliche Konversionen in die eine oder andere Richtung sollten respektiert werden. Die
vorliegende Schrift von Georg, jetzt Jeshajahu Fohrer (Jerusalem), darf wohl auch als
Begriindung des Ubertritts betrachtet werden und ist insofern besonders interessant.

Der Verfasser gliedert seine Darstellung in folgende 10 Kapitel: 1) Der eine Gott und
sein Gebot (S. 91f.); 2) Beten und Singen, Loben und Lernen (S. 52ff.); 3) Der Sabbat (S.
73ff.); 4) Die Haupt- oder Wallfahrtsfeste (S. 90ff.); 5) Die Hohen Feiertage (S. 114ff.); 6)
Weitere Feste und Fasttage (S. 141ff.) ; 7) Das Leben im Alltag (S. 149ff.) ; 8) Glaubenslehren
(S. 159ff.); 9) Ethik (S. 159ff.); und 10) Lobpreis, Heiligung, Freude (S. 172 {.). Jidischerseits
wird oft eingewandt, dass das Judentum keine «Glaubenslehren» (S. 159ff.) kenne. Doch
Jakob J. Petuchowski sagt mit Recht: «Es wird ab und zu — besonders von nicht zu gelehrten
Juden — behauptet, das Judentum kenne keine Dogmen, Dogmatik sei fiir das Christentum
da, im Judentum gibe es nur die Tat. Das ist eine Halbwahrheit. Jede Halbwahrheit ist eo
ipso eine Halbliige...». Dennoch bestehen nicht nur quantitative und funktionale Unter-
schiede im Hinblick auf die Dogmatik (siche dazu das Zitat bei F., S. 11). F. stellt mit Recht
den «einen Gott» an den Anfang seiner Darstellung. Miisste in der christlichen alttestament-
lichen Wissenschaft Dtn 6,44ff. nicht eine grissere Rolle spielen als die sogenannten «Be-
kenntnisse» in Dtn 6; 25 (Jos 24) ? Wiirde F. als Hebraist Dtn 26,5 iibersetzen und interpre-
tieren : «Der Aramier (Laban) wollte meinen Vater vernichten (Jakob)... (S. 99)? Von einer
«Synode von Jamnia» (S. 161) sollte man besser nicht sprechen.

182



Der Band ist Theologen und Religionslehrern zu empfehlen und sollte auch in der
christlich-jiidischen Begegnung gerade im Hinblick auf die jeweilige Identitit herangezogen

werden. Herbert Schmid.

Herbert Jochum/Heinz Kremers (Hrsg.), JUDEN, JUDENTUM UND STAAT ISRAEL IM
CHRISTLICHEN RELIGIONSUNTERRICHT IN DER BUNDESREPUBLIK
DEUTSCHLAND. Verlag F. Schéningh, Paderborn, Miinchen, Wien, Ziirich 1980,
191 S., kart. DM 17.80.

Der preislich giinstige Sammelband enthélt «Untersuchungen im Rahmen des For-
schungsprojekts «Geschichte und Religion des Judentums» an der Universitdt Duisburg —
Gesamthochschule —» von folgenden Autoren zu I. «Grundsatzfragen und Entwickiun-
gen»: H. Jochum. Jesusgestalt und Judentum in Lehrplinen, Rahmenrichtlinien und Biichern
fiir den Religionsunterricht (S. 7ff.); H. Kremers, Die historische Entwicklung der Dar-
stellung des Judentums im evangelischen Religionsunterricht in der BRD seit dem Holocaust
(S. 23ff.); ders., Die Juden in Schulbiichern und anderen Unterrichtsmedien fiir den evange-
lischen Religionsunterricht, (dargestellt an 6 Beispielen S. 37ff.) ; M. Brocke/H. Jochum, Das
Judentum in Schulbiichern fiir den kath. Religionsunterricht heute — eine Problemanzeige
(S. 55ff.); II. zu Einzelfragen: H. Kremers, Die Juden und der Tod Jesu als historisches,
theologisches und religionspddagogisches Problem (S. 75ff.); R. Kastning-Olmesdahl, Die
Juden und der Tod Jesu — antijiidische Motive in evangelischen Religionsbiichern (S. 91ff.);
H. Jochum, Der (richtig : das) Holocaust im kath. Religionsunterricht in der BRD (S. 107ff.) ;
zu III. Methodik und Schulbuchanalyse : P. Fiedler, Analyse der Darstellung des Judeniums
in kath. Religionsbiichern (S. 117ff.); H. Caspers, Analyse der Darstellung des Judentums in
evangelischen Religionsbiichern (S. 127ff.); zu IV. Biicher und audiovisuelle Medien zur
Darstellung des Judentums im christlichen Religionsunterricht: M. Brocke, Biicherkunde
Judentum (S. 155ff.); H. Jochum, Judentum — eine religionspddagogische Bibliographie (S.
169ff.); W. Wirth, Audiovisuelle Medien zur Darstellung des Judentims im christlichen
Religionsunterricht (S. 181ff.).

Es ist im gebotenen Rahmen unmdglich, alle Beitridge kritisch zu wiirdigen. Funda-
mental ist im christlichen Religionsunterricht der Zusammenhang von Altem Testament und
Judentum. Jochum stellt diesbeziiglich zwei Methoden heraus: die der Kontinuitit auf
Christus hin ; die Kirche sei bereits im AT préfiguriert, und die der Diskontinuitit, die in der
Geschichte Israels eine Geschichte des Abfalls bis zur Kreuzigung sieht (S. 9ff.). Streng
genommen sind beide Methoden im Hinblick auf das nachbiblische Judentum diskontinuier-
lich, weil die Heilsgeschichte nur in der Kirche ihre Fortsetzung findet. Es ist m.E. eine
dringendes Desiderat der christlichen Hermeneutik des Alten Testaments, sich dessen
bewusst zu sein, dass das AT eine theologische Wirkungsgeschichte im Judentum zuerst und
dann im Christentum (auch Islam) hat, wobei erstere nicht substitutions-theologisch und
unrealistisch iibersehen werden darf. Kremers erinnert in seinem historischen Uberblick
auch an die «Schwalbacher-Thesen» (1950), einer Uberarbeitung der Seelisberger Thesen,
wo u.a. gesagt wird, dass die Kirche aus «Juden und Heiden» bestehe. M. E. wird diese
wesentliche Aussage heute zu wenig beachtet. Gewiss iiberwiegen die Heidenchristen
quantitativ, was auch qualitative theologische Folgen hatte und hat. So ist Jesus — mit dem
Rheinischen Synodalbeschluss vom 11.1.80 gesprochen — «Messias Israels», dessen
Anhinger aus Israel und den Vélkern eine Einheit bilden (sollten), die mit der Judenheit in
engster Beziehung steht, aber nicht mit dieser ein Gottesvolk bildet, was auch von jiidischer
Seite «praktisch» nicht behauptet wird. Wiederholt wird in dem Sammelband auf die
gingigen Curriculumdeterminanten «Schiiler», «Gesellschaft», (zu der iibrigens auch die

183



Kirche gehort) und «Sache» bzw. « Fachwissenschaft» hingewiesen. Die Fachwissenschaft ist
die Theologie neben Religionswissenschaft. Von riihmlichen Ausnahmen abgesehen prak-
tiziert christliche Theologie explizit oder implizit die Substitutionstheorie. M.a.W.: Der
Religionspddagoge wird mit dem Problem des christlich-jiidischen Verhiltnisses konfron-
tiert, ohne von seiner «Fachwissenschaft» ausreichend Hilfe zu erfahren. Es ist wiinschens-
wert, dass die Theologie im weiteren Sinn die Aufgabe der Neubestimmung des christlich-
jiidischen Verhéltnisses erkennt. Dazu tragt dieser Sammelband bei.

Herbert Schmid.

Paul Gerhard Aring, CHRISTLICHE JUDENMISSION, Neukirchener Verlag, Neukirchen
— Vluyn, 1980, 284 S. DM 48.—.

Mit diesem Buch packt V{. ein heisses Eisen an. Um die Frage der richtigen Stellung zum
jiidischen Volk wird innerhalb der evangelischen Kirche heftig gestritten, vor allem bei
denen, denen eine Neuordnung des Verhiltnisses von Juden und Christen ein ernstes
Anliegen ist. Hier stehen sich die Vertreter der Judenmission und Verfechter eines
Gesprichs mit Israel gegeniiber.

Es ist darum gut, dass Vf. in einer gut dokumentierten, fleissigen Arbeit aufgrund der
Entwicklung und Geschichte der Judenmission im Rheinland auf die Breite und Tiefe dieser
Problematik eingeht.

Dass die Kirche und die Christenheit auf jiidischen Fundamenten gehen und stehen,
wird aus Ausserungen von in der Judenmission Engagierten — allerdings nur gelegentlich —
sichtbar. «Sie (die Kirche) griindet sich auf den, der nach dem Fleische Jude war» (S..189).
Daraus ergibt sich eine ungeheure Dankesschuld der Kirche gegeniiber dem judischen Volk.
« Wir diirfen hoffen, dass die Zeit gekommen ist, wo wir den Israeliten unsere alte Schuld der
Dankbarkeit entrichten diirfen» (S. 155; vgl. S. 73). Und es ist gut, dass diese Erkenntnis
sofort in das Eingestdndnis der eigenen Schuld miindet. «Strecken wir ihnen unsere Arme
entgegen und bitten zuerst um Vergebung wegen der grausamen Unduldsamkeit, die wir an
ihnen geiibt» (S. 155). Dieses Eingestidndnis der Schuld konnte zum Dreh- und Angelpunkt
fiir eine neue Begegnung werden (S. 74; 77). Es wird darum nicht nur gefordert, die Vor-
urteile gegen die Juden abzulegen (S. 149), sondern wir werden eingeladen, sie zu lieben und
nicht zu verachten. Lapidar heisst es: « Wer den Herrn liebt, wird Israel lieben. Wer den
Herrn nicht liebt, wird Israel nicht lieben» (S. 77).

Doch wird sofort die tiefe Gespaltenheit der Judenmission offenbar. Denn dieses
Zeugnis der Liebe zu und der Achtung vor den Juden, das Bekenntnis der furchtbaren Schuld
der Christenheit an den Juden kann offenbar eine unbekiimmerte und verhidngnisvolle
Koexistenz mit einem tiefsitzenden Antijudaismus eingehen. Wie soll die Zuwendung in
Liebe glaubwiirdig erscheinen, wenn zugleich die tiblichen iiblen Anschuldigungen gegen die
Juden laut werden ? Man fiihlt sich erinnert an jenes Wort aus dem Jakobusbrief (3,10) : «Aus
einem Mund geht Loben und Fluchen. Es soll nicht, liebe Briider, also sein.»

Und doch ist es so gewesen! Immer wieder wird, selbst in werbenden Worten, die
Verwerfung der Juden und damit ihr Ausschluss aus dem Bunde Gottes als selbstverstind-
liches Grunddatum vorausgesetzt. In einer Erkliarung iiber Pfarrer, die sich bedauerlicher-
weise den Juden gegeniiber distanziert verhalten, heisst es (1876): «Es widerstrebte ihrer
Wiirde, sich lange mit denen zu beschiftigen, die Jesum von Jahrhundert zu Jahrhundert
kreuzigen» (S. 189). Auch nach Auschwitz wird (1952) der gleiche Ton angeschlagen:
«Israel... verfolgt in glithendem Hass den Messias, der in Christus kam...» (S. 238). In einer

184



solchen Ausserung zeigt sich nicht nur ein erschiitternder theologische Lapsus, sondern auch
eine profunde Unkenntnis des Judentums. Die Verwerfung des jiidischen Volkes wird immer
wieder betont (S. 65), und auch nach 1945 wird die verderbliche Enterbungsirrlehre wieder
auf den Leuchter gestellt, als habe Gott sein Volk verstossen (vgl. Rom. 11,2). Die Kirche, so
heisst es da, «als das neue Israel oder das neue Gottesvolk... trat an die Stelle Israels... und
bezog die Verheissungen auch auf sich, ohne dass sie Israel davon ausschloss» (S. 237). Wo
steht eigentlich das jiidische Volk ? Es muss eine klare Antwort erfolgen: Ist Israel erwihlt
und steht es darum im Bundes Gottes — oder befindet es sich «unter Gottes Zorn und
Gericht wegen der Verwerfung Christi», wie es von einem fithrenden theologischen Befiir-
worter der Judenmission formuliert wurde (1923) (S. 12)?

Solange hier keine Klarheit herrscht, solange die Schatten der sogenannten Verwerfung
den Blick fiir das jiidische Volk verstellen, kann man sich iiber die Klagen der fiir Israel
engagierten Missionsfreunde nicht wundern, dass «selbst Wiedergeborene den Hass gegen
die Juden so oft und so gerne in sich herrschen lassen» (1826) (S. 70). Diese Abneigung gegen
die Juden zieht sich wie ein roter Faden durch viele Berichte, bis hin zu der Meinung, dass
der Antisemitismus deshalb gerechtfertigt sei, weil er ein Zeichen der Verwerfung des
jidischen Volkes darstelle (S. 40). Und noch 1963 wird «von der sehr starken und immer
noch sich vertiefenden Abneigung der christlichen Bevolkerung gegen das jiidische Volk » (S.
221) gesprochen.

Es nimmt nicht wunder, dass derartige theologische Voraussetzungen nicht dazu
angetan waren, einen entschiedenen Widerstand gegen den Ansturm des todlichen Antise-
mitismus Hitlers ins Leben zu rufen. Der heimliche, aber auch offene Antijudaismus in der
Christenheit und in diesen Kreisen der Mission hatte den Blick fiir diese Gefahr getriibt.

Auch noch von einer anderen Seite wird die Judenmission als Institution in Frage
gestellt. Sie wiire iiberhaupt nicht notig, wenn die Christen selbst als Christen lebten (S. 33),
«wenn die Christen offener, freundlicher und glaubwiirdiger mit den Juden umgehen
wiirden» (S. 74; vgl. S. 162). Diese Chance wurde verspielt — sicher ist der in der
Christenheit sitzende Antijudaismus ein Grund dafiir —, solange die Juden noch unter uns
wohnten und ein natiirlicher und ungezwungener Umgang mit ihnen méglich gewesen wire.

Mit dieser unter der christlichen Bevolkerung herrschenden Voreingenommenheit
gegen die Juden hédngt es auch sicher zusammen, dass die fiir das Evangelium gewonnenen
Juden keine Heimat unterihr finden konnten, und deshalb immer wieder Unterkiinfte fiir
Proselyten geschiffen worden (z.B. S. 55, 56, 69, 71). Immer wieder stellte sich das Problem
ihrer Zugehorigkeit — von den Juden verstossen, von den Christen nicht angenommen (S.
145). Diese entscheidende Frage hat deshalb nie eine befriedigende Antwort gefunden, weil
diese Abneigung gegen die Juden — auch nach ihrem Ubertritt zur Kirche! — einer tiefen
Unkenntnis des Judentums entsprang.

Hier hatte man eine theologisch zwar falsche, aber fiir die herrschenden Vorstellungen
einsichtige Trennung zwischen dem Israel der Bibel und den heute lebenden Juden
vorgenommen. «Die Juden sind nicht mehr das alte Israel» (1875) (S. 229). Es wurde unter-
schieden zwischen dem mosaischen Judentum, das auf Jesus warte, und dem talmudischen
Judentum, das eine Verleugnung des Messias sei (S. 104). Darum wird immer wieder das
zeitgenossische Judentum in den diistersten Farben geschildert. «In der Synagoge », so heisst
es, «herrsche ungeistliches und gottloses Wesen» (S. 78) und «die Juden schmachteten unter
der Knechtschaft des Gesetzes im Todesschatten» (S. 48). Eine wirkliche Kenntnis des
Judentums lag solchen Aussagen sicher nicht zugrunde.

Innerhalb der Kirche ist hier ein Umdenken iiberfillig. Dies bezieht sich auf alle
Bereiche — von der Auslegung der Bibel innerhalb des Judentums iiber die wirkliche

185



Bedeutung des Talmuds bis hin zu einer richtigen Information tiber die vielféltige Geschichte
des Judentums. «Es (das jiidische Volk) bleibt das Volk der Verheissung» (S. 256) — aus
dieser Erkenntnis miissen besonnen und liebevoll Konsequenzen fiir den tiglichen Umgang
mit den Juden und mit Israel gezogen werden. V{. tut dies in einer engagierten Weise, und es
ist gut, wenn die hier aufgeworfenen Fragen gehort werden. Sie bedeuten im Verhiltnis der
Kirche zum jiidischen Volk eine vollige Umkehr. Dabei ist allerdings zu fragen, ob die
Gleichsetzung von Dialog und Judenmission, wie Vf. meint (S. 2; 259), richtig ist. Geht es
beim Bekenntnis zu Jesus von Nazareth nur um «das Selbstwertgefithl der Christenheit» (S.
266) und nicht vielmehr um ihre Existenz? Bei einer Begegnung zwischen Juden und
Christen, die uns Christen trotz all der schauderhaften Ereignisse als eine unverdiente Gnade
zuteil wurde, kann es nicht darum gehen, den Glauben irgend eines Partners auszuklammern
oder zu diskriminieren ; gerade darunter wiirde auch die von Vf. zu Recht geforderte Glaub-
wiirdigkeit leiden. Es ist an uns — und dazu ladt das Buch mit grossem Ernst ein —, zu horen
und zuzuhoren. Zu einer griindlichen Lektiire dieses wertvollen Buches wird dringend
eingeladen. Dass Vf. die verhingnisvollen Weichenstellungen aufgezeigt hat, ist ihm auch
dadurch zu danken, dass wir das sachliche und engagierte Gesprich iiber diese Fragen nicht

abreissen lassen.
Rudolf Pfisterer.

Giinther Bernd Ginzel (Hrsg.), AUSCHWITZ ALS HERAUSFORDERUNG FUR JUDEN
UND CHRISTEN. Lambert Schneider Taschenbiicher, herausg. von Lothar Stiem.
Serie Tachless: Zur Sache, Bd. 1. Verlag Lambert Schneider, Heidelberg 1980, 671 S.

Auschwitz — als Synonym und Prototyp fiir die nationalsozialistische Vernichtungs-
praxis — ist ein Thema, das sich weder theologisch noch geschichtlich «bewiltigen » lisst. So
bleibt es in der Tat eine stindige Herausforderung. Wie differenziert die jiidische Auseinan-
dersetzung auf diesem Gebiet liegt, hat — neben Prof. Yehoshua Amir in diesem Band — Dr.
Stefan Schreiner aus Naumburg in seinem Beitrag Jiidisch-theologisches Denken nach
Auschwitz — FEin Versuch seiner Darstellung (Judaica 1980, Heft 1, S. 1-13; Heft 2, S. 49-56)
eingehend dargelegt. Doch ist Auschwitz auch fiir die christliche Welt eine Herausforderung,
weil ja damit die stete Frage nach der Verantwortlichkeit des christliche-theologischen
Antijudaismus an der psychologischen Vorbereitung der nationalsozialistischen Vernich-
tungspolitik verbunden ist. So ist das Geschehen in Auschwitz auch zum Ausgangspunkt der
christlichen Bemiihungen geworden, eine neue, positive Beziehung zum Judentum herzu-
stellen.

In einem einleitenden Beitrag umreisst G. B. Ginzel den Begriff « Auschwitz», der ja fiir
die nach 1945 geborenen Generationen nicht mehr furchtbare Gegenwart, sondern
Geschichte ist, u.zw. eine Geschichte, iiber die durch Jahrzehnte in den Schulen der DBR der
Schleier des Vergessens gebreitet wurde. Gegenwart hingegen ist Auschwitz nicht nur fiir die
Uberlebenden der Verfolgungszeit, sondern auch fiir «Hitlers und Himmlers Erben», um es
mit dem Vf. zu sagen, d.h. fiir die Anhédnger des volkischen Nationalismus der Neuen
Rechten, bei deren «kameradschaftlichen Zusammenkiinften» 1979 folgendes Lied gerne
gesungen wurde (S. 47/48):

In Buchenwald, in Buchenwald, macht Adolf seine Juden kalt...

Und auch im KZ Maidanek, da putzten wir die Juden weg...

Der Heinrich Himmler hielt sein Wort, schickt Juden in den Luftkurort...
So eine Gaskur im KZ, die finden alle Juden nett...

Aus Knochenmehl und Judentran, da machen wir die Seife dann...

186



So niitzlich noch verwerten wir, was einst noch war ein Judentier...

Der 1. Teil des Bandes steht unter dem Motto Glaube und Widerstand — Vor und nach
Auschwitz.

P. Dr. Willehad Paul Eckert o.p., katholischer Vorsitzender des Deutschen Koordi-
nierungsrates fiir christlich-jiidische Zusammenarbeit, analysiert die Geschichte des kirch-
lichen Widerstandes und kommt dabei zu dem Schluss (er zitiert des Jesuitenpater Nota),
dass Rom 1933 noch zu sehr von einer langen 'Tradition des Antijudaismus geprigt war, um
eine Enzyklika gegen den Antisemitismus herauszugeben und eine Theologie des Judentums
zu entwickeln. So war der Widerstand gegen die Judenverfolgungen auf einzelne mutige
Personen beschriinkt, wahrend die Kirche als Institution dazu geschwiegen hat, was iibrigens
die Gemeinsame Synode der Bistiimer in der BRD 1975 in aller Form bekannt hat (S. 81).

Prof. Joachim Beckmann skizziert den Kirchenkampf in der Evangelischen Kirche 1933-
45. Schon 1936 hat die «vorléufige Leitung» der Deutschen Evangelischen Kirche — die sich
als solche organisatorisch gegen die vom «Reichsbischof» im nationalsozialistischen Sinn
geleitete Kirche abgrenzte — in einer an Hitler gesandten Protestschrift in aller Form die
Theorie von Blut, Rasse und Volkstum und den von oben her befohlenen Antisemitismus als
«antichristliche Gedankenwelt» angeprangert. Die Synode der Bekennenden Kirche der alt-
preussischen Union in Breslau hat dann in einer Kundgebung zum Buss- und Bettag 1943 in
aller Form gegen die Vernichtung «unwerten Lebens» und der Juden Stellung genommen.

Prof. Yehoshua Amir, Dozent fiir hellenistisches Judentum und moderne jiidische
Philosophie an der Universitidt Tel Aviv und an der Hebrdischen Universitit Jerusalem,
schreibt uiber Widerstand und jiidischer Glaube und zeigt auf, dass nach der jiidischen
Tradition der Konig, d.h. die oberste Befehlsgewalt, unter einer letzten hochsten Verant-
wortung steht und dass dort, wo er dieser Verantwortung nicht gerecht wird, seine Befehle
nicht befolgt werden sollen. Diese Auffassung ist in das heutige israelische Militdrgesetzbuch
eingegangen.

Der jetzige Basler Rabbiner, Dr. 1. M. Levinger, schreibt iiber die jiidische Auffassung
des Martyriums: Kiddusch Haschem : Heiligung des gottlichen Namens.

In einer Podiumsdiskussion nehmen dann Johann Baptist Metz, Friedrich Heer, Joachim
Beckmann, Yehoshua Amir und G. B. Ginzel zum Problem Glaube und Widerstand nach
Auschwitz Stellung.

Im 2. Teil, Auschwitz als Herausforderung, gibt Prof. Hermann Greive vom Martin-
Buber-Institut der Universitit Kéln einen Uberblick iiber Die nationalsozialistische Juden-
verfolgung und Judenvernichtung als Herausforan Christentum und Kirche.

In einem Interview mit Kardinal-Erzbischof Dr. Franz Kénig von Wien wird die Frage
Nach Auschwitz andere Akzente setzen aufgeworfen. Der Kardinal bezeichnet darin den
Ausspruch von J. B. Metz: «Eine Theologie, die heute, nach Auschwitz, die gleiche ist, wie
vor Auschwitz, ist eine schlechte Theologie » als «iiberspitzte Formulierung», weil es nicht so
sehr um die Theologie als Lehre als um das praktische Verhalten der Christen geht, gesteht
aber zu, dass das christliche Verhalten durch die Theologie gelenkt und gefiihrt werden soll.

G. B. Ginzel kommt dann auf das Problem Christen und Juden nach Auschwitz zu
sprechen. Sein Versuch einer Antwort verdient besondere Beachtung. Er fiihrt darin u.a.
folgendes aus (S. 270ff.):

Wir miissen uns von einer Theologie trennen, die Gott fiir alles verantwortlich
macht. Gott hat den Menschen nicht in die Welt gesetzt und ihn zur Passivitit ver-
urteilt... In den Konzentrationslagern starben insgesamt etwa 9 Millionen Menschen.

187



War es von Gott vorherbestimmt, wer Opfewr und wer Morder sein sollte ?... Dafiir
soll Gott verantwortlich sein ? Wir miissen uns aus jener infantilen Passivitét, in der uns
einige Theologen und auch Politiker gefangen halten wollen, befreien.

Der 3. Teil hat besonderen praktischen Wert; er enthilt die wichtigsten bis heute ver-
offentlichten kirchlichen Dokumente zum Verhiltnis von Juden und Christen.

Im 4. und letzten Teil, Theologie nach Auschwitz, dissertiert Prof. Ernst Simon aus
Jerusalem in einem von G. B. Ginzel geleiteten Interview iiber Zweifel nach Auschwitz.

So ungeheure kompliziert, fithrt Prof. Simon aus, ist der Zusammenhang zwischen
Abraham und Hiob, ist das Rechenexempel Siinde und Gnade im Judentum aufgebaut.
Und es bleibt immer irgendein Rest, und ein Rest wird solange bleiben, wie die Siinde
des Menschen auf Erden — nicht im Sinne der Erbsiinde, sondern im Sinne des Nicht-
fertigwerden mit dem Anspruch, der an ihn gestellt ist — bleiben wird... Heute, in der
heutigen Weltlage ist der Hauptunterschied zwischen Gldubigen und Ungldubigen nicht
so sehr der, was sie glauben, und vielleicht nicht einmal, dass sie glauben, sondern dass
sie zweifeln... Wir Gldaubigen zweifeln, und ohne diesen Zweifel konnten wir nicht glau-
ben. Und das bezieht sich auch auf das spezifisch historisch-theologische Problem der
Gerechtigkeit des Gottes der Geschichte.

Landesrabbiner Nathan P. Levinson spricht dann, ebenfalls in einem Interview mit dem
Herausgeber, iiber Auflehnen gegen Gott. Auf die Frage Ginzels: «Kann man im Glauben
und mit dem Glauben Widerstand leisten ? Kann Glauben, Beten eine Form des Widersetzen
sein ?» antwortet Rabbiner Levinson (S. 228/29): '

Ich glaube, dass es notwendig ist, mit der ganzen Person zu widerstehen. Der
Glaube allein, wenn er nur passiv ist, wird nicht geniigen. Und eines der schlimmen
Dinge war ja die absolute Schwiche ; dass die Macht so verteilt war, dass wir nicht die
Moglichkeit hatten, fir die Bedriickten kdmpfen zu kénnen. Widerstand fiir die Be-
driickten und Widerstand gegen die Bedriicker ist wohl das vornehmste Gebot, das uns
gegeben wird.

Rabbiner Emil Davidovic erzihlt Ginzel iiber seine Erfahrungen Als (liberaler) Rabbiner
in Auschwitz. Im Gegensatz zu manchen Orthodoxen, die dem Tod fast frohlich als Eingehen
zu Gott entgegensahen, sagt Davidovic, in Auschwitz nicht gebetet zu haben. Auf Gizels
Frage, ob man dort auf diese Weise Gott vergessen hat, antwortet er (S. 437):

Nein, nein. Ich habe, wie schon gesagt, iiber nichts- nachgedacht. Wir haben dort
nicht philosophiert und auch keine Theologie betrieben. Wir haben nur nachgedacht:
Wie kann ich den heutigen Tag iiberleben ?

Yehoshua Amir gibt dann einen Uberblick iiber Jiidisch-theologische Positionen nach
Auschwitz, Friedrich Heer referiert iiber Theologie nach Auschwitz, Berthold Klappert iiber
Die Juden in einer christlichen Theologie nach Auschwitz, Wilhelm Salberg iiber Theolo-
gische Praxis nach Auschwitz aus der Sicht eines katholischen Pfarrers und Erwachsenen-
bildners, Rolf Rendtorff {iber Judenmission nach Auschwitz, P. G. Aring iiber Immer noch
Judenmission und Wilhelm Bohm iiber Religionsunterricht nach Auschwitz.

Im Anhang werden die Autoren dieses Sammelbandes vorgestellt. Dann folgt ein
Quellenverzeichnis, eine Ubersicht der abgedruckten kirchlichen Dokumente, ein Namens-
verzeichnis und ein Sach- und Begriffsregister.

Ein hilfreiches Buch fiir jeden, der Auschwitz als stindige Herausforderung an das
Gewissen betrachtet und nicht darauf einzugehen bereit ist, dass man die Geschehnisse der

188



Verfolgungszeit zu einem rein geschichtlichen Phanomen degradiert. « Weil aber Auschwitz
Menschenwerk war, besteht die Gefahr, dass sich Auschwitz wiederholen kann» (8. 272).

K. H.

Helmut Hirsch, MARX UND MOSES, in: Judentum und Umwelt, Band 2. Verlag Peter
Lang, Bern 1980, 181 S., SFr. 32.—.

Der Untertitel « Karl Marx zur «Judenfrage » und zu Juden» prizisiert, worum es dem VI.
in seiner entwicklungsgeschichtlichen, auch psychologischen Untersuchung geht, die nach
dem Vorwort in folgende Hauptteile geglieder ist: 1. Amerikanische Aspekte (u.a. iiber
Hamilton, Beaumont, Tocqueville); II. Auseinandersetzung mit Bauer (gemeint ist Bruno
Bauer; zunichst wird «Spezialfreund Koppen» dargestellt) ; 111. Bruch mit Ruge (u.a. von
Rousseau bis Toussend, Ruges Judenbegriff); IV. Wie es wahrscheinlich geworden (u.a.
Marxens Milieu, judenfeindliche Klimata). Der Dokumentenanhang (S. 139ff.) enthélt nach
einer Vorbemerkung folgende Quellen: Die Kolner und Trierer Petition, einen Komitee-
bericht des Ersten Ausschusses an den Siebten Rheinischen Landtag tiber die beantragte
Aufhebung des sog. Judendekrets und Marxens Stellungnahme zu «Die Fdhigkeit der
heutigen Juden und Christen frei zu werden», von B. Bauer. Ein Quellen- und Literatur-
verzeichnis nebst Namenregister schliessen den Band ab.

Der Autor zeigt detailliert, dass die Stellung des Judenchristen Marx gegeniiber den
Juden und vor allem einzelnen Juden differenziert war, so dass eine Verallgemeinerung
schwierig ist. Will man sie dennoch versuchen, so miisste man wohl — wenn ich Aussagen
und Tendenz des Vf.s recht verstanden habe — bei Marx unterscheiden zwischen den Juden
im allgemeinen als Verkorperung des Kapitals und Juden als menschlichen Individuen wie
Karl Marx selbst, mit menschlichen Bediirfnissen, Vorziigen und Fehlern. Erstere sind — im
Sinne des Marxismus — zu {iberwinden, letztere sind zu emanzipieren, so dass schlussendlich
iiberhaupt nur noch freie Menschen vorhanden sind. Im Hinblick auf Karl Marx selbst
miisste man wohl unterscheiden zwischen dem «Marxisten» Karl Marx und dem Menschen
Karl Marx, die (noch) nicht ganz deckungsgleich waren.

Herbert Schmid.

Flavius Joséphe, GUERRE DES JUIFS. Livre I et Livres II-III (2 tomes). Paris, Société
d'édition «Les Belles Lettres», 1975 et 1980. Texte établi et traduit par André Pelletier.

L’Introduction générale a la «Guerre des Juifs» se trouve dans le premier tome; c’est
pourquoi nous le présenterons ici en méme temps que le deuxiéme tome, récemment paru.
André Pelletier esquisse, sans s'y attarder, la biographie de Joséphe : c’est I'établissement du
texte de la Guerre des Juifs qui requiert tous ses soins. En effet I'A. utilise comme base du
texte qu'il traduit le texte établi par Niese a partir d'un certain nombre de manuscrits (t. VI de
Flavii Josephi opera edidit et apparatu critico instruxit Benedictus Niese, Berlin 1888) mais ne
s'interdit ni les lecons empruntées a des MSS non retenus par Niese ni le recours a des
traductions anciennes pas plus qu'il ne néglige I'étude des citations de Joseéphe par Eusébe
ni celles qui figurent dans les Excerpta historica de Constantin Porphyrogennéte. Toutefois
A. Pelletier se défend de faire ceuvre de novateur en ce domaine méme s'il améliore sur
certains points les travaux précédents. Il allége la bibliographie en renvoyant a 'ouvrage de
Heinz Schreckenberg (*).

189



La traduction d’André Pelletier est telle qu’on pouvait le supposer apreés la lecture de ses
autres publications, c'est-a-dire précise, €¢légante et respectueuse du rythme grec. L'auteur
connait admirablement la langue grecque hellénistique et aucune des subtilités du texte ne lui
échappe. Ses notes complémentaires sont riches et claires et portent principalement sur des
questions d’ordre historique ou philologique qu'il expose et résoud (éventuellement) avec la
maitrise et I'érudition qu’on lui connait. Des excursus dans le premier tome, des appendices
dans le second — en liaison avec le texte de Flavius Joséphe — donnent de précieuses
indications nourries de références sur des sujets divers et bien souvent éclaircissent des
points restés obscurs jusqu’ici.

La société «Les Belles Lettres» ne pouvait faire un meilleur choix que celui d’André
Pelletier pour cette édition de la Guerre des Juifs car sa connaissance des civilisations et des
realia juives et paiennes de I'’époque est exceptionnelle : c’est pourquoi nous attendons avec

un grand intérét la publication des tomes suivants.
Madeleine Petit, C.N.R.S.

(*) Heinz Schreckenberg, Bibliographie zu Flavius Josephus. Arbeiten zur Literatur und
Geschichte des hellenistischen Judentums. Brill. Leyde, 1968.

LES JUIFS EN FRANCE. Numéro spécial de H, Histoire (N® 3, nov. 1979, édité par
Hachette).

L’éditorial pose les «alternatives jamais résolues: élection-persécution, assimilation-
aliénation, patriotisme-sionisme» devant lesquelles se trouvent les Juifs frangais de par leur
étre propre et de par les Francais non-juifs, bienveillants ou malveillants. On retrouve la
présentation et la discussion de ces alternatives, quelquefois séparément quelquefois
ensemble et méme le refus de ces alternatives, dans une perspective soit historique, soit
philosophico-religieuse, soit sociologique, soit politique, soit littéraire. On est trés loin, dans
la quasi totalité de ces exposés, des réflexions sartriennes sur la question juive (Sartre n’est
cité qu'une fois — dans un contexte littéraire — en référence) car si les auteurs accordent de
I'importance, sous l'aspect historique, aux dispositions des Gentils a I'égard des Juifs,
I'essentiel de leurs propos est dans le judaisme vécu, dans la vie d’un Juif en tant que Juif dans
son pays, la France. Tous ceux qui ont participé a ce volume vivent cette situation mais c’est
tant en historiens que sociologues que la plupart d’entre eux analysent les phénoménes, d’ou
Iintérét particulier de 'ouvrage.

La richesse et I'abondance des contributions empéchent de donner ici leur compte
rendu détaillé mais nous nous efforcerons de dégager les grandes lignes de cette oeuvre
collective. En un premier temps sont analysés — sous la rubrique Clefs — les conditions
historiques qui conduisirent a la situation actuelle du Juif frangais. Trois auteurs, Ran Halevi
(Généalogie d'un discours moderne), Laurent Bensaid (Cent ans de fidélité d la République),
Freddy Raphael (Ici et ailleurs, patriotisme et sionisme des Juifs d'Alsace) et Michaél Marrus
(Vichy avant Vichy) brossent I'’évolution de la «question juive» jusqu’en 1940: I'antijudaisme
religieux primitif se transforme en antisémitisme politico- économique dans les temps
modernes. L'époque charniére est celle des philosophes du XVIlle siécle; ceux-ci, en
majorité, ne voient dans le judaisme qu'une forme particuliére de I'anti-rationalisme des
religieux et ils cassent, de ce fait, I'ostracisme spécifique dont étaient frappés les membres de
la communauté juive. La Révolution puis la République font des Juifs des citoyens a part
entiére, et ceux-ci deviennent les soutiens enthousiastes des idéaux républicains (liberté,
égalité, fraternité) dans lesquels ils retrouvent «les principes essentiels du judaisme». C’est
alors qu’'apparait I'alternative assimilation-aliénation qui sera toujours présente dans la
conscience juive frangaise & partir de cette époque, alternative plus ou moins douloureuse

190



suivant les événements historiques (affaire Dreyfus, Vichy). Annie Kriegel (Résistants
communistes et Juifs persécutés) décrit la complexité des rapports entre le P.C. et les Juifs
communistes (c'est en tant que «socialistes a part entiére» et non en tant que Juifs que ceux-
ci sont évidemment intégrés par le P.C., mais il existe a l'intérieur du P.C. une organisation
spécialisée dans les affaires juives, pour les travailleurs immigrés en premier lieu) et
I’évolution de la conception de «peuple juif» a I'intérieur du Parti (*). C’est encore, sous une
forme particuliére, la question de I'identité juive qui est posée.

On ne peut évidemment séparer 'homme de son milieu et le Juif frangais des non-juifs
francais car il y a toujours interaction, comme les articles de la partie Clefs le montrent bien;
toutefois la deuxiéme partie du recueil, Humeurs, s’attache plus a I'étude des mentalités et
des comportements juifs de «'intérieur». Annie Kriegel (Une communauté d double foyer) et
Bernard-Henri Lévy (Une marque indéchiffrable ?) tracent a grands traits la dimension juive
du juif frangais contemporain et, avec la naissance de I'Etat d’Israél, la projection passionnée
de l'alternative patriotisme-sionisme. Doris Bensimon (Mutations socio-démographiques aux
XIXe et XXe siécles) et Patricia Frydman (L ‘identité des jeunes Juifs en France), a partir de
recensions et d’enquétes chiffrées, établissent, la premiére, I’évolution en nombre, en origine
et en qualité socio-professionnelle de la communauté juive frangaise (la troisieme du monde)
et la seconde, d’aprés un échantillon précis, les critéres selon lesquels se déterminent des
Juifs francais de 16 ans environ. On souhaite le développement de ce genre d’enquétes.

La derniére partie de ce numéro spécial d’H, intitulée Images, regroupe d’une part des
études sur la figure du Juif dans la littérature francaise et, d’autre part, deux articles, 'un de
Michel Winock (Jeanne d’Arc et les Juifs) sur le mythe de Jeanne «récupéré» par les antisé-
mites, I'autre de Gérard Haddad (Aimé Palliére et la «vraie religion») sur ce catholique
lyonnais désireux de se convertir au judaisme et co-fondateur de la synagogue de la rue
Copernic ou il devint prédicateur. En littérature, le probléme de l'intégration du Juif dans la
société francaise, décrit dans ...Et Cie (1914) de Jean-Richard Bloch et dans Solal (1930)
d’Albert Cohen, est posé par Denise Goiten-Galperin dans Assimilation et aliénation, Jean-
Richard Bloch et Albert Cohen tandis que dans Figures juives ou les crimes de la littérature
Jacqueline Sudaka présente deux ceuvres de I'immédiate avant-guerre, La Conspiration
(1938) de Paul Nizan et Gilles (1939) de Drieu La Rochelle, ceuvres dans lesquelles le héros
juif communiste de Nizan refuse son judaisme comme bourgeois et le héros d’extréme-droite
de Drieu repousse le Juif comme étranger, donc ennemi. Nous tenons & signaler & part
I'article de Mireille Hadas-Lebel (La Préface a Eliezer et Nephtaly ou Florian contre Voltaire)
qui présente avec finesse et érudition un texte méconnu de Florian dans lequel 'illustration et
la défense de la Loi et du peuple juifs sont en fait — comme le démontre I’A. — la réponse a
I'article «Juifs» du Dictionnaire philosophique de Voltaire.

En bref, un livre a lire et a méditer.
Madeleine Petit, C.N.R.S.

(*) Pour I'assimilation de I'antisionisme et de l'antisémitisme, voir aussi l'interview
d’Edgar Morin (L Antisémitisme ordinaire).

Teddy Kollek, EIN LEBEN FUR JERUSALEM. Hoffmann und Campe Verlag, Hamburg
1980, 430 S. DM 38.—. '

In diesem Buch beschreibt der populire langjéhrige Biirgermeister von Jerusalem mit
Hilfe seines Sohnes Amos seinen Werdegang. Er fiihrte ihn von seiner Geburtsstadt Wien
liber die zionistische Jugendbewegung nach dem damaligen Paldstina, wo er an allen Phasen
des'Aufbaus aktiven Anteil nahm. Vor und nach der Staatsgriindung war K. mit verantwor-

191



tungsvollen Aufgaben betraut. Eine davon waren die Waffenkéufe in den U.S.A. kurz vor der
Ausrufung des jiidischen Staates, in Erwartung des massiven arabischen Angriffs, der dann
auch nicht ausblieb, und die oft abenteuerliche — weil von der U.S.A.-Regierung durch das
Waffenembargo offiziell verbotene — Beforderung des militdrischen Materials nach Palids-
tine. 1952 wurde K. unter Ben-Gurion zum Chef des Ministerprisidentenamtes ernannt. Seit
1965 ist er Biirgermeister von Jerusalem, ein Amt, mit dem er sich, wie das im Buchtitel zum
Ausdruck kommt, vollig identifiziert. Seit der Wiedervereinigung der Stadt nach dem
Sechstagekrieg im Jahre 1967 hat sich K. mit ganzer Kraft fiir die Sanierung und
Verschonerung der Stadt eingesetzt. Er schreibt dazu (S. 390) :

Heute ist Jerusalem eine wunderschone Stadt, und oft wiinschte ich, ich konnte die
Leute in die Zeit vor 1967 zuriickversetzen und ihnen zeigen, wie die Stadt damals aus-
gesehen hat: der traurige Anblick des Niemandslandes, der Mauer, des Stacheldrahts,
die verlassenen Strassen und die heruntergekommenen Stadtviertel an der Grenze.

K. hat sich, seit er an der Spitze der Stadtverwaltung steht, ehrlich bemiiht, auch die
Interessen des arabischen Bevolkerungsteils wahrzunehmen, wiewohl es aus begreiflichen
Griinden bis heute zu keiner offiziellen Zusammenarbeit auf Verwaltungsebene gekommen
ist : dies wiirde in den Augen der Araber eine Anerkennung der israelischen Herrschaft iiber
Jerusalem bedeuten. K. ist ein entschiedener Gegner aller extremen Ideen und suchte stets
nach pragmatischen, fiir alle Beteiligten annehmbaren Losungen. Er sagt in diesem
Zusammenhang (S. 386/87): '

1968 und 1969 herrschte in Israel noch immer die Einstellung vor, dass wir den
grossten Teil des Westufers und den Gaza-Streifen wiirden zuriickgeben miissen... Das
einzige echte Problem fiir Israel waren sichere Grenzen. Im Laufe der letzten zehn Jahre
hat sich diese Haltung jedoch geindert... (und) haben ein paar sehr extreme Ideen
Wurzel geschlagen; vor allem in lautstarken Gruppen junger Leute und religioser
Kreise. In Israel selbst ist die Frage der besetzten Gebiete zu einem &dusserst emotions-
geladenen Thema geworden, mit dem man nur schwer fertig werden wird.

Obwohl jeder in Israel von Anfang an die Meinung vertrat, dass Jerusalem wieder-
vereinigt und die Hauptstadt Israels bleiben wollte, berichtete die Jerusalem Post
durchaus zutreffen, dass ich im April 1969 vor dem Klub der Auslandspresse als per-
sonliche Idee den Vorschlag gemacht hitte, als eine der Operationen im Friedensfall
die Sehaffung eines Gross-Jerusalem in Erwihnung zu ziehen... Ich schlug vor, dass ein
Teil dieses Gross-Jerusalem unter arabischer Herrschaft stehen und Jerusalem sogar
eine arabische Hauptstadt sein solle...

K’s Einstellung zur jetzigen israelischen Regierung kommt im Nachwort zur deutschen
Ausgabe ungeschminkt zum Ausdruck (S. 417):

Auch habe ich nicht die geringste Absicht, der Tendenz unserer momentanen
Regierung beizupflichten, die Pline verfolgt, die reine Fantasiegespinste sind, — denn
die Millionen Juden, die Begin und Arieh Sharon auf den Bergkdimmen von Samaria
ansiedeln wollen, sind leider nur in ihrer Fantasie vorhanden... Ich bin keineswegs der
Meinung, dass die Politik und das Verhalten unserer Regierung richtig sind, und ich
billige durchaus nicht all ihre Proklamationen und Taten.

Das Buch enthilt eine Fiille interessanter Einzelheiten iiber Personlichkeiten und
Situationen. K. beurteilt alles mit einem gesunden Nonkonformismus. Man ist von seiner
leichten und fliissigen Darstellungsweise gefesselt und liest das Buch von Anfang bis Ende in
einem Zug.

K. H.

192



	Rezensionen

