
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Simon Szyszman, LE KARAÏSME. Lausanne, Editions l'Age d'Homme, 1980.

Voici enfin l'ouvrage que nous attendions sur le karaïsme. Il est écrit — et fort bien écrit
— par M. Simon Szyszman qui a consacré la majeure partie de sa vie à l'étude du Karaïsme et
à l'histoire de ses fidèles. Karaite lui-même, Simon Szyszman est un homme d'une très grande
érudition, un orientaliste distingué, ce qui lui a permis d'avoir accès à toutes les sources
existantes. Des contacts personnels avec les rares communautés karaïtes survivant encore lui
permettent d'avoir, pour le monde contemporain aussi, une information de première main.

Très riche et très dense, l'exposé est cependant très clair et accessible à tout esprit
cultivé. L'A., dans une première partie, expose la formation et le développement de la
doctrine karaïte, ses rapports avec les Sadocites et les Esséniens. S. s'attache à l'analyse des

principaux points de rencontre entre Karaïsme et Essénisme (à partir des documents de

Qoumrân et de l'Ecrit de Damas): vocabulaire, méthode d'exégèse, attitude envers le

Temple, perfection de la Loi écrite, symbolismes divers, messianisme (messie-roi et messie-

prêtre) et attente eschatologique, pratiques religieuses, règles juridiques, ensevelissement,
nourriture et ascèse. Il voit dans les ressemblances entre certaines idées philoniennes et
celles du Karaïsme une source commune sadocite. L'A. fait apprécier la sancta simplicitas du
Karaïsme: «Seule la foi détermine l'appartenance d'un individu au Karaïsme» (p. 26). Les
Karaïtes n'ont qu'un seul guide, les Ecritures Saintes, et l'interprétation personnelle est
souveraine chez eux car ils forment un «royaume de prêtres». Dans le cours des temps de

grands savants karaïtes firent autorité, ainsi, parmi les massorètes les plus importants, la
famille des Ben Asher *.

On ne peut résumer la deuxième et la troisième partie du livre de S., tant elles sont riches

et denses. L'A., pays par pays, époque par époque, suit l'histoire depuis leur implantation
jusqu'à leur disparition, de toutes les communautés karaïtes ayant existé dans le monde, leur
importance sociale dans certains pays et les vagues de conversion qu'elles provoquèrent. Et
puis peu à peu, à partir du XlIIe siècle, c'est la décadence et l'agonie de ces communautés,
dues, selon l'auteur, au désintérêt de leurs propres valeurs et à l'ignorance de leurs doctrines.
Il semble aussi que l'hostilité permanente du judaïsme envers le Karaïsme ait constitué une

part importante dans le démantèlement des communautés karaïtes.

L'A., dans le cours de son ouvrage comme dans la bibliographie, signale avec
d'abondantes références, les controverses soulevées à travers les siècles et jusqu'à nos jours
par les matières dont il traite. Dans la quatrième partie, «Etudes et documentations», il
donne toutes les clés permettant d'accéder à une connaissance plus approfondie du Karaïsme
à partir des documents conservés. Signalons aussi un excellent «index documentaire»,
indispensable à toute personne non familiarisée avec le monde karaïte.

Cet ouvrage est une fresque historique, sociale et religieuse tracée par l'auteur avec une
maîtrise parfaite de son sujet. Il constitue le premier volume d'une Bibliotheca karaitica sur la

doctrine, la langue et l'ethnographie karaïtes, dirigée par Simon Szyszman : nous attendons
avec beaucoup d'intérêt les volumes suivants qui ne pouvaient avoir de meilleur introduction
que celui-là.

* Voir particulièrement les controverses au sujet de cette famille et la liste, siècle par
siècle, des grands savants karaïtes (p. 51-54).

Madeleine Petit, C.N.R.S.

175



Eckart Otto, JAKOB IN SICHEM. BWANT 110. Verlag W. Kohlhammer, Stuttgart, 1979.

319 S., DM69.-.

Oer Untertiel «Überlieferungsgeschichtliche, archäologische und territorialgeschichtliche
Studien zur Entstehungsgeschichte Israels» lässt erkennen, was dieses Buch besonders

auszeichnet : die Verbindung verschiedener Methoden, um zu einem möglichst gesicherten
Bild der Frühgeschichte Israels zu kommen. Wenn der Rezensent nicht mit allen Ergebnissen
übereinstimmt, so hängt dies damit zusammen, dass trotz aller Umsicht auf dem Gebiet der
Frühgeschichte Israels nur Wahrscheinlichkeiten zu erreichen sind, bei denen es sich fragt,
ob ihre Summe als Ganzes wahrscheinlich ist. Doch sollen zunächst die Hauptergebnisse des
Vf.s referiert und dann einige Fragezeichen gesetzt und andere «Ergebnisse» angedeutet
werden. O. gliedert seine Untersuchungen in I. Einleitung S. 9ff.) ; II. Überlieferungsgeschichtliche

Analyse derJakobüberlieferung (Gen 27-33; 25 statt 35 im Inhaltsverzeichnis; S.

17ff.) ; III. Historische Analyse zur Geschichte der Jakobsippe (S. 89ff.) ; IV. Die Geschichte
der mittelpalästinischen Leastämme (S. 182ff.) ; V. Das Heiligtum von Sichern, in der
vorstaatlichen Zeit Israels nach Einwanderung der Auszugsgruppe (S. 227ff.). Darauf folgt ein
Anhang mit verschiedenen Registern und archäologischen Skizzen, besonders von Sichern
(S. 261ff.). O. ist der Ansicht, dass der Jakobzyklus seine vorliterarische Endgestalt gegen
Ende der vorstaatlichen Zeit am Heiligtum von Bethel erhalten habe (S. 11). Die
Sesshaftwerdung der Jakobsippe stehe im Zusammenhang mit der Landnahmebewegung
mittelpalästinischer Leastämme gegen Ende der Bronzezeit (S. 15). Zur Kernüberlieferung
des Jakobzyklus rechnet der Vf. die Erzählung vom Verkauf der Erstgeburt (Gen 25,29-34),

vom Erwerb der Herde (Gen 30,32-39,40b.41-43a) den Gileadvertrages (Gen 31,46.48.51-53),
die Pnuelüberlieferung (Gen 32,25b-33), die Bethelätiologien (Gen 28,ll-19a und 45,1-7.14)
und die Sichemüberlieferung (Gen 33,18-20; S. 88). Die Jakob-Esauerzählung Gen 25,29-34
sei am ehesten der ostjordanischen Jakobüberlieferung zuzuordnen (S. 89). Kern der
westjordanischen Jakobüberlieferung sei Gen 33,18-20; die Sesshaftwerdung der Jakobsippe im
Raum von Sichern falle in das 13. und 12. Jh.; ihr Heiligtum (33,18ff.) lag ausserhalb der
Stadtanlage Sichems (S. 149f.). Im IV. Hauptabschnitt ist die Auswertung der «Israel-Stele»
des Pharao Merenpta (Zeile 26-28) besonders zu beachten : O. lokalisiert die ethnische
Grösse «Israel» im Raum von Sichern und setzt «Januammu» mit Janoach (Jos 16,6ff.)
Hirbet Janun gleich; er vermutet: «Wenn nun die mittelpalästinischen Leastämme Ruben
und Simeon, die von Merenpta geschlagen und nach der Überlieferung... an die südlichen
Ränder des Kulturlandes zerstreut wurden, in der Merenpta-Stele (Z. 27) als «Israel»
bezeichnet wurden, so ist dies ein Hinweis darauf, dass der Israelname, der zunächst am
Altar des <El Elohe Israel> des von der Jakobsippe vor Sichern gegründeten Heiligtums
haftete, nunmehr auf die mittelpalästinischen Leastämme übertragen wurde» (S. 223). Das

Heiligtum von Sichern lag ursprünglich in manassitischem Gebiet (Jos 16f.), sei aber dann von
dem zur Exodusgruppe gehörenden Stamm Ephraim übernommen worden, der Bethel
erstmalig in den «israelitischen Kontext» einführte (S. 258). Dieses etwas einseitige
Kurzreferat lässt viele Einzeldiskussionen und Einzelergebnisse ausser acht. Ein allgemeines
Desiderat ist m.E. die Klärung des Verhältnisses von Vätersippen — die als solche in Gen
25ff. nicht vorgestellt werden — zu Stämmen, wie auch das Verhältnis der Exodusgruppe zu
solchen. Eine entscheidende Weichenstellung vollzieht O. mit der Ablehung der Seebass'
sehen These vom «Erzvater Israel» (S. 2lf.). Infolgedessen hängt m.E. der Name «Israel», in
den Jakob umbenannt wird, in der Luft. Vermutlich wären die Ergebnisse bei der Annahme
O.s eines Vaters «Israel» noch differenzierter und wahrscheinlicher ausgefallen. Etwa:
«Israel» als Ahnherr der Leastämme, die von Merenpta wenn auch nicht vernichtet, so doch
schwer in Mitleidenschaft gezogen wurden (Dtn 26,5ff. ; «Jakob» als Ahnherr der Rahel-
stämme, der Israeltraditionen wie die von Pnuel, Sukkot und besonders Sichern absorbiert
hat. Der (ostjordanische) Jakob wurde den «Söhnen Israels» (Gen 32,33; 34,7) zum «Israel»

176



(Gen 32,29 ; 35,10). Wenn O. Beziehungen zur Exodusgruppe, auch zur Kultpolitik
Jerobeams I. (vgl. 1 Kön 12,28; Aarontradition?) sehen will, so verdient dies trotz aller
Unsicherheit Anerkennung. Sicherlich müsste die Religionspolitik des Nordreiches (mit einer
Totalität von 10 Stämmen; Ri 5; 1 Kön 11,31), die von Jerusalem rezipiert und ausgebaut
wurde (Totalität von 12 Stämmen), genauer erforscht werden. Jedenfalls dürften die Väter
des Nordreiches (Israel, Jakob ; auch Isaak der Hintergrund der Ausgestaltung der späteren
Abrahamüberlieferung gewesen sein. Dabei war Juda — unter der Voraussetzung, dass

«Israel» der Stammvater der Leastämme ist — selbst ein «Sohn Israels». Im Süden trat
Abraham an die Stelle Israels, im norden Joseph (cf. Jos 24,32), der Ahnherr des Hauses

Joseph.
Herbert Schmid.

Sigurdur Örn Steingrimsson, VOM ZEICHEN ZUR GESCHICHTE. Eine literar- und form¬
kritische Untersuchung von Ex 6,28-11,10. Coniectanea Biblica, Old Testament Series
14, CWK Gleerup, Lund 1979.

Die revidierte Ausgabe der Uppsalenser Dissertation (1978) bietet in der «Einleitung»
(S. 9ff) einen Überblick über die Forschungsgeschichte in bezug auf die Zeichen- und
Plagengeschichte und formuliert als eigenes Ziel «des Wachstumsprozess, der sich hinter der
jetzigen Gestalt des Textes verbirgt, zu erklären» (S. 24). Dabei werden die «Pentateuch-
quellen... nicht als selbstverständlich vorausgesetzt. Jede Einheit muss durch ihre
Darstellungsweise ihr Verhältnis zu den Pentateuchquellen zeigen» — damit werden diese

«Quellen» also doch vorausgesetzt, denn Rendtorff, auf den verwiesen wird (Fussnote 138, S.

25) bestreitet ja deren Existenz. In dem Abschnitt «Abgrenzung und Gliederung des Textes»
(S. 27ff.) unterscheidet der Vf. zwischen dem Rahmen (Ex 6,28-7,7; 11,9-10) und dem
gerahmten Material, deren Einheiten er dann minutiös literar- und formkritisch, auch

gattungskritisch untersucht. Für die Ergebnisse muss hier auf die Untersuchung S. 30-210
verwiesen werden. Daran schliessen sich überlieferungsgeschichtliche, Jiteraturgeschicht-
liche und zeitgeschichtliche Betrachtungen an (S. 211-221). Vor dem Anhang mit zwei
Exkursen über die Ausführungsformel und Redeeröffnungsformeln nebst Literaturverzeichnis

werden die Hauptergebnisse, die in einer Tabelle übersichtlich hätten dargestellt werden
können, in dem Kapitel «Die Komposition von Ex 6,28-11,10» (S. 222-224) zusammenge-
fasst: «Das Material, das der Redaktor... vorgelegt hat, bestand aus zwei Sammlungen von
priesterlichen Gesetzen... Ferner stand eine Sammlung von Homilien zur Verfügung. Dazu
muss angenommen werden, dass eine Geschichte des israelitischen Volkes vorhanden

gewesen ist, denn es ist deutlich, dass die Zusammenfügung der Zeichen- und Plagenberichte
eine geschichtliche Darstellung schaffen wollte... Es ist... anzunehmen, dass die Geschichte,
in welche der Komplex hineingebaut worden ist, das JE-Geschichtswerk ist.» Es ist zu fragen,
ob der Vf. zu anderen Folgerungen gekommen wäre, wenn er die Urkundenhypothese nicht
vorausgesetzt hätte. «Die Jahwe-Reden der Schicht B haben ursprünglich Handlungen
hervorgerufen. Später sind sie der Ansatzpunkt homiletischer Überlegungen geworden... Die
Schicht A enthält in sich geschlossene Kurzberichte über Zeichenhandlungen, die in vielen
Fällen dem Inhalt der Jahwe-Reden der B-Schicht entsprechen. Durch den Einbau der A-
Einheiten in die entsprechenden B-C Homilien hat man diesen zwar eine neue Jahwe-Rede

hinzugefügt, aber gefolgt von einem Ausführungsbericht... Bei der Zusammenfügung der
Schichten A und B-C hat man nichts vorgenommen, um Unebenheiten und Besonderheiten
der einzelnen Berichte auszuglätten... Die Einschaltung des Komplexes in einen geschichtlichen

Zusammenhang hat ihm eine völlig neue Funktion verliehen. Der Einbau der
Nachträge Ex 7,3b.4aßb und Ex 7,5 zeigt, dass man die Zeichen- und Wunderberichte nur
als ein retardierendes Element vor der alles andere überschattenden Begebenheit, dem

177



I

Auszug aus fremden Dienst, behandelt hat...». Stehen die Plagengeschichten mit der
«Entlassgruppe» in Zusammenhang? Die Arbeit St.s ist bei Untersuchungen über den
«Exodus» kritisch zu berücksichtigen.

Herbert Schmid.

Leonidas Kalugila, THE WISE KING. Studies in Royal Wisdom as Divine Revelation in the
Old Testament and Its Environment. Coniectanea Biblica — Old Testament Series 15,

CWK Gleerup, Lund 1980. 160 S.

Die Überschrift «The Wise King... Royal Wisdom as Divine Revelation» passt m.E.
besser zu den ersten drei Kapiteln, die Ägypten, Mesopotamien und vor allem Ugarit
betreffen (S. 12ff.) als zu Kapitel 4: Royal Wisdom as Divine Revelation in the Old
Testament (S. 69ff. : Terminology ; Yahwe's Wisdom ; Angel's Wisdom; The King's Wisdom
(David, Salomo, Moses, Josua, Messias), denn das Material, das der Verf. auswertet, hat
vielfach weder etwas mit dem himmlischen noch mit dem irdischen König direkt zu tun.
« The King 's Wisdom» umfasst die Seiten 102-122 und handelt besonders 2Sam 12 ; 1 Kön 3 ;

5 und lOf. ab. In den «Concluding Remarks» (S. 143-134) stellt der Vf. selbst Unterschiede im
Hinblick auf die «Royal Wisdom» in der ägyptischen, mesopotamischen und westsemitischen
Umwelt und im Alten Testament fest. Warum wird nur die Weisheit Davids und Salomos, des
Messias und der im Rahmen der «Kingship Ideology» gesehene Mose und Josua hervorgehoben?

Die Betonung des Monotheismus und der Thora werden als Gründe für diesen
Tatbestand genannt. Es wäre interessant gewesen, wenn der Vf. dem Problem von Weisheit und
Thora bei Gott und Königen weiter nachgegangen wäre. Meine Kritik hat ihren Grund in der
Inkongruenz von Titel und Inhalt. Als «Studies in Wisdom as Divine Revelation in the Old
Testament and Its Environment» — also in einem umfassenderen Sinn — ist das Buch mit
Gewinn zu lesen.

Herbert Schmid.

Max Küchler. FRÜHJÜDISCHE WEISHEITSTRADITIONEN. Zum Fortgang weisheit¬
lichen Denkens im Bereich des frühjüdischen Jahweglaubens. Orbis Biblicus et Orientalis

26. Universitätsverlag Freiburg Schweiz - Vandenhoeck und Ruprecht, Göttingen
1979, 703 S.

Das umfangreiche Werk geht auf eine Dissertation zurück. Es gliedert sich nach
Vorwort und Einleitung mit Problem- und Aufgabenstellung in folgende sechs Hauptteile : I.
Weisheitsreflexion und Weisheitsmaterialien in den frühjüdischen Bekenntnisgruppen S.

31ff.) ; II. Die grossen Weisen Israels nach den frühjüdischen Exegeten, Historikern, Romanciers

und Poeten (S. 115ff.) ; III. Logoi Sophon in frühjüdischer Zeit (S. 157ff.) ; IV. Frühjüdische

Weisheit in den Achikar-Traditionen? (S. 319ff.) ; V. Weisheitliche Paraenesen und
Lehren in den Testamenten der zwölf Patriarchen (S. 415ff.) ; VI. Rückblick und Ausblick.
Daran schliessen sich zahlreiche Verzeichnisse und Register an (S. 593-703!), die das

Arbeiten mit dem Buch erleichtern. Die Teile I, II, IV werden durch Überblicke oder
Zusammenfassungen abgeschlossen.

Das Hauptverdienst K.s sehe ich darin, dass er umfassend und doch differenziert (z.B.
Tora-Weisheit, Weisheit der Apokalyptiker usw.) das Phänomen der Weisheit in
frühjüdischer Zeit, die er von ca. 200 v. bis 135 n. Chr. ansetzt, im komplexen jüdischen und auch
christlichen Bereich verfolgt und darstellt; in den «Bereich des Jahweglaubens» bezieht er
die jesuanische und urchristliche Bewegung ein. Da es aus Raumgründen nicht möglich ist,

178



eingehend K.s Werk kritisch zu würdigen, seien hier lediglich einige Aussagen aus dem
«Rückblick und Ausblick» hervorgehoben : «Grundlegende Errungenschaft... war die
Identifikation der schillernden Gestalt der <Weisheit> mit dem klar abgrenzbaren
schriftlichen Korpus des mosaischen Gesetzes, welche eine gegenseitige Durchdringung der
ursprünglich getrennten Eigenschaften der <Weisheit> einerseits und der Tora andererseits

zur Folge hatten» (S. 547f.). Gibt es nicht «Weisheitliches» in der Tora (Josephsgeschichte,
Dtn 4; vielleicht auch Gen 1 u.a.m.)? Wenn Tora und Weisheit Ordnung voraussetzen und
auf Ordnung zielen, ist ihre Synthese und schliessliche Identifikation von vorneherein
nahelegt, wenn dieser Prozess im Laufe der Geschichte auch schwer zu erhellen ist. Die
apokalyptische Weisheit besteht in Einsicht in die obere Welt (cf. Ex 25,40), die entsprechend

spätprophetischer Verkündigung in die Geschichte hereinbricht und diese aufhebt.
Küchler sagt mit Recht: «Diese beiden Typen stellen die vitalsten Formen frühjüdischer
Weisheitsreflexion dar und können als Neubelebung des altorientalischen Schöpfungsord-
nungs-Denkens angesehen werden» (S. 548). Die frühjüdische Weisheit, die in der
Auseinandersetzung mit dem Griechentum aufkam fsophia, pneuma, logos) fand eine Fortsetzung in
der christologischen Reflexion der Alexandriner (S. 548f.); warum weniger im Judentum?
Mit «salomonischer Traditionslinie» (S. 549) meint K. den Versuch, griechische Weisheit auf
die biblische Zurückzuführen. Frühjüdische Weisheitstraditionen wirkten auf die christlolo-
gische Reflexion, auf christliche Logoi Sophon und auf paränetisch-lehrhafte Kompositionen
ein (S. 556). Die Weisheitslehre des Jakobusbriefes steht in der Nähe zur Ethik Jesu (S. 569).
«Jesus als Weisheitslehrer zu sehen, entspricht gewissen sachverhalten der Tradition über
Jesus, die nicht vernachlässigt werden dürfen, jedoch auch keine Verdrängung des prophetischen,

eschatologisch-apokalyptischen Elementes anvisieren sollen» (S. 574). «Die Lebensweise

Jesu als Wanderprediger erinnert mehr an die kynisch-stoischen Weisen als an die aus
frühjüdischer Zeit bekannten Propheten und Messiasse» (575). Allerdings wird man
hinzufügen müssen, dass die Zwölfzahl der Jünger eschatologisch auf Israel bezogen ist.

Diese Andeutungen mögen genügen, um zu zeigen, dass K.s Untersuchungen ein
umfassendes Werk darstellen, das die oft künstlichen Abgrenzungen zwischen Altem Testament,

Neuem Testament, palästinensichem und hellenistischem Judentum usw. übersteigt
und insofern für Alttestamentier, Neutestamentier, Judaisten und für Theologen überhaupt
von grosser Bedeutung ist.

Herbert Schmid.

Othmar Keel (Hrsg.), MONOTHEISMUS IM ALTEN ISRAEL UND IN SEINER
UMWELT. Biblische Beiträge 14. Verlag Schweizerisches Katholisches Bibelwerk,
Fribourg 1980, 193 S.

Der Sammelband, eingeleitet vom Hrsg. mit die geistes-, religions- und theologieschicht-
liche Situation betreffenden «Gedanken zur Beschäftigung mit dem Monotheismus» (S. 11-

30), enthält folgende Beiträge : G. Pettinato, Polytheismus und Henotheismus in der Religion
von Ebla (S. 31ff.) ; B. Hartmann, Monotheismus in Mesopotamien? (S. 49ff.) ; E. Hornung,
Monotheismus im pharaonischen Ägypten (S. 83ff.) ; H.-P. Müller, Gott und die Götter in
den Anfängen der biblischen Religion. Zur Vorgeschichte des Monotheismus (S. 99ff.) ; F.
Stolz, Monotheismus in Israel (S. 143ff.). Zu beachten ist über ein Dutzend Abbildungen,
vom Hrsg. ausgewählt und kommentiert. Literaturverzeichnis und Autorenregister schliessen
den Sammelband ab. Im Anschluss an den Aufsatz von Pettinato verweist O. K. selbst auf
Einwände A. Archi's im Hinblick auf die Ersetzung von II durch Ya und dessen
Gleichsetzung mit Yaw (S. 48). B. Hartmann versieht seine Überschrift mit Recht mit einem
Fragezeichen. Nicht nur mit Worten, sondern auch mit Wörtern kann man streiten ; dennoch

179



finde ich den von ihm geprägten Begriff der «Henolatrie» «unbeschränkte Verehrung
eines bestimmten Gottes» im Gegensatz zum Henotheismus als der zeitlich gebundenen
Verehrung eines bestimmten Gottes, S. 79) recht brauchbar, worauf gleich zurückzukommen
ist. Die Meinung, Mose sei von Echnaton abhängig, ist unter «Gebildeten» ziemlich
verbreitet, wird aber von Fachleuten in der Regel abgelehnt. E. Hornung schreibt jedoch in
bezug auf den Monotheismus des Echnaton: «So kann man mit weitereichenden Möglichkeiten

der Einflussnahme rechnen... Für die Ägyptologie enden hier die Möglichkeiten der
Aussage, und über die Frage, wie die Ursprünge des jüdischen Monotheismus heute gesehen
werden, kann nur die alttestamentliche Wissenschaft Auskunft geben» (S. 96). Bei aller
Unsicherheit wegen der Quellenlage wird man sagen müssen, dass Mose eher eine Henolatrie
bzw. Monolatrie vertrat als einen Monotheismus. Wichtig erscheint mir, dass — ob mosaisch
oder nicht — das Verbot des Fremdkultes und des Jahwe-Kultbildes funktional zusammengesehen

werden. Ob man die «jahwistische Urgeschichte» (S. lOlff.) zu den «Anfängen der
biblischen Religion» zählen darf? M. E. nicht. Stolz versucht die Entstehung des
Monotheismus in Israel unter verschiedenen Gesichtspunkten zu beleuchten. Bei dem sogenannten
Gott der Väter («dem Gott Abrahams», verbunden mit dem «Gott Isaaks» und schliesslich
auch mit dem wohl älteren «Gott Israels» bzw. «Jakobs») hat m.E. die schliessliche
Gleichsetzung mit Jahwe vereinheitlichend gewirkt. Die Vätergötter dürften aber auch schon
vorher henolatrische Gottheiten im Rahmen der «persönlichen» und der «Familien-» und
«Sippenfrömmigkeit» gewesen und im «Volk Jahwes» geblieben sein. Da der Monotheismus,
dem christliche Theologen (wegen Christologie und Trinitätslehre?) oft wenig Aufmerksamkeit

schenken, in der Begegnung mit Judentum und Islam, aber auch mit der Philosophie,
eine Herausforderung darstellt, ist dieser Sammelband sehr zu empfehlen. Ergänzend sei auf
den erwägenswerten Artikel von E. Otto «El und JHWH in Jerusalem» (VT 30, 1980, S.

316ff.) hingewiesen.

Herbert Sch mid.

Hans Walter Wolff. DIE HOCHZEIT DER HURE. Hosea heute, Chr. Kaiser Verlag,
München 1979, 246 S„ DM 24.-.

Der Band enthält ausser dem Vorwort, der «Übersetzung und Schichtung des Buches
Hosea» (S. 209-235) und Registern überarbeitete Predigten und Andachten des Verfassers
aus den Jahren 1954,1956/57 und 1960/61 (S. 11-207). Bei dieser Besprechung interessiert vor
allem die Frage, welche Rolle Israel und Judenheit in christlicher Verkündigung auf Grund
alttestamentlicher Texte spielen. W. schreibt im Vorwort u.a.: «Die wiederholt an mich
herangetragene Anregung, diese Sammlung vorzulegen, wurde mit dem Wunsch begründet,
nicht nur das eigene Verstehen, sondern auch Gespräche in Hauskreisen, Jugend- und
Studentengruppen fördern zu können» (S. 9). Dass das «eigene Verstehen» gerade im Hinblick
auf Judentum und Juden fortgeschritten ist, geht vergleichsweise aus der m.E. bedeutsamen
«Bibelarbeit über Jeremia 31,31-34» hervor, die Wolff am 8. Januar 1980 vor der Synode der
Evangelischen Kirche im Rheinland (mit jüdischen Gästen und Mitarbeitern) gehalten hat. In
ihr sagt er u.a. : «Wenn wir Christen uns als <Volk des neuen Bundes> mit Arroganz über das
Volk des alten Bundes erhoben haben, dann haben wir etwas zutiefst Frivoles getan. Unser
entsetzlich folgenreicher Stolz muss zur Kenntnis nehmen, dass Israel nicht nur das Volk des
alten Bundes ist, sondern dass auch der neue Bund zunächst nur ihm zugesprochen wurde»
(Handreichung Nr. 39derEv. Kirche im Rheinland, Müllheim 1980, S. 46). Die Qualität — sit
venia verbo — christlicher Verkündigung wächst, wenn Israel und Judenheit nicht als

negativer oder zweitrangiger Hintergrund missbraucht werden. In den neu veröffentlichten
Predigten befand sich W. noch auf dem Weg, der sicherlich weitergehen wird. Negativ sind

180



die Juden in der Predigt über Hos 9,10-17 gesehen, wenn es am Anfang und am Schluss
heisst : «Wir sehen Ahasver, den ewigen Juden, in der Stunde dieses Wortes aufbrechen und
ruhelos wandern; er kann den Tod nicht schmecken, bis er die Königsherrschaft des
Menschensohnes sieht...» «Lasst uns das finstere Wort unseres Propheten als Frage an uns
bedenken..., ob wir wirklich hören wollen auf den Gott, der seine Menschen bis in den Tod
liebt, und wie wir's gemeinsam verwirklichen können, damit Ahasver und alle Welt zum
Frieden kommen» (S. 153; 160). Sehr missverständlich ist das Wort über Auschwitz, um
dessen Grauen W. weiss (S. 154). Zweitrangigkeit Israels kommt mehrfach zum Ausdruck:
«Das alte Gottesvolk Israel steht zum grossen Teil noch draussen... Noch liegt die grosse
Stunde vor uns, in der Israel die Augen dafür aufgehen, dass das Wort der alten Propheten
von Gott in Jesus Christus erfüllt ist» (S. 24f.). Allegorese kann die Aufhebung Israels zur
Folge haben: «Diese Frau ist die Kirche, um deren Erneuerung es geht» (Hos 3; S. 68).
«Laufen wir nicht wie Israel in Hoseas Tagen, wie die Judenschaft in Jesu Tagen, wie die
Christenheit in Luthers Tagen anderen Göttern nach?» (S. 70). Vom 3. Vergleich abgesehen
wäre zu fragen, ob Jesus den Juden insgesamt Götzendienst vorgeworfen hat. Anzuerkennen
ist freilich, dass W. Israel und Kirche nicht schwarz und weiss malt, sondern «uns» in die

prophetische «Kritik» gegenüber dem Israel seiner Zeit einbezieht. Für W. ist Hosea
«unverkennbar ein Vorläufer Jesu, der den Huren das Himmelreich öffnet und der ihr
Gesellschafter heisst» (S. 7). Kann man aber (zeitlich) sagen: «Das Kreuz Christi wirft in
unserem Hoseawort deutlich seine Schatten ins Alte Testament hinein» (zu Hos 11 S. 180)?

Richtig ist, dass das alttestamentliche Israel in kollektiver und individueller Sicht «Modell»
der christlichen Gemeinde ist (S. 181 u.ö.). Es darf allerdings nicht übersehen werden, dass

dieses «Modell» unsere Wurzel ist, und dessen Nachkommen unser lebendiges Gegenüber
sind. In dieser Hinsicht übertrifft die o.g. Bibelarbeit über Jer 31,31-34 die lesenswerten
Predigten W.s über das Buch Hosea.

Herbert Schmid.

Jean Perrot, SYRIEN-PALÄSTINA I. Die grossen Kulturen der Welt. Archaeologia Mundi.
Wilhelm Heyne Verlag, München 1979. 45 farbige, 73 einfarbige Illustrationen. Heyne-
Buch 21. 191 S. DM 10.80.

Michael Avi-Yonah, Aharon Kempinski, SYRIEN-PALÄSTINA II. Von der Mittleren
Bronzezeit bis zum Ende der Klassik (2200 v. Chr. — 324 n. Chr.). Die grossen Kulturen
der Welt. Archaeologia Mundi. Wilhelm Heyne Verlag, München 1979. 21 farbige,
64 einfarbige Illustrationen. Heyne-Buch 24. 205 S. DM 10.80.

Es ist begrüssenswsert, dass der Heyne-Verlag die Initiative ergriffen hat, diese beiden
im Nagel-Verlag in München in deutscher Übersetzung erschienenen archäologischen
Fachbücher nun auch im Taschenbuchformat herauszugeben und damit einem breiteren
Leserkreis zugänglich zu machen.

Der kürzlich verstorbene französische Prähistoriker Jean Perrot war wohl einer der
besten Kenner der Vorgeschichte des syrisch-palästinensischen Raums, wo er zahlreiche
Ausgrabungen vorgenommen hat. Obwohl Syrien und Palästina zu Beginn des 3. vorchristlichen

Jahrhunderts ausserhalb der grossen Kulturzentren am Nil und am Euphrat lagen,
nahmen sie dennoch am Leben dieser Zentren Anteil. Das Buch gliedert sich in drei Teile : I.
Die Probleme ; II. Die Methoden ; III. Die Ergebnisse.

Der 2. Band umfasst zwei Teile : I. Von der Mittleren Bronzezeit bis zur Klassik (2200 v.

Chr. — 322 v. Chr.), aus der Feder des israelischen Archäologen Aharon Kempinski, und II.
Von Alexander dem Grossen bis zum Ende der römischen Zeit (322 v. Chr. — 324 n. Chr.),

181



verfasst von dem leider zu früh verstorbenen israelischen Archäologen Prof. Michael Avi-
Yonah.

Mit diesem Band treten wir in die eigentlich geschichtliche Zeit ein, mit allen kulturellen
Einflüssen der verschiedenen Staaten und Kulturen, die im syrisch-palästinensischen Raum
eine Rolle gespielt haben. Was die jüdische Kunst als solche anbetrifft, bemerkt Avi-Yonah
folgendes (S. 191) :

In Palästina ergeben sich besondere Probleme wegen der jüdischen Kunst. Die
Hauptschwierigkeiten sind zweierlei Art. Zunächst bemerken wir zur Zeit des 2. Tempels eine
absolute Abneigung gegen jede Art figürlicher Darstellung... Josephus hält es für Sünde, dass

der König Salomo Tiere in seinem Tempel dargestellt hatte, wiewohl dies die Bibel
ausdrücklich erlaubte. Die zoomorphen Ornamente im Palast des Herodes Antipas in Tiberias
werden als rundweg gegen das Gesetz gemacht beurteilt... Diese Haltung bestand bis zur
Revolte des Bar Kochba (132-135).

Zeittafeln, Literaturhinweise und Register ergänzen diese gut ausgestatteten Bände.

K. H.

Georg Fohrer, GLAUBE UND LEBEN IM JUDENTUM. UTB 885. Quelle und Meyer,
Heidelberg 1979, 173 S. DM 18.80.

Das Buch, das die «Geschichte Israels» (UTB 708) vom gleichen Verfasser voraussetzt,
ist aus Vorlesungen entstanden, die G. F. an der Universität Erlangen-Nürnberg gehalten hat,
um «Informationen über das Judentum zu bieten, die den Leser aus der abgrundtiefen
Unkenntnis herausführen können, die zumindest im deutschen Sprachraum vorherrschend
ist» (Zitat aus dem Vorwort). G. F. ist zum (orthodoxen — der Band enthält allerdings
historisch-kritische Aussagen, die der üblichen Orthodoxie nicht entsprechen!) Judentum
übergetreten, was einige Reaktionen auf beiden Seiten hervorrief, die erkennen lassen, dass

die Beziehungen im sogenannten «gespaltenen Gottesvolk» nicht spannungslos sind.
Persönliche Konversionen in die eine oder andere Richtung sollten respektiert werden. Die
vorliegende Schrift von Georg, jetzt Jeshajahu Fohrer (Jerusalem), darf wohl auch als

Begründung des Übertritts betrachtet werden und ist insofern besonders interessant.

Der Verfasser gliedert seine Darstellung in folgende 10 Kapitel: 1) Der eine Gott und
sein Gebot (S. 9ff.) ; 2) Beten und Singen, Loben und Lernen (S. 52ff.) ; 3) Der Sabbat (S.

73ff.) ; 4) Die Haupt- oder Wallfahrtsfeste (S. 90ff.) ; 5) Die Hohen Feiertage (S. 114ff.) ; 6)

Weitere Feste und Fasttage (S. 141ff.) ; 7) Das Leben im Alltag (S. 149ff.) ; 8) Glaubenslehren
(S. 159ff.) ; 9) Ethik (S. 159ff.) ; und 10) Lobpreis, Heiligung, Freude (S. 172 f.). Jüdischerseits
wird oft eingewandt, dass das Judentum keine «Glaubenslehren» (S. 159ff.) kenne. Doch
Jakob J. Petuchowski sagt mit Recht : «Es wird ab und zu — besonders von nicht zu gelehrten
Juden — behauptet, das Judentum kenne keine Dogmen, Dogmatik sei für das Christentum
da, im Judentum gäbe es nur die Tat. Das ist eine Halbwahrheit. Jede Halbwahrheit ist eo

ipso eine Halblüge...». Dennoch bestehen nicht nur quantitative und funktionale
Unterschiede im Hinblick auf die Dogmatik (siehe dazu das Zitat bei F., S. 11). F. stellt mit Recht
den «einen Gott» an den Anfang seiner Darstellung. Müsste in der christlichen alttestament-
lichen Wissenschaft Dtn 6,44ff. nicht eine grössere Rolle spielen als die sogenannten
«Bekenntnisse» in Dtn 6; 25 (Jos 24)? Würde F. als Hebraist Dtn 26,5 übersetzen und interpretieren:

«Der Aramäer (Laban) wollte meinen Vater vernichten (Jakob)... (S. 99)? Von einer
«Synode von Jamnia» (S. 161) sollte man besser nicht sprechen.

182



Der Band ist Theologen und Religionslehrern zu empfehlen und sollte auch in der
christlich-jüdischen Begegnung gerade im Hinblick auf die jeweilige Identität herangezogen
werden.

Herbert Schmid.

Herbert Jochum/Heinz Kremers (Hrsg.), JUDEN, JUDENTUM UND STAAT ISRAEL IM
CHRISTLICHEN RELIGIONSUNTERRICHT IN DER BUNDESREPUBLIK
DEUTSCHLAND. Verlag F. Schöningh, Paderborn, München, Wien, Zürich 1980,
191 S., kart. DM 17.80.

Der preislich günstige Sammelband enthält «Untersuchungen im Rahmen des

Forschungsprojekts (Geschichte und Religion des Judentums) an der Universität Duisburg —

Gesamthochschule — » von folgenden Autoren zu I. «Grundsatzfragen und Entwicklungen»

: H. Jochum. Jesusgestalt und Judentum in Lehrplänen, Rahmenrichtlinien und Büchern
für den Religionsunterricht (S. 7ff.); H. Kremers, Die historische Entwicklung der
Darstellung des Judentums im evangelischen Religionsunterricht in der BRD seit dem Holocaust
(S. 23ff.) ; ders., Die Juden in Schulbüchern und anderen Unterrichtsmedien für den evangelischen

Religionsunterricht, (dargestellt an 6 Beispielen S. 37ff.) ; M. Brocke/H. Jochum, Das
Judentum in Schulbüchern für den kath. Religionsunterricht heute — eine Problemanzeige
(S. 55ff.); II. zu Einzelfragen: H. Kremers, Die Juden und der Tod Jesu als historisches,
theologisches und religionspädagogisches Problem (S. 75ff.) ; R. Kastning-Olmesdahl, Die
Juden und der Tod Jesu — antijüdische Motive in evangelischen Religionsbüchern (S. 91ff.) ;

H. Jochum, Der (richtig : das) Holocaust im kath. Religionsunterricht in der BRD (S. 107ff.) ;

zu III. Methodik und Schulbuchanalyse : P. Fiedler, Analyse der Darstellung des Judentums
in kath. Religionsbüchern (S. 117ff.) ; H. Caspers, Analyse der Darstellung des Judentums in
evangelischen Religionsbüchern (S. 127ff.) ; zu IV. Bücher und audiovisuelle Medien zur
Darstellung des Judentums im christlichen Religionsunterricht: M. Brocke, Bücherkunde
Judentum (S. 155ff.) ; H. Jochum, Judentum — eine religionspädagogische Bibliographie (S.

169ff.) ; W. Wirth, Audiovisuelle Medien zur Darstellung des Judentüms im christlichen
Religionsunterricht (S. 181ff.).

Es ist im gebotenen Rahmen unmöglich, alle Beiträge kritisch zu würdigen. Fundamental

ist im christlichen Religionsunterricht der Zusammenhang von Altem Testament und
Judentum. Jochum stellt diesbezüglich zwei Methoden heraus: die der Kontinuität auf
Christus hin ; die Kirche sei bereits im AT präfiguriert, und die der Diskontinuität, die in der
Geschichte Israels eine Geschichte des Abfalls bis zur Kreuzigung sieht (S. 9ff.). Streng
genommen sind beide Methoden im Hinblick auf das nachbiblische Judentum diskontinuierlich,

weil die Heilsgeschichte nur in der Kirche ihre Fortsetzung findet. Es ist m.E. eine
dringendes Desiderat der christlichen Hermeneutik des Alten Testaments, sich dessen
bewusst zu sein, dass das AT eine theologische Wirkungsgeschichte im Judentum zuerst und
dann im Christentum (auch Islam) hat, wobei erstere nicht substitutions-theologisch und
unrealistisch übersehen werden darf. Kremers erinnert in seinem historischen Überblick
auch an die «Schwalbacher-Thesen» (1950), einer Überarbeitung der Seelisberger Thesen,
wo u.a. gesagt wird, dass die Kirche aus «Juden und Heiden» bestehe. M. E. wird diese
wesentliche Aussage heute zu wenig beachtet. Gewiss überwiegen die Heidenchristen
quantitativ, was auch qualitative theologische Folgen hatte und hat. So ist Jesus — mit dem
Rheinischen Synodalbeschluss vom 11.1.80 gesprochen — «Messias Israels», dessen

Anhänger aus Israel und den Völkern eine Einheit bilden (sollten), die mit der Judenheit in
engster Beziehung steht, aber nicht mit dieser ein Gottesvolk bildet, was auch von jüdischer
Seite «praktisch» nicht behauptet wird. Wiederholt wird in dem Sammelband auf die
gängigen Curriculumdeterminanten «Schüler», «Gesellschaft», (zu der übrigens auch die

183



Kirche gehört) und «Sache» bzw. «Fachwissenschaft» hingewiesen. Die Fachwissenschaft ist
die Theologie neben Religionswissenschaft. Von rühmlichen Ausnahmen abgesehen
praktiziert christliche Theologie explizit oder implizit die Substitutionstheorie. M.a.W. : Der
Religionspädagoge wird mit dem Problem des christlich-jüdischen Verhältnisses konfrontiert,

ohne von seiner «Fachwissenschaft» ausreichend Hilfe zu erfahren. Es ist wünschenswert,

dass die Theologie im weiteren Sinn die Aufgabe der Neubestimmung des christlichjüdischen

Verhältnisses erkennt. Dazu trägt dieser Sammelband bei.

Herbert Schmid.

Paul Gerhard Aring, CHRISTLICHE JUDENMISSION, Neukirchener Verlag, Neukirchen

- Vluyn, 1980, 284 S. DM 48.-.

Mit diesem Buch packt Vf. ein heisses Eisen an. Um die Frage der richtigen Stellung zum
jüdischen Volk wird innerhalb der evangelischen Kirche heftig gestritten, vor allem bei
denen, denen eine Neuordnung des Verhältnisses von Juden und Christen ein ernstes
Anliegen ist. Hier stehen sich die Vertreter der Judenmission und Verfechter eines

Gesprächs mit Israel gegenüber.

Es ist darum gut, dass Vf. in einer gut dokumentierten, fleissigen Arbeit aufgrund der
Entwicklung und Geschichte der Judenmission im Rheinland auf die Breite und Tiefe dieser
Problematik eingeht.

Dass die Kirche und die Christenheit auf jüdischen Fundamenten gehen und stehen,
wird aus Äusserungen von in der Judenmission Engagierten — allerdings nur gelegentlich —

sichtbar. «Sie (die Kirche) gründet sich auf den, der nach dem Fleische Jude war» (S..189).
Daraus ergibt sich eine ungeheure Dankesschuld der Kirche gegenüber dem jüdischen Volk.
«Wir dürfen hoffen, dass die Zeit gekommen ist, wo wir den Israeliten unsere alte Schuld der
Dankbarkeit entrichten dürfen» (S. 155; vgl. S. 73). Und es ist gut, dass diese Erkenntnis
sofort in das Eingeständnis der eigenen Schuld mündet. «Strecken wir ihnen unsere Arme
entgegen und bitten zuerst um Vergebung wegen der grausamen Unduldsamkeit, die wir an
ihnen geübt» (S. 155). Dieses Eingeständnis der Schuld könnte zum Dreh- und Angelpunkt
für eine neue Begegnung werden (S. 74; 77). Es wird darum nicht nur gefordert, die
Vorurteile gegen die Juden abzulegen (S. 149), sondern wir werden eingeladen, sie zu lieben und
nicht zu verachten. Lapidar heisst es; «Wer den Herrn liebt, wird Israel lieben. Wer den
Herrn nicht liebt, wird Israel nicht lieben» (S. 77).

Doch wird sofort die tiefe Gespaltenheit der Judenmission offenbar. Denn dieses

Zeugnis der Liebe zu und der Achtung vor den Juden, das Bekenntnis der furchtbaren Schuld
der Christenheit an den Juden kann offenbar eine unbekümmerte und verhängnisvolle
Koexistenz mit einem tiefsitzenden Antijudaismus eingehen. Wie soll die Zuwendung in
Liebe glaubwürdig erscheinen, wenn zugleich die üblichen üblen Anschuldigungen gegen die
Juden laut werden? Man fühlt sich erinnert an jenes Wort aus dem Jakobusbrief (3,10) : «Aus
einem Mund geht Loben und Fluchen. Es soll nicht, liebe Brüder, also sein.»

Und doch ist es so gewesen! Immer wieder wird, selbst in werbenden Worten, die
Verwerfung der Juden und damit ihr Ausschluss aus dem Bunde Gottes als selbstverständliches

Grunddatum vorausgesetzt. In einer Erklärung über Pfarrer, die sich bedauerlicherweise

den Juden gegenüber distanziert verhalten, heisst es (1876); «Es widerstrebte ihrer
Würde, sich lange mit denen zu beschäftigen, die Jesum von Jahrhundert zu Jahrhundert
kreuzigen» (S. 189). Auch nach Auschwitz wird (1952) der gleiche Ton angeschlagen:
«Israel... verfolgt in glühendem Hass den Messias, der in Christus kam...» (S. 238). In einer

184



solchen Äusserung zeigt sich nicht nur ein erschütternder theologische Lapsus, sondern auch
eine profunde Unkenntnis des Judentums. Die Verwerfung des jüdischen Volkes wird immer
wieder betont (S. 65), und auch nach 1945 wird die verderbliche Enterbungsirrlehre wieder
auf den Leuchter gestellt, als habe Gott sein Volk Verstössen (vgl. Rom. 11,2). Die Kirche, so
heisst es da, «als das neue Israel oder das neue Gottesvolk... trat an die Stelle Israels... und

bezog die Verheissungen auch auf sich, ohne dass sie Israel davon ausschloss» (S. 237). Wo
steht eigentlich das jüdische Volk Es muss eine klare Antwort erfolgen : Ist Israel erwählt
und steht es darum im Bundes Gottes — oder befindet es sich «unter Gottes Zorn und
Gericht wegen der Verwerfung Christi», wie es von einem führenden theologischen
Befürworter der Judenmission formuliert wurde (1923) (S. 12)

Solange hier keine Klarheit herrscht, solange die Schatten der sogenannten Verwerfung
den Blick für das jüdische Volk verstellen, kann man sich über die Klagen der für Israel
engagierten Missionsfreunde nicht wundern, dass «selbst Wiedergeborene den Hass gegen
die Juden so oft und so gerne in sich herrschen lassen» (1826) (S. 70). Diese Abneigung gegen
die Juden zieht sich wie ein roter Faden durch viele Berichte, bis hin zu der Meinung, dass
der Antisemitismus deshalb gerechtfertigt sei, weil er ein Zeichen der Verwerfung des

jüdischen Volkes darstelle (S. 40). Und noch 1963 wird «von der sehr starken und immer
noch sich vertiefenden Abneigung der christlichen Bevölkerung gegen das jüdische Volk» (S.

221)gesprochen.

Es nimmt nicht wunder, dass derartige theologische Voraussetzungen nicht dazu

angetan waren, einen entschiedenen Widerstand gegen den Ansturm des tödlichen
Antisemitismus Hitlers ins Leben zu rufen. Der heimliche, aber auch offene Antijudaismus in der
Christenheit und in diesen Kreisen der Mission hatte den Blick für diese Gefahr getrübt.

Auch noch von einer anderen Seite wird die Judenmission als Institution in Frage
gestellt. Sie wäre überhaupt nicht nötig, wenn die Christen selbst als Christen lebten (S. 33),
«wenn die Christen offener, freundlicher und glaubwürdiger mit den Juden umgehen
würden» (S. 74; vgl. S. 162). Diese Chance wurde verspielt — sicher ist der in der
Christenheit sitzende Antijudaismus ein Grund dafür —, solange die Juden noch unter uns
wohnten und ein natürlicher und ungezwungener Umgang mit ihnen möglich gewesen wäre.

Mit dieser unter der christlichen Bevölkerung herrschenden Voreingenommenheit
gegen die Juden hängt es auch sicher zusammen, dass die für das Evangelium gewonnenen
Juden keine Heimat unterihr finden konnten, und deshalb immer wieder Unterkünfte für
Proselyten geschaffen worden (z.B. S. 55, 56, 69, 71). Immer wieder stellte sich das Problem
ihrer Zugehörigkeit — von den Juden Verstössen, von den Christen nicht angenommen (S.

145). Diese entscheidende Frage hat deshalb nie eine befriedigende Antwort gefunden, weil
diese Abneigung gegen die Juden — auch nach ihrem Übertritt zur Kirche — einer tiefen
Unkenntnis des Judentums entsprang.

Hier hatte man eine theologisch zwar falsche, aber für die herrschenden Vorstellungen
einsichtige Trennung zwischen dem Israel der Bibel und den heute lebenden Juden

vorgenommen. «Die Juden sind nicht mehr das alte Israel» (1875) (S. 229). Es wurde
unterschieden zwischen dem mosaischen Judentum, das auf Jesus warte, und dem talmudischen
Judentum, das eine Verleugnung des Messias sei (S. 104). Darum wird immer wieder das

zeitgenössische Judentum in den düstersten Farben geschildert. «In der Synagoge», so heisst

es, «herrsche ungeistliches und gottloses Wesen» (S. 78) und «die Juden schmachteten unter
der Knechtschaft des Gesetzes im Todesschatten» (S. 48). Eine wirkliche Kenntnis des
Judentums lag solchen Aussagen sicher nicht zugrunde.

Innerhalb der Kirche ist hier ein Umdenken überfällig. Dies bezieht sich auf alle
Bereiche — von der Auslegung der Bibel innerhalb des Judentums über die wirkliche

185



Bedeutung des Talmuds bis hin zu einer richtigen Information über die vielfältige Geschichte
des Judentums. «Es (das jüdische Volk) bleibt das Volk der Verheissung» (S. 256) — aus
dieser Erkenntnis müssen besonnen und liebevoll Konsequenzen für den täglichen Umgang
mit den Juden und mit Israel gezogen werden. Vf. tut dies in einer engagierten Weise, und es
ist gut, wenn die hier aufgeworfenen Fragen gehört werden. Sie bedeuten im Verhältnis der
Kirche zum jüdischen Volk eine völlige Umkehr. Dabei ist allerdings zu fragen, ob die
Gleichsetzung von Dialog und Judenmission, wie Vf. meint (S. 2; 259), richtig ist. Geht es

beim Bekenntnis zu Jesus von Nazareth nur um «das Selbstwertgefühl der Christenheit» (S.

266) und nicht vielmehr um ihre Existenz? Bei einer Begegnung zwischen Juden und
Christen, die uns Christen trotz all der schauderhaften Ereignisse als eine unverdiente Gnade
zuteil wurde, kann es nicht darum gehen, den Glauben irgend eines Partners auszuklammern
oder zu diskriminieren ; gerade darunter würde auch die von Vf. zu Recht geforderte
Glaubwürdigkeit leiden. Es ist an uns — und dazu lädt das Buch mit grossem Ernst ein —, zu hören
und zuzuhören. Zu einer gründlichen Lektüre dieses wertvollen Buches wird dringend
eingeladen. Dass Vf. die verhängnisvollen Weichenstellungen aufgezeigt hat, ist ihm auch
dadurch zu danken, dass wir das sachliche und engagierte Gespräch über diese Fragen nicht
abreissen lassen.

Rudolf Pfisterer.

Günther Bernd Ginzel (Hrsg.). AUSCHWITZ ALS HERAUSFORDERUNG FÜR JUDEN
UND CHRISTEN. Lambert Schneider Taschenbücher, herausg. von Lothar Stiem.
Serie Tachless: Zur Sache, Bd. 1. Verlag Lambert Schneider, Heidelberg 1980, 671 S.

Auschwitz — als Synonym und Prototyp für die nationalsozialistische Vernichtungspraxis

— ist ein Thema, das sich weder theologisch noch geschichtlich «bewältigen» lässt. So
bleibt es in der Tat eine ständige Herausforderung. Wie differenziert die jüdische
Auseinandersetzung auf diesem Gebiet liegt, hat — neben Prof. Yehoshua Amir in diesem Band — Dr.
Stefan Schreiner aus Naumburg in seinem Beitrag Jüdisch-theologisches Denken nach
Auschwitz — Ein Versuch seiner Darstellung (Judaica 1980, Heft 1, S. 1-13; Heft 2, S. 49-56)
eingehend dargelegt. Doch ist Auschwitz auch für die christliche Welt eine Herausforderung,
weil ja damit die stete Frage nach der Verantwortlichkeit des christliche-theologischen
Antijudaismus an der psychologischen Vorbereitung der nationalsozialistischen
Vernichtungspolitik verbunden ist. So ist das Geschehen in Auschwitz auch zum Ausgangspunkt der
christlichen Bemühungen geworden, eine neue, positive Beziehung zum Judentum
herzustellen.

In einem einleitenden Beitrag umreisst G. B. Ginzel den Begriff «Auschwitz», der ja für
die nach 1945 geborenen Generationen nicht mehr furchtbare Gegenwart, sondern
Geschichte ist, u.zw. eine Geschichte, über die durch Jahrzehnte in den Schulen der DBR der
Schleier des Vergessens gebreitet wurde. Gegenwart hingegen ist Auschwitz nicht nur für die
Überlebenden der Verfolgungszeit, sondern auch für «Hitlers und Himmlers Erben», um es
mit dem Vf. zu sagen, d.h. für die Anhänger des völkischen Nationalismus der Neuen
Rechten, bei deren «kameradschaftlichen Zusammenkünften» 1979 folgendes Lied gerne
gesungen wurde (S. 47/48) :

In Buchenwald, in Buchenwald, macht Adolf seine Juden kalt...
Und auch im KZ Maidanek, da putzten wir die Juden weg...
Der Heinrich Himmler hielt sein Wort, schickt Juden in den Luftkurort...
So eine Gaskur im KZ, die finden alle Juden nett...

Aus Knochenmehl und Judentran, da machen wir die Seife dann...

186



So nützlich noch verwerten wir, was einst noch war ein Judentier...

Der 1. Teil des Bandes steht unter dem Motto Glaube und Widerstand — Vor und nach
Auschwitz.

P. Dr. Willehad Paul Eckert o.p., katholischer Vorsitzender des Deutschen
Koordinierungsrates für christlich-jüdische Zusammenarbeit, analysiert die Geschichte des
kirchlichen Widerstandes und kommt dabei zu dem Schluss (er zitiert des Jesuitenpater Nota),
dass Rom 1933 noch zu sehr von einer langen Tradition des Antijudaismus geprägt war, um
eine Enzyklika gegen den Antisemitismus herauszugeben und eine Theologie des Judentums
zu entwickeln. So war der Widerstand gegen die Judenverfolgungen auf einzelne mutige
Personen beschränkt, während die Kirche als Institution dazu geschwiegen hat, was übrigens
die Gemeinsame Synode der Bistümer in der BRD 1975 in aller Form bekannt hat (S. 81).

Prof. Joachim Beckmann skizziert den Kirchenkampf in der Evangelischen Kirche 1933-

45. Schon 1936 hat die «vorläufige Leitung» der Deutschen Evangelischen Kirche — die sich
als solche organisatorisch gegen die vom «Reichsbischof» im nationalsozialistischen Sinn
geleitete Kirche abgrenzte — in einer an Hitler gesandten Protestschrift in aller Form die
Theorie von Blut, Rasse und Volkstum und den von oben her befohlenen Antisemitismus als
«antichristliche Gedankenwelt» angeprangert. Die Synode der Bekennenden Kirche der alt-
preussischen Union in Breslau hat dann in einer Kundgebung zum Buss- und Bettag 1943 in
aller Form gegen die Vernichtung «unwerten Lebens» und der Juden Stellung genommen.

Prof. Yehoshua Amir, Dozent für hellenistisches Judentum und moderne jüdische
Philosophie an der Universität Tel Aviv und an der Hebräischen Universität Jerusalem,
schreibt über Widerstand und jüdischer Glaube und zeigt auf, dass nach der jüdischen
Tradition der König, d.h. die oberste Befehlsgewalt, unter einer letzten höchsten
Verantwortung steht und dass dort, wo er dieser Verantwortung nicht gerecht wird, seine Befehle
nicht befolgt werden sollen. Diese Auffassung ist in das heutige israelische Militärgesetzbuch
eingegangen.

Der jetzige Basler Rabbiner, Dr. I. M. Levinger, schreibt über die jüdische Auffassung
des Martyriums : Kiddusch Haschern : Heiligung des göttlichen Namens.

In einer Podiumsdiskussion nehmen dann Johann Baptist Metz, Friedrich Heer, Joachim
Beckmann, Yehoshua Amir und G. B. Ginzel zum Problem Glaube und Widerstand nach
Auschwitz Stellung.

Im 2. Teil, Auschwitz als Herausforderung, gibt Prof. Hermann Greive vom Martin-
Buber-Institut der Universität Köln einen Überblick über Die nationalsozialistische
Judenverfolgung und Juden vernichtung als Herausforan Christentum und Kirche.

In einem Interview mit Kardinal-Erzbischof Dr. Franz König von Wien wird die Frage
Nach Auschwitz andere Akzente setzen aufgeworfen. Der Kardinal bezeichnet darin den
Ausspruch von J. B. Metz: «Eine Theologie, die heute, nach Auschwitz, die gleiche ist, wie
vor Auschwitz, ist eine schlechte Theologie» als «überspitzte Formulierung», weil es nicht so
sehr um die Theologie als Lehre als um das praktische Verhalten der Christen geht, gesteht
aber zu, dass das christliche Verhalten durch die Theologie gelenkt und geführt werden soll.

G. B. Ginzel kommt dann auf das Problem Christen und Juden nach Auschwitz zu
sprechen. Sein Versuch einer Antwort verdient besondere Beachtung. Er führt darin u.a.
folgendes aus (S. 270ff.) :

Wir müssen uns von einer Theologie trennen, die Gott für alles verantwortlich
macht. Gott hat den Menschen nicht in die Welt gesetzt und ihn zur Passivität
verurteilt... In den Konzentrationslagern starben insgesamt etwa 9 Millionen Menschen.

187



War es von Gott vorherbestimmt, wer Opfewr und wer Mörder sein sollte Dafür
soll Gott verantwortlich sein Wir müssen uns aus jener infantilen Passivität, in der uns
einige Theologen und auch Politiker gefangen halten wollen, befreien.

Der 3. Teil hat besonderen praktischen Wert; er enthält die wichtigsten bis heute
veröffentlichten kirchlichen Dokumente zum Verhältnis von Juden und Christen.

Im 4. und letzten Teil, Theologie nach Auschwitz, dissertiert Prof. Ernst Simon aus
Jerusalem in einem von G. B. Ginzel geleiteten Interview über Zweifel nach Auschwitz.

So ungeheure kompliziert, führt Prof. Simon aus, ist der Zusammenhang zwischen
Abraham und Hiob, ist das Rechenexempel Sünde und Gnade im Judentum aufgebaut.
Und es bleibt immer irgendein Rest, und ein Rest wird solange bleiben, wie die Sünde
des Menschen auf Erden — nicht im Sinne der Erbsünde, sondern im Sinne des Nicht-
fertigwerden mit dem Anspruch, der an ihn gestellt ist — bleiben wird... Heute, in der
heutigen Weltlage ist der Hauptunterschied zwischen Gläubigen und Ungläubigen nicht
so sehr der, was sie glauben, und vielleicht nicht einmal, dass sie glauben, sondern dass

sie zweifeln... Wir Gläubigen zweifeln, und ohne diesen Zweifel könnten wir nicht glauben.

Und das bezieht sich auch auf das spezifisch historisch-theologische Problem der
Gerechtigkeit des Gottes der Geschichte.

Landesrabbiner Nathan P. Levinson spricht dann, ebenfalls in einem Interview mit dem
Herausgeber, über Auflehnen gegen Gott. Auf die Frage Ginzels: «Kann man im Glauben
und mit dem Glauben Widerstand leisten Kann Glauben, Beten eine Form des Widersetzen
sein » antwortet Rabbiner Levinson (S. 228/29) :

Ich glaube, dass es notwendig ist, mit der ganzen Person zu widerstehen. Der
Glaube allein, wenn er nur passiv ist, wird nicht genügen. Und eines der schlimmen
Dinge war ja die absolute Schwäche ; dass die Macht so verteilt war, dass wir nicht die

Möglichkeit hatten, für die Bedrückten kämpfen zu können. Widerstand für die
Bedrückten und Widerstand gegen die Bedrücker ist wohl das vornehmste Gebot, das uns
gegeben wird.

Rabbiner Emil Davidovic erzählt Ginzel über seine Erfahrungen Als (liberaler) Rabbiner
in Auschwitz. Im Gegensatz zu manchen Orthodoxen, die dem Tod fast fröhlich als Eingehen
zu Gott entgegensahen, sagt Davidovic, in Auschwitz nicht gebetet zu haben. Auf Gizels
Frage, ob man dort auf diese Weise Gott vergessen hat, antwortet er (S. 437) :

Nein, nein. Ich habe, wie schon gesagt, über nichts nachgedacht. Wir haben dort
nicht philosophiert und auch keine Theologie betrieben. Wir haben nur nachgedacht:
Wie kann ich den heutigen Tag überleben?

Yehoshua Amir gibt dann einen Überblick über Jüdisch-theologische Positionen nach
Auschwitz, Friedrich Heer referiert über Theologie nach Auschwitz, Berthold Klappert über
Die Juden in einer christlichen Theologie nach Auschwitz, Wilhelm Salberg über Theologische

Praxis nach Auschwitz aus der Sicht eines katholischen Pfarrers und Erwachsenenbildners,

Rolf Rendtorff über Judenmission nach Auschwitz, P. G. Aring über Immer noch
Judenmission und Wilhelm Böhm über Religionsunterricht nach Auschwitz.

Im Anhang werden die Autoren dieses Sammelbandes vorgestellt. Dann folgt ein
Quellenverzeichnis, eine Übersicht der abgedruckten kirchlichen Dokumente, ein
Namensverzeichnis und ein Sach- und Begriffsregister.

Ein hilfreiches Buch für jeden, der Auschwitz als ständige Herausforderung an das

Gewissen betrachtet und nicht darauf einzugehen bereit ist, dass man die Geschehnisse der

188



Verfolgungszeit zu einem rein geschichtlichen Phänomen degradiert. «Weil aber Auschwitz
Menschenwerk war, besteht die Gefahr, dass sich Auschwitz wiederholen kann» (S. 272).

K. H.

Helmut Hirsch, MARX UND MOSES, in: Judentum und Umwelt, Band 2. Verlag Peter
Lang, Bern 1980, 181 S., SFr. 32. —

Der Untertitel «Karl Marx zur <Judenfrage» und zu Juden» präzisiert, worum es dem Vf.
in seiner entwicklungsgeschichtlichen, auch psychologischen Untersuchung geht, die nach
dem Vorwort in folgende Hauptteile geglieder ist: I. Amerikanische Aspekte (u.a. über
Hamilton, Beaumont, Tocqueville) ; II. Auseinandersetzung mit Bauer (gemeint ist Bruno
Bauer; zunächst wird «Spezialfreund Koppen» dargestellt) ; III. Bruch mit Rüge (u.a. von
Rousseau bis Toussend, Ruges Judenbegriff); IV. Wie es wahrscheinlich geworden (u.a.
Marxens Milieu, judenfeindliche Klimata). Der Dokumentenanhang (S. 139ff.) enthält nach
einer Vorbemerkung folgende Quellen: Die Kölner und Trierer Petition, einen Komiteebericht

des Ersten Ausschusses an den Siebten Rheinischen Landtag über die beantragte
Aufhebung des sog. Judendekrets und Marxens Stellungnahme zu «Die Fähigkeit der
heutigen Juden und Christen frei zu werden», von B. Bauer. Ein Quellen- und
Literaturverzeichnis nebst Namenregister schliessen den Band ab.

Der Autor zeigt detailliert, dass die Stellung des Judenchristen Marx gegenüber den
Juden und vor allem einzelnen Juden differenziert war, so dass eine Verallgemeinerung
schwierig ist. Will man sie dennoch versuchen, so müsste man wohl — wenn ich Aussagen
und Tendenz des Vf.s recht verstanden habe — bei Marx unterscheiden zwischen den Juden
im allgemeinen als Verkörperung des Kapitals und Juden als menschlichen Individuen wie
Karl Marx selbst, mit menschlichen Bedürfnissen, Vorzügen und Fehlern. Erstere sind — im
Sinne des Marxismus — zu überwinden, letztere sind zu emanzipieren, so dass schlussendlich
überhaupt nur noch freie Menschen vorhanden sind. Im Hinblick auf Karl Marx selbst
müsste man wohl unterscheiden zwischen dem «Marxisten» Karl Marx und dem Menschen
Karl Marx, die (noch) nicht ganz deckungsgleich waren.

Herbert Schmid.

Flavius Josèphe, GUERRE DES JUIFS. Livre I et Livres II-III (2 tomes). Paris, Société
d'édition «Les Belles Lettres», 1975 et 1980. Texte établi et traduit par André Pelletier.

L'Introduction générale à la «Guerre des Juifs» se trouve dans le premier tome; c'est
pourquoi nous le présenterons ici en même temps que le deuxième tome, récemment paru.
André Pelletier esquisse, sans s'y attarder, la biographie de Josèphe : c'est l'établissement du
texte de la Guerre des Juifs qui requiert tous ses soins. En effet l'A. utilise comme base du
texte qu'il traduit le texte établi par Niese à partir d'un certain nombre de manuscrits (t. VI de
FlaviiJosephi opera edidit et apparatu critico instruxit Benedictus Niese, Berlin 1888) mais ne
s'interdit ni les leçons empruntées à des MSS non retenus par Niese ni le recours à des

traductions anciennes pas plus qu'il ne néglige l'étude des citations de Josèphe par Eusèbe
ni celles qui figurent dans les Excerpta historica de Constantin Porphyrogennète. Toutefois
A. Pelletier se défend de faire oeuvre de novateur en ce domaine même s'il améliore sur
certains points les travaux précédents. Il allège la bibliographie en renvoyant à l'ouvrage de

Heinz Schreckenberg (*).

189



La traduction d'André Pelletier est telle qu'on pouvait le supposer après la lecture de ses

autres publications, c'est-à-dire précise, élégante et respectueuse du rythme grec. L'auteur
connaît admirablement la langue grecque hellénistique et aucune des subtilités du texte ne lui
échappe. Ses notes complémentaires sont riches et claires et portent principalement sur des

questions d'ordre historique ou philologique qu'il expose et résoud (éventuellement) avec la
maîtrise et l'érudition qu'on lui connaît. Des excursus dans le premier tome, des appendices
dans le second — en liaison avec le texte de Flavius Josèphe — donnent de précieuses
indications nourries de références sur des sujets divers et bien souvent éclaircissent des

points restés obscurs jusqu'ici.

La société «Les Belles Lettres» ne pouvait faire un meilleur choix que celui d'André
Pelletier pour cette édition de la Guerre des Juifs car sa connaissance des civilisations et des
realia juives et païennes de l'époque est exceptionnelle : c'est pourquoi nous attendons avec

un grand intérêt la publication des tomes suivants.
Madeleine Petit, C.N.R.S.

(*) Heinz Schreckenberg, Bibliographie zu Flavius Josephus. Arbeiten zur Literatur und
Geschichte des hellenistischen Judentums. Brill. Leyde, 1968.

LES JUIFS EN FRANCE. Numéro spécial de H, Histoire (N° 3, nov. 1979, édité par
Hachette).

L'éditorial pose les «alternatives jamais résolues: élection-persécution, assimilation-
aliénation, patriotisme-sionisme» devant lesquelles se trouvent les Juifs français de par leur
être propre et de par les Français non-juifs, bienveillants ou malveillants. On retrouve la

présentation et la discussion de ces alternatives, quelquefois séparément quelquefois
ensemble et même le refus de ces alternatives, dans une perspective soit historique, soit
philosophico-religieuse, soit sociologique, soit politique, soit littéraire. On est très loin, dans
la quasi totalité de ces exposés, des réflexions sartriennes sur la question juive (Sartre n'est
cité qu'une fois — dans un contexte littéraire — en référence) car si les auteurs accordent de

l'importance, sous l'aspect historique, aux dispositions des Gentils à l'égard des Juifs,
l'essentiel de leurs propos est dans le judaïsme vécu, dans la vie d'un Juif en tant que Juif dans

son pays, la France. Tous ceux qui ont participé à ce volume vivent cette situation mais c'est

tant en historiens que sociologues que la plupart d'entre eux analysent les phénomènes, d'où
l'intérêt particulier de l'ouvrage.

La richesse et l'abondance des contributions empêchent de donner ici leur compte
rendu détaillé mais nous nous efforcerons de dégager les grandes lignes de cette oeuvre
collective. En un premier temps sont analysés — sous la rubrique Clefs — les conditions
historiques qui conduisirent à la situation actuelle du Juif français. Trois auteurs, Ran Halevi
(Généalogie d'un discours moderne), Laurent Bensaid (Cent ans de fidélité à la République),
Freddy Raphael (Ici et ailleurs, patriotisme et sionisme des Juifs d'Alsace) et Michael Marrus
(Vichy avant Vichy) brossent l'évolution de la «question juive» jusqu'en 1940: l'antijudaïsme
religieux primitif se transforme en antisémitisme politico- économique dans les temps
modernes. L'époque charnière est celle des philosophes du XVIIIe siècle; ceux-ci, en
majorité, ne voient dans le judaïsme qu'une forme particulière de l'anti-rationalisme des

religieux et ils cassent, de ce fait, l'ostracisme spécifique dont étaient frappés les membres de

la communauté juive. La Révolution puis la République font des Juifs des citoyens à part
entière, et ceux-ci deviennent les soutiens enthousiastes des idéaux républicains (liberté,
égalité, fraternité) dans lesquels ils retrouvent «les principes essentiels du judaïsme». C'est
alors qu'apparaît l'alternative assimilation-aliénation qui sera toujours présente dans la

conscience juive française à partir de cette époque, alternative plus ou moins douloureuse

190



suivant les événements historiques (affaire Dreyfus, Vichy). Annie Kriegel (Résistants
communistes et Juifs persécutés) décrit la complexité des rapports entre le P.C. et les Juifs
communistes (c'est en tant que «socialistes à part entière» et non en tant que Juifs que ceux-
ci sont évidemment intégrés par le P.C., mais il existe à l'intérieur du P.C. une organisation
spécialisée dans les affaires juives, pour les travailleurs immigrés en premier lieu) et
l'évolution de la conception de «peuple juif» à l'intérieur du Parti (*). C'est encore, sous une
forme particulière, la question de l'identité juive qui est posée.

On ne peut évidemment séparer l'homme de son milieu et le Juif français des non-juifs
français car il y a toujours interaction, comme les articles de la partie Clefs le montrent bien ;

toutefois la deuxième partie du recueil, Humeurs, s'attache plus à l'étude des mentalités et
des comportements juifs de «l'intérieur». Annie Kriegel (Une communauté à double foyer) et
Bernard-Henri Lévy (Une marque indéchiffrable tracent à grands traits la dimension juive
du juif français contemporain et, avec la naissance de l'Etat d'Israël, la projection passionnée
de l'alternative patriotisme-sionisme. Doris Bensimon (Mutations socio-démographiques aux
XIXe et XXe siècles) et Patricia Frydman (L'identité des jeunes Juifs en France), à partir de
recensions et d'enquêtes chiffrées, établissent, la première, l'évolution en nombre, en origine
et en qualité socio-professionnelle de la communauté juive française (la troisième du monde)
et la seconde, d'après un échantillon précis, les critères selon lesquels se déterminent des
Juifs français de 16 ans environ. On souhaite le développement de ce genre d'enquêtes.

La dernière partie de ce numéro spécial d'H, intitulée Images, regroupe d'une part des
études sur la figure du Juif dans la littérature française et, d'autre part, deux articles, l'un de
Michel Winock (Jeanne d'Arc et les Juifs) sur le mythe de Jeanne «récupéré» par les antisémites,

l'autre de Gérard Haddad (Aimé Pallière et la «vraie religion») sur ce catholique
lyonnais désireux de se convertir au judaïsme et co-fondateur de la synagogue de la rue
Copernic où il devint prédicateur. En littérature, le problème de l'intégration du Juif dans la
société française, décrit dans ...Et Cie (1914) de Jean-Richard Bloch et dans Solal (1930)
d'Albert Cohen, est posé par Denise Goiten-Galperin dans Assimilation et aliénation, Jean-
Richard Bloch et Albert Cohen tandis que dans Figures juives ou les crimes de la littérature
Jacqueline Sudaka présente deux oeuvres de l'immédiate avant-guerre, La Conspiration
(1938) de Paul Nizan et Gilles (1939) de Drieu La Rochelle, oeuvres dans lesquelles le héros

juif communiste de Nizan refuse son judaïsme comme bourgeois et le héros d'extrême-droite
de Drieu repousse le Juif comme étranger, donc ennemi. Nous tenons à signaler à part
l'article de Mireille Hadas-Lebel (La Préface à Eliezer et Nephtaly ou Florian contre Voltaire)
qui présente avec finesse et érudition un texte méconnu de Florian dans lequel l'illustration et
la défense de la Loi et du peuple juifs sont en fait — comme le démontre l'A. — la réponse à

l'article «Juifs» du Dictionnaire philosophique de Voltaire.

En bref, un livre à lire et à méditer.
Madeleine Petit, C.N.R.S.

(*) Pour l'assimilation de l'antisionisme et de l'antisémitisme, voir aussi l'interview
d'Edgar Morin (L'Antisémitisme ordinaire).

Teddy Kollek, EIN LEBEN FÜR JERUSALEM. Hoffmann und Campe Verlag, Hamburg
Î980,430S. DM 38.-.

In diesem Buch beschreibt der populäre langjährige Bürgermeister von Jerusalem mit
Hilfe seines Sohnes Arnos seinen Werdegang. Er führte ihn von seiner Geburtsstadt Wien
über die zionistische Jugendbewegung nach dem damaligen Palästina, wo er an allen Phasen
des Aufbaus aktiven Anteil nahm. Vor und nach der Staatsgründung war K. mit verantwor-

191



tungsvollen Aufgaben betraut. Eine davon waren die Waffenkäufe in den U.S.A. kurz vor der
Ausrufung des jüdischen Staates, in Erwartung des massiven arabischen Angriffs, der dann
auch nicht ausblieb, und die oft abenteuerliche — weil von der U.S.A.-Regierung durch das

Waffenembargo offiziell verbotene — Beförderung des militärischen Materials nach Paläs-
tine. 1952 wurde K. unter Ben-Gurion zum Chef des Ministerpräsidentenamtes ernannt. Seit
1965 ist er Bürgermeister von Jerusalem, ein Amt, mit dem er sich, wie das im Buchtitel zum
Ausdruck kommt, völlig identifiziert. Seit der Wiedervereinigung der Stadt nach dem
Sechstagekrieg im Jahre 1967 hat sich K. mit ganzer Kraft für die Sanierung und
Verschönerung der Stadt eingesetzt. Er schreibt dazu (S. 390) :

Heute ist Jerusalem eine wunderschöne Stadt, und oft wünschte ich, ich könnte die
Leute in die Zeit vor 1967 zurückversetzen und ihnen zeigen, wie die Stadt damals
ausgesehen hat : der traurige Anblick des Niemandslandes, der Mauer, des Stacheldrahts,
die verlassenen Strassen und die heruntergekommenen Stadtviertel an der Grenze.

K. hat sich, seit er an der Spitze der Stadtverwaltung steht, ehrlich bemüht, auch die
Interessen des arabischen Bevölkerungsteils wahrzunehmen, wiewohl es aus begreiflichen
Gründen bis heute zu keiner offiziellen Zusammenarbeit auf Verwaltungsebene gekommen
ist : dies würde in den Augen der Araber eine Anerkennung der israelischen Herrschaft über
Jerusalem bedeuten. K. ist ein entschiedener Gegner aller extremen Ideen und suchte stets
nach pragmatischen, für alle Beteiligten annehmbaren Lösungen. Er sagt in diesem
Zusammenhang (S. 386/87) :

1968 und 1969 herrschte in Israel noch immer die Einstellung vor, dass wir den
grössten Teil des Westufers und den Gaza-Streifen würden zurückgeben müssen... Das
einzige echte Problem für Israel waren sichere Grenzen. Im Laufe der letzten zéhn Jahre
hat sich diese Haltung jedoch geändert... (und) haben ein paar sehr extreme Ideen
Wurzel geschlagen; vor allem in lautstarken Gruppen junger Leute und religiöser
Kreise. In Israel selbst ist die Frage der besetzten Gebiete zu einem äusserst
emotionsgeladenen Thema geworden, mit dem man nur schwer fertig werden wird.

Obwohl jeder in Israel von Anfang an die Meinung vertrat, dass Jerusalem
wiedervereinigt und die Hauptstadt Israels bleiben wollte, berichtete die Jerusalem Post
durchaus zutreffen, dass ich im April 1969 vor dem Klub der Auslandspresse als
persönliche Idee den Vorschlag gemacht hätte, als eine der Operationen im Friedensfall
die Schaffung eines Gross-Jerusalem in Erwähnung zu ziehen... Ich schlug vor, dass ein
Teil dieses Gross-Jerusalem unter arabischer Herrschaft stehen und Jerusalem sogar
eine arabische Hauptstadt sein solle...

K's Einstellung zur jetzigen israelischen Regierung kommt im Nachwort zur deutschen
Ausgabe ungeschminkt zum Ausdruck (S. 417) :

Auch habe ich nicht die geringste Absicht, der Tendenz unserer momentanen
Regierung beizupflichten, die Pläne verfolgt, die reine Fantasiegespinste sind, — denn
die Millionen Juden, die Begin und Arieh Sharon auf den Bergkämmen von Samaria
ansiedeln wollen, sind leider nur in ihrer Fantasie vorhanden... Ich bin keineswegs der
Meinung, dass die Politik und das Verhalten unserer Regierung richtig sind, und ich
billige durchaus nicht all ihre Proklamationen und Taten.

Das Buch enthält eine Fülle interessanter Einzelheiten über Persönlichkeiten und
Situationen. K. beurteilt alles mit einem gesunden Nonkonformismus. Man ist von seiner
leichten und flüssigen Darstellungsweise gefesselt und liest das Buch von Anfang bis Ende in
einem Zug.

K. H.

192


	Rezensionen

