Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Antichrist - Antimessias : der Makkabaer Simon?
Autor: Burgmann, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961220

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANTICHRIST - ANTIMESSIAS
DER MAKKABAER SIMON?

von Hans Burgmann

Es ist in christlichen Kreisen viel zu wenig bekannt, dass der Antichrist
einen Vorldufer im jiidischen Denken und im jiidischen Schrifttum hat. J.-
M. Rosenstiehl hat sich in einer Untersuchung eingehend mit diesem
Antimessias befasst (1). Wihrend er jedoch den Antichrist als mythische
Person betrachtet, weil dieser Gegner Gottes schon seit Urzeiten das
Schopfungswerk und Heilsgeschehen zu storen versuchte, sieht er in der
judischen Konzeption des Antichrist eine menschliche Gestalt und
versucht aus den verschiedenen Uberlieferungsschichten das «Portrait»
herauszuarbeiten. Dabei verwendet er rabbinische Texte, solche der
intertestamentarischen Zeit und auch zwei heidnische. Texte, Charak-
terisierungen des romischen Kaisers Caligula durch Seneca und Sueton,
die ihm in diese Reihe der Antimessias-Portréts hineinzupassen scheinen.

Das Aussehen dieses Antimessias ist nicht eindeutig festgelegt, in
einigen Texten hat er zwei Kopfauswiichse, in andern rotflammende oder
rotgelbe Haare, zuweilen ist er eindugig oder er hat tiefliegende Augen,
manchmal sind sie bluttriefend-rot oder grausam-griin oder kiihl grau oder
blau. Im ganzen ein ungeschlachtes Wesen.

Wenn man die Frage nach der historischen Urfigur stellt, auf die diese
Vorstellung zuriickgeht, konnte man an einen Herrscher denken, der aus
dem europdischen Bereich stammt. Dafiir sprachen sowohl die rotgelben
Haare als auch die griin-grau-blauen Augen. Rosenstiehl nennt in diesem
Zusammenhang drei Namen: Antiochus IV. Epiphanes aus dem griechi-
schen Seleukidengeschlecht, verhasst bei den Juden, weil unter seiner
Herrschaft die thoratreuen Juden verfolgt, der Brandopferaltar ge-
schiandet und die Tempelhofe in heilige heidnische Haine umgewandelt
wurden; als zweiten den Romer Pompejus, bei den Juden verhasst, weil er
die miihsam erkdmpfte Souverénitidt des Tempelstaates wieder zerstorte
und es wagte, nach der Eroberung des Tempels das Allerheiligste zu
betreten; als dritten den romischen Kaiser Caligula, verhasst bei den

152



Juden, weil er seine Statue in Jerusalem aufstellen liess und géttliche
Verehrung befahl. Trotz der Maoglichkeit, in einem dieser drei euro-
pdischen Herrenmenschen die historische Urfigur des Antimessias zu
sehen, hilt Rosenstiehl das Réatsel um die Herkunft des Antichristbildes
fiir nicht gelost. Er sieht im Hintergrund dieser. physiognomischen und
somatischen Beschreibungen astrologische Spekulationen der Apoka-
lyptik und weist auf essenische Einfliisse hin (nach M. Hornschuh); auch
Qumranfragmente, die aus der Astralkonstellation bei der Geburt des
Menschen seine psychosomatische Beschaffenheit und sein (Un-) Heils-
schicksal ableiten (J. Allegro) oder die ein Horoskop des Messias
enthalten (J. Starcky), bringt er in diesen Zusammenhang (2). Nach seiner
Meinung ist die historische Urfigur oder die Urkonzeption des Anti-
messias bei den Essenern zu suchen. Damit hat Rosenstiehl den Ball den
Qumranologen zugeworfen, und diese miissen ihn aufnehmen.

Rosenstiehl hat wahrscheinlich recht, wenn er den Ursprung der
Antimessiasgestalt bei den Essenern sucht, wenn auch bei den Astral-
spekulationen kein direkter Bezug zum Antimessias feststellbar ist. Viel
wahrscheinlicher ist die Vermutung, dass diese Schriftrollensekte von
Qumrén, die sich von Gott erwéhlt sah und trotzdem vom Hochpriester
und einer feindseligen Rivalensekte aufs #dusserste in ihrer Existenz
bedriangt und gefihrdet wurde, in einem ihrer Widersacher einen Feind
Gottes sah, eine historische Person, die in einer spidteren Generation zum
Antimessias ausgeformt wurde.

In der Tat gibt es unter den in der 4. Hohle von Qumrén gefundenen
Texten eine kleine Zitatensammlung, die formal durch Drohworte gegen
die Gottlosen (E. Lohse) und inhaltlich durch eschatologisch-messianische
Vorstellungen zusammengebunden ist. Diese «Sammlung eschatologisch
gedeuteter Bibelstellen» (J. Maier) oder «messianische Textstellen ohne
Kommentar» (H. Bardtke) fiihren uns anhand von Bibelzitaten die drei
endzeitlichen messianischen Personen vor: den endzeitlichen Propheten
(Deut 5,28-19; 18,18-19), den endzeitlichen K6nig-Messias (Num 24,15-17)
und den endzeitlichen Hochpriester-Messias (Deut 38,8-11). Nach 20
Zeilen Bibeltext ohne Kommentar folgt in der 21. Zeile nach einem Josua-
zitat ein unbiblischer, vollig unbekannter Text, der von einem «Ver-
fluchten» handelt. Es darf wohl hier kein Zweifel bestehen, dass dieser

153



«Verfluchte», «einer von Belial», gleichfalls zu den endzeitlichen Per-
sonen der messianischen Zeit gehort, dass er die Rolle des Widerparts der
gottlichen Heilsordnung in der Endzeit spielt, als «endzeitlicher Wider-
sacher des Gottesvolkes» (H. Stegemann) oder als «falscher Messias»
(«faux messie»: J. Carmignac), oder wie wir schon jetzt sagen konnen : als
Antimessias. (3).

Dieses vierte Stiick in dieser Sammlung (Zeile 21-30) bietet einige
Schwierigkeiten. Wahrend die andern Stiicke Personen zeichnen, die uns
durch die Uberlieferung gut bekannt sind, ist diese vierte Person nicht so
deutlich konturiert. Wihrend die andern Stiicke Bibelzitate bringen,
haben wir hier einen unbekannten Text vor uns, der zudem noch verderbt
ist. Man hat gemeint, sich mit einer Gleichmacherei aus den Schwierig-
keiten herauszuretten, die dieser als Fremdkorper empfundene Text
bietet. So hat man behauptet, wenn die andern drei Stiicke biblisch und alt
sind, muss das vierte, wenn nicht biblisch, so doch alt sein und womdoglich
in die Maleachi-Zeit zuriickreichen. Oder: Da der Psalter noch einzelne
Psalmen, die aus dem 2. vorchristlichen Jahrhundert stammen, in der
nachprophetischen Zeit aufgenommen hat, hat man gemeint, auch dieser
Text sei Teil eines Psalms, und man hat sogar einen Terminus gefunden:
Teil eines apokryphen Josuapsalms! Zwar steht im Text so etwas von
Josuas Engagement «in seinen Psalmen» (BTHLWTYHW), doch wenn
man genauer hinsieht und etwas verkiirzt, dann hért es sich ganz anders an
und lautet etwa so: «Als Josua aufhorte mit seinen Psalmen...». Eine
solche Einfithrung passt kaum in einen Psalm, auch biblische Ver-
fluchungen und eine nachfolgende Erfiillung des Fluches passen nicht in
einen Psalm, solche Psalmen gibt es gar nicht. Wenn man nach einer
Literaturgattung sucht, die diese Zweiteilung Bibeltext — Erfiillung der
biblischen Aussage enthilt, dann stosst man auf den Pescher, eine
literarische Form, die in der Qumréangemeinde sehr gepflegt wurde. Der
Pescher bringt ein Bibelzitat als Prophetie, und die Erfilllung der
Prophezeiung in der Geschichte der Gemeinde ist die nachfolgende
Deutung. So ist es auch hier: Wir haben den Josuafluch als Bibelzitat und
die Erfiillung des Fluches an einem « Verfluchten», «einem Mann Belials»,
sicherlich ein Ereignis, das mit der Gemeindegeschichte der Schrift-
rollensekte irgendwie zusammenhangt.

Wenn man annimmt, dass dieser Text in der Qumrangemeinde
entstanden ist — spiter als Maleachi und spiter als die Psalmen —, dann
losen sich die Schwierigkeiten von selbst auf. Man hatte in dieser
Gemeinde einen Menschen als Widersacher der Gemeinde Gottes und
damit als Widersacher Gottes in so furchtbarer Weise in Erinnerung, dass
man zur Konzeption des Antimessias kam. Biblische Vorlagen fiir diese

154



Konzeption besass man nicht. Ein passender Text musste den drei
eschatologisch-messianischen Bibeltexten zur Seite gestellt werden. Er
wurde gesucht, er wurde gefunden im Schriftrollendepot der eigenen
Sektenschriften. Dass er ein Bibelzitat enthielt, konnte die Eingliederung
in die Sammlung der eschatologischen Bibelzitate erleichtert haben.
U'brigens war das Selbstverstindnis der Gemeinde so stark, dass sie ihre
eigenen Schriften sehr hoch bewertete und in die Nidhe der biblischen
bringen konnte. So gelang es, eine bisher unbekannte eschatologische
Figur, den Antimessias, fiir die Gemeinde genauso obligatorisch zu
machen wie die andern drei, den Propheten und die zwei Messiasse:
durch 4 Q Test 21-30.

«Zu der Zeit, da Josau aufhorte mit Preisen und Loben in seinen Lob-
geséngen, da sprach er: Verflucht sei der Mann, der diese Stadt wieder
aufbaut. Mit seinem Erstgebarenen soll er sie griinden, und mit seinem
Jiingsten soll er ihre Torfliigel einsetzen (Jos 6,26).

Und siehe, ein Verfluchter, einer von Belial trat auf, um seinem Volk
zum Fangnetz zu werden und ein Schrecken fiir alle seine Nachbarn. Und
er ist aufgetreten... dass sie beide. zu Werkzeugen der Gewalttat werden,
und sie haben abermals diese Stadt aufgebaut; und sie haben ihr (wieder-
holt) Mauer und Tiirme errichtet, um ein Bollwerk der Gottlosigkeit zu
schaffen und grosses Ubel in Israel und Grissliches in Ephraim und Juda...
Und sie haben Ruchlosigkeit im Lande getan und grosse Schmach unter
den Soéhnen Jakobs, und sie haben Blut vergossen wie Wasser auf der
Festungsmauer der Tochter Zion und im Gebiet Jerusalems.» (4)

Diese Textstelle (4 Q Test. 21-30) deutet F. M. Cross auf den
hasmondischen Hochpriester Simon als den « Verfluchten», und er meint,
die Beziehung zu diesem Mann und dem Tod seiner S6hne Juda und

Mattathia sei «fast zu offensichtlich, als dass es eines Kommentars
bediirfe» (5).

Diese Cross-These halten wir fiir richtig. Denn der Makkabéer Simon
hat als Hochpriester durch seinen (arabischen?) Schwiegersohn Ptole-
maus auf einem Berge — etwas mehr oder etwas weniger als drei
Kilometer von Jericho entfernt — die Befestigung Dok anlegen lassen und
damit die Fluchdrohung Josuas in den Wind geschlagen. Derselbe Simon

155



wurde mit seinen zwei Sohnen Juda und Mattathia in Dok-Jericho 134 v.
Chr. ermordet. Die Anlage der Befestigung an dieser verfluchten Stiitte
und der Tod von zwei S6hnen ebendaselbst muss irgendwie mit dem
Josuafluch zusammenhéngen, dieser Zusammenhang kann kein Zufall
sein (6). Deswegen halten wir die Cross-These fiir richtig.

Allerdings miissen wir zwei Einschrdnkungen machen. Bei der ausge-
pragten Neigung der Schriftrollenleute fiir Doppeldeutungen miissen wir
damit rechnen, dass der Ausdruck «diese Stadt» — so auch in der LXX,
im masoretischen Text: «diese Stadt Jericho».— sich nicht nur auf Jericho
bezieht, sondern auch auf eine andere Stadt: Jerusalem. Zum andern
vermuten wir, dass der Fluch nicht buchstabengetreu in Erfiillung ging,
denn der ilteste Sohn Simons war wahrscheinlich Johannes, er wurde
gewarnt und hat das zu ihm entsandte Mordkommando liquidieren lassen
(1. Makk 16,19-22). Wir haben aber den Eindruck, dass dieser Johannes,
der sein Leben behielt und seinem Vater als Hochpriester folgte (Johannes
Hyrkanus 1. 134-104), im Hintergrund unseres Textes eine gewisse Rolle
spielt.

Wir zerlegen den Text in einzelne Abschnitte und versuchen bei jedem
Abschnitt die Beziehung zu Simon und seinen zwei (oder drei) S6hnen
deutlich zu machen:

1. «Verflucht sei der Mann, der diese Stadt wieder aufbaut. Mit
seinem Erstgeborenen soll er sie griinden, und mit seinem Jiingsten soll er
ihre Tirfliigel einsetzen! Und siehe, ein Verfluchter, einer von Belial trat

auf... Und er ist aufgetreten...» — Wir brauchen dem oben schon
besprochenen Gedanken, dass Fluch, Fluchiibertretung und Fluch-
erfiillung — zudem am Fluchort — in einzigartiger Weise auf den

Makkabder Simon zutreffen, nichts mehr hinzuzufiigen. Zu ergéinzen wire
hier lediglich, dass der «Verfluchte» schon «aufgetreten ist», dass es sich
hier also um ein vergangenes Faktum handelt, das fiir die Geschichte der
Schriftrollensekte bedeutsam war, und zweitens dass der «Verfluchte»
noch mit einer andern Bezeichnung versehen wird, er ist «einer von
Belial», und gerade diese Bezeichnung ldsst ihn als Geschopf Belials
erscheinen, als menschliches Werkzeug in der Hand des Bdsen, und dieser
Gedanke fiihrt geradewegs zur Vorstellung des Antimessias.

2. Der «Verfluchte» ist «seinem Volk zum Fangnetz geworden». —
Diese Aussage halten wir fiir so wichtig, dass wir dieser aufschlussreichen
Beziehung zu Simon ein besonderes Kapitel (4) widmen werden.

3. Der «Verfluchte» ist «ein Schrecken fiir alle seine Nachbarn...» —
Die privatrechtliche Nachbarschaft mit ihren Spannungen und Arger-

156



nissen ist hier sicherlich nicht gemeint, eher ist an das Verhiltnis zu
Nachbarvolkern zu denken. Dieser aussenpolitische Aspekt fiihrt zu dem
Gedanken, dass es sich bei dem «Verfluchten» um eine leitende
Persénlichkeit des Tempelstaates, um einen Hochpriester, handeln muss,
der durch militdrischen oder politischen Machtgewinn einen Druck auf
die Nachbarstaaten ausiibte und so Furcht erregte. Das trifft auf Simon zu,
denn die Hochpriester Jonathan — Simon war dessen Berater — und
Simon haben das Territorium des Tempelstaates durch ihre Eroberungen
verdoppeln konnen. Der Hochpriester Simon hat die syrische Besatzungs-
macht in Jerusalem ausgeschaltet (1. Makk 13,49-51) und das langersehnte
Ziel erreicht, die Souverénitit im Tempelstaat (1. Makk 14 : Ehrendekret).
Er hat die heidnische Bevolkerung im Hafen Jaffa-Joppe vertreiben lassen
(1. Makk 13,11) und hat den syrischen Gesandten Athenobius, der
erstaunt und verérgert war liber den Prunk der Hofhaltung Simons, sehr
selbstsicher empfangen und die Forderungen des syrischen Konigs, dessen
Oberherrschaft iiber den Tempelstaat de jure noch bestand, diplomatisch
aber klar abgelehnt (1. Makk 15,28-36). Auf diesen «schrecklichen» Simon
scheint auch das Akrostichon des 110. Psalms hinzuweisen; «Simon ist
schrecklich» (7).

4. «Beide (wurden?) zu Werkzeugen der Gewalttat». — Hier ist von
zweien die Rede, offensichtlich handelt es sich .bei dieser Erfiillungs-
beschreibung des Josuafluchs um die beiden Séhne des « Verfluchten».
Nach dem Fluch miissen sie den Tod erleiden, weil der Vater sich
vergangen hat, doch nach unserm Text haben sie sich selber schuldig
gemacht, haben sich als « Werkzeuge der Gewalttat» verwenden, besser
missbrauchen lassen. Das Wort HMS, das meist mit Gewalttat iibersetzt
wird, hat die Bedeutung einer subtileren Form der « Gewalttat», es handelt
sich um politische oder wirtschaftliche Bedriickung, Unterdriickung.
Wenn diese beiden « Werkzeuge» waren, dann waren sie es in der Hand
des Vaters. Dieses Wort passt in das Psychogramm Simons ausgezeichnet
hinein. Denn alle Menschen seiner Umgebung waren fiir ihn «Werk-
zeuge». Seinen arabischen Schwiegersohn benutzte er als « Werkzeug»,
damit in der Tabuzone um Jericho eine Festung gebaut wurde. Schon in
der Partisanenzeit konnte er das Gefiihl haben, dass seine Briider seine
«Werkzeuge» waren. Vom Vater Mattathia zum Nachfolger und zum
Mann des Rats berufen (1. Makk 2,65), entwarf er die Aktionsplidne des
Partisanenkrieges, entschied tiber Biindnisse und Friedensschliisse ; nach
dem Testament des Vaters hatten sich alle seine Briider (auch der
Heldenbruder Juda) seinen Entscheidungen zu fiigen. Simon blieb dabei
im Hintergrund und zog an den Fidden. Die Puppen. waren seine
«Werkzeuge». Nach Judas Tod hitte Simon als Zweitéltester die Nach-

157



folge antreten miissen, doch er schob den jiingsten Bruder Jonathan in das
Amt des Partisanenfiihrers, er selbst blieb im Hintergrund. Doch als
Jonathan Hochpriester wurde, da kam die Zeit, in der sich die Graue
Eminenz Simon voll entfalten konnte. Jonathan — als «Werkzeug» des
hochintelligenten Simon? — hat nicht weniger als fiinf Huldigungseide
seinen Oberherrn geleistet, meist noch zu Amts- und Lebzeiten des
Syrerkonigs in Antiochia, doch schon fiir den Nachfolger. Ob Simon sein
eigenes Spiel trieb, als der Hochpriester Jonathan den Syrern in die Falle
lief, ist ungewiss. Es ist aber eine Tatsache, dass er den Bruder und dessen
Séhne dem sicheren Tod durch die Syrer auslieferte und damit seine
eigene Dynastie der Ha-S(i)MON-der begriinden konnte, die bis ans Ende
aller irdischen Tage im Tempelstaat herrschen sollte. Der hochintelli-
gente, aber tiickische und riankevolle Simon benutzte die Menschen seiner
Umgebung als Werkzeuge fiir seine eigenen Ziele, und nicht nur sie, auch
das Volk. Von Josephus wissen wir, dass Simon nach der Eroberung der
Akra, der syrischen Zwingburg, das ganze Geldnde in Tag- und Nacht-
schichten in dreijdhriger Arbeit abtragen liess. Die hervorragende
Eloquenz dieses Mannes vermochte es, das Volk fiir dieses Unternehmen
zu gewinnen und zum «Werkzeug» eigener Pline zu machen, denn auf
diesem Areal errichtete er spéter seinen Palast. Auch seine S6hne wird er
als « Werkzeuge» benutzt haben, Den Altesten sparte er allerdings aus, er
betraute ihn mit einem militdrischen Kommando im Westen. Der Alteste,
Johannes Hyrkanus, sollte als Nachfolger im Hochpriesteramt nicht
belastet werden. Anders war es mit den jiingeren Briidern, sie wird Simon
in der Hauptstadt fiir Arbeiten eingesetzt haben, die ihn selber als
Hochpriester bei den Frommen und dem Volke in Misskredit gebracht
hétten. Wenn sie Fronarbeiten zu «beaufsichtigen» hatten, dann ist es gut
zu verstehen, wenn die beiden Briider als « Werkzeuge der Bedriickung»
angesehen wurden.

5. «... und sie (die beiden Sohne — mitsamt dem verfluchten Vater?)
haben abermals diese Stadt aufgebaut, und sie haben ihr (wiederholt)
Mauer und Tiirme errichtet, um ein Bollwerk der Gottlosigkeit zu
schaffen...» — Auch dieser Vorwurf trifft auf Simon genau zu. Simon war
Fortifikationsspezialist. Es . gibt eine ganze Reihe von Stellen im 1.
Makkabéderbuch, die belegen, dass Simon an den Grenzen und in der
Hauptstadt Befestigungen anlegen liess. Allen militdrischen Neuerungen
war er sehr zugetan, so war er der Schopfer der hasmonéischen Kavallerie
(1. Makk 16,4). Sein Interesse galt auch den Maschinen, die zur
Belagerung und Verteidigung einer Stadt eingesetzt wurden. Im Parti-
sanenkrieg hat er etwas vollig Neues erprobt. Nachdem die Syrer iiberall
im Lande Befestigungen angelegt hatten, um diesen listigen Kleinkrieg

158



allmihlich auszutrocknen, verfiel Simon auf den Gedanken, die Waffe des
Gegners gegen ihn selbst zu verwenden. Er liess einen Wiistenort zur
Festung ausbauen, und es gelang ilim offenbar, die belagernden Syrer von
der Festung her und von einem Entsatzheer aus in die Zange zu nehmen
(1. Makk 9,62-68). Die militdrischen Erfordernisse gingen Simon iiber
alles, sonst héitte er die Befestigung Dok in der Tabuzone Jericho nicht
veranlasst. Doch unsere Textstelle zielt nicht nur auf Jericho, sondern
auch auf Jerusalem. Auch hier gab es so etwas wie ein Tabu, das Simon
verletzte. Denn nach. Ansicht der Frommen hatte der Hochste geniigend
Macht, um seine Stadt und seine Stitte, den Tempel, selber zu schiitzen,.
er bendtigte diese menschlichen Machenschaften dieses Makkabiers
keineswegs. Dass Mauern und Tiirme zu Bollwerken der Gottlosigkeit
werden, dieser Gedanke findet sich auch in andern Qumrantexten. Die
frommen Schriftrollenleute haben deutlich gesagt, dass ihre Herrscher
gerichtet werden von einer auswirtigen Macht, denn worauf es ankommt
«haben sie nicht begriffen, die die Mauer erbauen und sie mit Tiinche
verputzen... Weil er (= Gott) die Erbauer der Mauer hasst, ist sein Zorn
entbrannt» (8). Es gibt eine altehrwiirdige fromme Tradition im Juden-
tum, die allen staatlichen und militdrischen Neuerungen stets kritisch und
ablehnend gegeniiberstand, und Simon wird das zu seiner Zeit auch
gespiirt haben, dass es fiir seine Herrschaft sehr gefahrlich sein konnte,
diese Krifte zu provozieren. Deshalb wird er die Aufgabe, Mauern und
Tiirme in Jerusalem zu errichten, seinen S6hnen iibertragen haben.

6. «Sie (die beiden S6hne — mitsamt dem verfluchten Vater ?) haben

grosses Ubel in Israel und Grissliches in Ephraim und Juda angerichtet...
Und sie haben Ruchlosigkeit im Lande getan und Schmach unter den
Sohnen Jakobs, und sie haben Blut vergossen wie Wasser auf der
Festungsmauer der Tochter Zion und im Gebiet Jerusalems.» — Diese
Stelle ist schwierig zu deuten, einmal weil wir aus den Berichten der
Historiker sehr wenig iiber die inneren Querelen dieser Zeit erfahren, zum
andern weil hier wieder mit der Vorliebe der Schriftrollenleute fiir
Doppeldeutigkeiten zu rechnen ist, zum dritten weil sich diese Stelle
wahrscheinlich nicht nur auf die drei bezieht, sondern auch auf den
vierten, der dem geplanten Attentat entkam: Johannes Hyrkanus. Wir
bieten zwei Deutungen an, eine innenpolitische und eine aussenpolitische,
beide sind wegen der Verwendung von Decknamen méglich. « Ephraim»
ist eine geldufige Umschreibung fiir die Konkurrenzsekte (die spiteren
Phariséer), «Juda» oft ein Deckname fiir die Schriftrollengemeinde von
Qumrén. Beide Gemeinschaften wurden zu verschiedenen Zeiten von
makkabdisch-hasmondischen Hochpriestern verfolgt. Das ist die innen-
politische Deutung iiber «Grissliches in Ephraim und Juda». «Ephraim»

159



ist aber auch eine Bezeichnung fiir das Nordreich, ehemals Israel, jetzt
Samaria. Hyrkan I. hat nach einem Aufstand die Stadt mitsamt dem
Tempel grausam zerstoren lassen, er «liess sie von reissenden Gebirgs-
bédchen tiberstromen» (9). Wenn auch die Frommen diesen Schismatikern
keineswegs freundlich gegeniiberstanden, so werden sie die Annexion
fremden Stammes- und Staatsgebietes scharf getadelt haben, denn der
Hochste hat alle Grenzen festgelegt zwischen den Staaten und den
Staimmen. Unter Hyrkans Herrschaft gab es auch «Grissliches» im
eigenen Lande Juda und schreckliche Todesnot «auf der Festungsmauer
der Tochter Zion und im Gebiet Jerusalems». Der Krieg gegen die Syrer,
den Simon vorausgesehen, dessetwegen er die Festung Dok inspizieren
wollte, traf seinen Nachfolger Hyrkan. Nach verlorener Feldschlacht
wurde Jerusalem iiber ein Jahr lang belagert. Als Hyrkan die nicht mehr
Waffenfahigen aus der Stadt wies, wurden sie vom syrischen Heer nicht
durchgelassen und irrten im Niemandsland zwischen Mauern und Willen
verzweifelt hin und her, die meisten verhungerten. Erst am Laubhiittenfest
wurden die noch Lebenden in der Stadt wieder aufgenommen. «Gréss-
liches» genug, was damals in Jerusalem geschah (10). Jedenfalls. ist
deutlich, dass sich auch dieses letzte Stiick mit Simon und seinen S6hnen
in einen Zusammenhang bringen lésst.

Wenn wir wahrscheinlich gemacht haben, dass es sich bei diesem
«Mann Belials», diesem «Verfluchten» um den Makkabder Simon
handelt, dann ist immer noch nicht recht einzusehen, weshalb die fromme
essenische Gemeinde der Friihzeit diesen Simon als so gefdhrlich, so
ddmonisch, so teuflisch empfindet, dass sie diesen Mann als Widersacher
der Messiasse in der Endzeit verstanden hat. Ausserdem wire es recht
seltsam, wenn dieser geféhrliche Widersacher der Gemeinde nur an dieser
einen Stelle in ihrer Sektenliteratur auftauchen wiirde. Beide Fragen
lassen sich 16sen, wenn wir die noch nicht besprochene Textstelle
auswerten. Dort heisst es:

Der «Verfluchte» ist «seinem. Volk zum Fangnetz» geworden. —
Wenn man es modern ausdriicken wiirde, so wire dieser Mann ein

Demagoge, ein Volksverfiihrer. Dass Simon derartige Fihigkeiten besass,
ist unzweifelhaft. Er hatte das Volk befragt, als er — auch aus eigen-
siichtigen Griinden — die Erdmassen, auf denen die Akra stand, abtragen

160



liess. Er hatte die Heeresversammlung befragt, ob es recht sei, an den
Syrergeneral Geld und Geiseln auszuliefern, ohne die Gewihr zu haben,
dass der gefangene Jonathan ausgeliefert werde. Doch es geht hier nicht
ganz darum, dass Simon ein geschickter Rhetor war. Hinter diesem Wort
vom «Fangnetz» steht Jes 24,17 : «Grauen und Grube und Garn iiber dich,
Einwohner des Landes.» Dieses Bibelwort wird an einer Stelle der Sekten-
literatur (Damaskusschrift IV, 10-18) so ausgedeutet, dass diese Netze
Belials Netze sind und Unzucht, Reichtum und Befleckung des Heiligtums
bedeuten. Es ist hier nicht der Ort auszufiihren, inwiefern diese Vorwiirfe
Simon treffen. Diese Betrachtung iiber die Netze wird an dieser Stelle
weitergesponnen und auf einen Mann bezogen, der als «Prediger «Nich-
tiges> (SW)» bezeichnet wird, der unabléssig predigt und hinter dem
Mauerbauer einhergehen (CD IV, 20). Hier haben wir wieder die Mauer
und werden an den Fortifikationsspezialisten Simon erinnert, und wir
haben hier den demagogischen Rhetor. Diese Stelle fusst wieder auf
Micha 2,6. Auch dort wird weitergesponnen, und so heisst es 2,11 : «Kédme
einer, der dem Wind nachliefe und redete Lug und Trug... das wére der
rechte Prediger fiir dieses Volk.» Das passt nun wieder trefflich zu einer
Stelle der Damaskusschrift (CD VIII, 12-13): «... denn einer, der Wind
wigt und Liige predigt, hat ihnen gepredigt, so dass Gottes Zorn gegen
seine ganze Gemeinde entbrannte.» Nachdem wir diese Assoziationskette
abgegriffen haben, befinden wir uns jetzt auf sicherem Boden. Es besteht
ein Zusammenhang zwischen dem makkabdischen Simon, dem «Ver-
fluchten» Josuas, dem «Fangnetz» fiir sein Volk, dem unabléssigen
Prediger von Nichtigem und dem Lug- und Trugredner der Qumréntexte.
Dieser ist unter dem Decknamen «Liigenmann» einer der Hauptwider-
sacher der Schriftrollengemeinde, nach unsern Darlegungen muss er als
der Makkabéer Simon identifiziert werden, und wir kénnen jetzt erkldren,
weshalb Simon zur historischen Urfigur von Antimessias/Antichrist
werden konnte.

Dieser «Liigenmann» ist von der essenischen Gemeinde gehasst
worden wie kein anderer ihrer Widersacher. Man kann dies an den
Decknamen ablesen, mit denen sie diesen Mann férmlich iiberschiittet
haben: «Liigenprediger», «Mann der Wortverdrehung», «Unbheils-
schwangere», «Wahnschwangere», «Hure», aus unserm Text: «Ver-
fluchter», «einer von Belial». G. Jeremias widmet diesem «Liigenmann»
ein ganzes Kapitel und fasst folgendermassen zusammen: «Der Liigen-
mann ist der Lehrer einer grosseren Gruppe, die sich von der Gemeinde
des Lehrers (der Gerechtigkeit = Gemeindeleiter) abgespaltet hat und die
zu einer erheblichen Gefahr fiir die Gemeinde wurde, weil Anhénger des
Lehrers in betrdchtlicher Zahl zu ihr iibergingen. Die Spaltung hat noch zu

161



Lebzeiten des Lehrers stattgefunden... Sie nahm ihren Anfang in einem
Streit zwischen dem Lehrer und dem Liigenmann, bei dem der Liigen-
mann... eine Gruppe der Gemeinde auf seine Seite zog... Die Heftigkeit
der Polemik liess erkennen, dass die Gemeinde durch die Gegner in ihrer
Existenz gefdhrdet war. Von dem Liigenmann berichten die Texte nur
wenig... Deutlich wird nur, dass er der Fiihrer der gegnerischen Gruppe
und eine bedeutende Personlichkeit war.» (11)

Dass der «Liigenmann» eine Gemeinde gegriindet hat, was nach den
Texten gut bezeugt ist, bedeutet fiir die Qumranologen das Haupthin-
dernis fiir die Identifizierung «Liigenmann» = Makkabder Simon. Denn
gemeinhin werden fromme Gemeinden von homines religiosi gestiftet und
nicht von Politikern, Strategen und Staatsminnern. Doch die Ausnahme-
situation des Tempelstaates ermoglichte einen solchen Ausnahmefall.
Jonathan war 152 v. Chr. Hochpriester geworden, er war nicht legitimiert,
denn er entstammte nicht der einzigen.zu diesem Amt privilegierten
Priesterfamilie der Zadoqiden. Seine Amtsiibernahme war Usurpation.
Seine Amtsfithrung glich der der benachbarten heidnischen Fiirsten auf
ein Haar, seine waghalsige pragmatische Riistungs-, Befestigungs-, Kriegs-,
Annexions-, Biindnis- und Huldigungspolitik musste die Frommen aufs
dusserste aufbringen. Eine dieser frommen Gemeinschaften wurde von
einem AbkOmmling der zadoqidischen Dynastie gefiihrt. Dieser Mann
war der «Lehrer der Gerechtigkeit», der Leiter der essenischen Qumrin-
gemeinde. Mit dieser Gemeinschaft, die ein reines Leben fiihrte und im
Volke grosses Ansehen genoss, trat er in Opposition zum Hochpriester,
zumal er zu diesem Amte selber legitimiert war. Diese Situation war fiir
die makkabéische Herrschaft hochst gefdhrlich. Gewalt anzuwenden war
unklug. Die Makkabéder, die in langen Fehden fiir die Thoratreue
eingetreten waren, konnten keine thoratreue Gemeinde blutig unter-
driicken. Hier half nur ein listiger Coup, und Simon, der Bruder des
Hochpriesters, war der geeignete Mann. Er trat vor diese oppositionelle
Gemeinde, hielt eine mitreissende Rede gegén ihren Leiter, und es gelang
seiner Beredsamkeit, einen grossen Teil der Gemeinde zum Abfall zu
bewegen, und mit diesen Abgefallenen griindete er eine eigene religitse
Gemeinschaft. Damit hatte er zweierlei erreicht. Einmal hatte er diese
subversive, staatsfeindliche Sekte in ihrem Bestande empfindlich ge-
schwiicht und ihre Weiterexistenz gefihrdet, zum andern hat er mit seiner
neuen Gemeinde eine theologisch versierte staatstreue Anhédngerschaft
gewonnen, die mit den Argumenten der Thora die umstrittene makka-
biische Politik seines Bruders Jonathan vor dem Volke vertreten konnte.
So war es moglich, dass ein Mann, der fiir die Belange des Staates eintrat,
zu diesem Zwecke eine religiose Gemeinde griindete. Dass Simon damit

162



zum Stifter der spéteren religids-politischen Genossenschaft der Pharisder
wurde, ist fiir die Qumranologen ein weiterer Stein des Anstosses.

Fiir die Qumrangemeinde war diese Abfallbewegung, die durch Simon
veranlasst war, eine Katastrophe. Der Riickgang der Mitgliederzahl war
gar nicht das Entscheidende. Sie konnten sich nicht erklédren, dass sie, die
«Auserwdhlten Gottes», die den heiligen Rest im Volke darstellten, von
Gott so verlassen wurden, dass dieser Mann Simon einen solchen Erfolg
erringen konnte, wo doch die Endzeit so nahe war! Beim Griibeln iiber
diesen Widersinn wird man zu dem Schluss gekommen sein, dass hier die
Hand Belials im Spiele sei, dass dieser Mann Simon, dieser Verhasste, ein
Werkzeug in der Hand Belials sei, und so war der Weg vorgezeichnet, dass
Simon als Menschenpuppe in der Hand Belials zur Gegenfigur des Messias
oder der Messiasse werden konnte.

2 A

Wenn der «Verfluchte», «einer von Belial» in 4 Q Test Antimessias-
Zige tragt und ausserdem mit dem «Liigenmann» der Qumrantexte
gleichzusetzen ist, dann ist damit zu rechnen, dass diese «Liigenmann»-
Texte gleichfalls Andeutungen einer Antimessias/Antichrist-Konzeption
enthalten. Im folgenden wird versucht, gemeinsame Ziige zwischen
«Liigenmann»-Texten der Schriftrollensekte und Antichrist-Stellen des
Neuen Testaments herauszufinden. Wir beschrinken uns auf markante
Textstellen. '

1. Der «Liigenmann» wird als eloquenter Verfiihrer gesehen, der
seine Gefolgschaft auf falsche Wege fiihrte, so dass sie von Gott abfiel.
Damaskusschrift I, 11-20: «... Gemeinde der Abtriinnigen... das sind die,
welche vom Wege abgewichen sind. Dies ist die Zeit, von der geschrieben
steht: Wie eine storrische Jungkuh, so war Israel storrisch (Hos 4,16) ; als
der Mann der Wortverdrehung sich erhob, der Israel predigte Wasser der
Liige und sie in die weglose Wiiste irrefiihrte, um ... abzuweichen von den
Pfaden der Gerechtigkeit... um ihnen die Fliiche (sic!) des Bundes
anzuheften, sie dem Schwert zu iiberliefern, das die Rache des Bundes
ausiibt. Denn sie suchten glatte Dinge und... sprachen den Gottlosen
gerecht, aber erklidrten den Gerechten fiir gottlos. Und sie verursachten
Ubertretungen des Bundes und brachen die Satzung» (12).

Von Liige, Irrefiihrung, Umkehrung der Werte, Abfall, Gesetzes-
feindschaft und Gottlosigkeit ist auch in den Antichrist-Texten des N. T.

163



die Rede, so in 1. Joh 2,22; 2,26, 2. Joh 7, 2. Thess 2,3-4. Weil hier die
Eloquenz hervorgehoben wird, soll Apk 13,5 zitiert werden : «Und es ward
ihm ein Maul gegeben, um prahlerische und lasterliche Reden zu fithren.»

2. Der «Liigenmann» hatte den Frommen einstmals sehr nahege-
standen, wenn er nicht gar ihrer Gemeinschaft ganz angehorte, doch
plotzlich wandte er sich von ihr ab und liess sich in die Netze Belials ver-
stricken, was ganz unbegreiflich war. Dass die «Fiirsten Judas» (Jonathan
und Simon ?) einmal der essenischen Gemeinde angehért haben, ist ein
schwer zu deutendes historisches Faktum. Damaskusschrift XIX, 15-17:
«Die Fiirsten von Juda sind wohl in den Bund der Umkehr eingetreten,
aber sie sind nicht abgegangen vom Wege der Abtriinnigen» (13). Den
Fiirsten wird im Folgetext Hurerei Habsucht, Gottlosigkeit und Bruder-
hass vorgeworfen, und wir werden hier an die drei Netze Belials (Unzucht,
Reichtum, Befleckung des Heiligtums) erinnert, die mit dem Prediger
«Nichtiges» — einem «Liigenmann»-Decknamen — und seinen Mauerer-
bauern in Zusammenhang stehen.

Es darf allerdings nicht iiberbewertet werden, dass derselbe Gedanke
einer ehemaligen Zugehorigkeit zur frommen Gemeinde auch im N. T. zu
finden ist. 1. Joh 2,18: «... wie ihr ja gehoért habt, dass der Antichrist
kommt, so sind auch jetzt schon viele Antichristen aufgetreten... Aus
unserer Mitte sind sie hervorgegangen..., aber sie gehdrten nicht zu uns.
Denn wenn sie zu uns gehort hétten, dann wéren sie auch bei uns
geblieben. Es sollte jedoch an ihnen offenbar werden, dass nicht alle zu
uns gehoren...».

Fiir beide fromme Gemeinden ist es unfasslich, dass es Menschen gibt,
die einmal zur Heilsgemeinde gehorten, doch das Heil von sich weg-
gestossen haben. Die Losung dieses Unfassbaren ist fiir beide Gemeinden
die gleiche : Es ist diesen unseligen Menschen vorherbestimmt.

3. Der «Liigenmann» und seine Gemeinde konnten nur erklért
werden, wenn man annahm, dass hier der Geist Belials gewirkt hat gegen
den Geist Gottes, dass es also zwei Geistesméchte gab, zwischen denen
der Mensch stand : Manche sind mehr von Gott her bestimmt, manche
mehr von Belial. 1 Q Serek III, 15-24: «Vom Gott der Erkenntnis kommt
alles Sein und Geschehen... Und er schuf den Menschen zur Herrschaft
iiber den Erdkreis und bestimmte ihm zwei Geister, darin zu wandeln bis
zur vorbestimmten Zeit des (gottlichen) Urteilsspruchs iiber ihn. Das sind
die Geister der Wahrheit und des Frevels... In der Hand des Fiirsten des
Lichts liegt die Herrschaft liber alle S6hne der Gerechtigkeit, -auf den
Wegen des Lichts wandeln sie. Aber in der Hand des Engels der Finsternis

164



liegt die Herrschaft iiber die S6hne des Frevels, und auf den Wegen der
Finsternis wandeln sie.» (14).

Die Zwei-Geister-Lehre haben wir auch im N. T.: 1. Joh 4,1-6:
«Geliebte, glaubet nicht jedem Geist, sondern priifet die Geister, ob sie
von Gott stammen... Daran erkennt ihr den Geist Gottes: Jeder Geist, der
bekennt, dass Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, stammt von Gott;
und jeder Geist, der Jesus zunichte macht, ... das ist der Geist des
Antichrist... Wir stammen von Gott. Wer Gott erkennt, hort auf uns; wer
nicht von Gott stammt, hort nicht auf uns. Daran erkennen wir den Geist
der Wahrheit und den Geist des Truges.»

Wenn aber die Abfallbewegung, die von Simon veranlasst wurde, die
fromme Gemeinde zu so tiefgreifenden philosophischen und anthropo-
logischen Denkbewegungen wie der Prédestination gezwungen hat, dann
kann man verstehen, wie stark die Gemeinde diesen Mann gehasst hat, der
ihr solche Probleme aufgebiirdet hat, auch dass sie in diesem «Liigen-
mann» Simon eine menschliche Hand von Satan-Belial gesehen hat.

4. Der «Liigenmann» hat aber nicht nur die Abfallbewegung ange-
zettelt, die Texte weisen aus, dass er und seine Leute massgeblich beteiligt
waren bei der Verfolgung der Schriftrollenleute; das war nur moglich,
wenn der «Liigenmann» politische Macht besass und sie ausiiben konnte.
Damaskusschrift I, 20-21: «Und sie (die Anhdnger des Mannes der Wort-
verdrehung) taten sich zusammen gegen das Leben des, Gerechten (=
«Lehrer der Gerechtigkeit»?), und alle, die wandeln in Vollkommenbheit,
verabscheute ihre Seele, und sie verfolgten sie mit dem Schwert...»

Die Verfolgung der Frommen und die Ausiibung politischer Macht
werden auch vom Antichrist berichtet. In 2. Thess 2,9 kommt der
Antichrist «in Satanskraft mit Entfaltung aller Macht...», und in der Apk
13,7 heisst es vom Antichrist, dem vom Belial-Drachen Macht, Thron und
grosse Gewalt verliehen wurden: « Auch wurde ihm Macht gegeben, mit
den Heiligen Krieg zu fiihren und sie zu besiegen, ja es wurde ihm Macht
gegeben iiber jeden Stamm, jedes Volk, jede Sprache und Nation...»

5. Wenn der «Liigenmann» politische Macht besass, und zweifellos
war dies der Fall, und er noch dazu Erfolg hatte — der «Verfluchte» war
ja ein «Schrecken fiir alle seine Nachbarn» — dann wird ihm das Volk
zugejubelt-haben und ihm eine Verehrung entgegengebracht haben, die
menschliche Masse iibersteigt. So etwas Ahnliches ist aus den Qumrén-
texten herauszulesen, wenn es in den Hoseapescharim (4 Q p Hos b 11, 4-5)
heisst : «... auf ihre Verfithrer horten sie und ehrten sie und fiirchteten sich
vor ihnen wie vor Gottern in ihrer Blindheit. »

165



Das passt genau zu den Antichrist-Zeugnissen des N. T., wobei der
Antichrist sich eine iibermenschliche gottliche Vorzugsstellung anmasst
und die Menschen ihm eine derartige Erhohung auch zugestehen. So
heisst es 2. Thess 2,3-4: «... der Mensch der Gesetzlosigkeit... der Sohn des
Verderbens, der Widersacher, der sich iiber alles hinwegsetzt, was Gott
heisst oder Gottesverehrung, und schliesslich sich selbst in den Tempel
Gottes setzt und vorgibt, er sei Gott...» Ahnlich Apk 13,3: «Und die ganze
Welt staunte hinter dem Tiere (=Antichrist) her. Und sie beteten den
Drachen an (= Belial), weil er dem Tier die Gewalt gegeben hatte, und sie
beteten das Tier an, indem sie sprachen: «Wer ist dem Tier gleich, und
wer vermag mit ihm zu kdmpfen» ?»

Auf Simon, Staatsminister in Jonathans Diensten, Stifter der proto-
pharisdischen Genossenschaft und spéter selbst Hochpriester, treffen alle
diese 5 Antichrist-Aussagen zu: Als Fangnetz Belials veranlasste er durch
seine Eloquenz einen grossen Teil der frommen Gemeinde zum Abfall
und fiihrte die Abtriinnigen in die Irre (1). Die Verfiihrung ist ihm leicht
gemacht worden, weil er dieser Gemeinschaft nahestand oder ihr sogar
angehort hatte (2). Der Abfall, diese Katastrophe, die iiber die «Auser-
wihlten Gottes» hereinbrach, konnte nur durch die philosophisch-
anthropologische .Konstruktion der Zwei-Geister-Lehre erklirt wer-
den (3). Dass Simon und seine «Liigenmann»-Gemeinde an der Mass-
regelung des «Lehrers der Gerechtigkeit» und an der blutigen Verfolgung
seiner Gemeinde massgeblich beteiligt waren, geht aus den Qumrén-
texten hervor. Simon besass als Bruder des Hochpriesters und als Berater
politische Macht. (4) Die letzte Aussage ist die wichtigste. Simon wurde
nicht wie ein Mensch, sondern wie ein hoheres Wesen vom Volke verehrt.
Auf ihn wurde ein Lied gedichtet, dessen messianische Ankldnge nicht zu
iiberhdren sind. Simon hat selber dazu getan, um in diese Rolle
hineinzuwachsen. Das seit 587, seit der Zerstérung des Tempels auf dem
Volke lastende Trauma, einen heidnischen Oberherrn zu haben, hat
Simon beseitigen kénnen. In einem Ehrendekret liess er sich vom Volke
und von der Priesterschaft zum Hochpriester bestellen, er war nun nicht
mehr Hochpriester von syrischen Gnaden. Der Tempelstaat war nie-
mandem mehr untertan als Gott und zahlte keinen Tribut mehr (1. Makk
14,25-49). Simon beschrinkte sich bei militarischen Unternehmungen, wie
der Einnahme der Akra, der syrischen Zwingburg, und der Sicherung der
Verbindungslinie zwischen Jerusalem und dem Hafen Jaffa, auf das
unbedingt Notwendige. Er wollte kein Kriegsherr sein, sondern ein
Friedensfiirst. Was messianisch machbar war, hat Simon gemacht. Im
Simonlied wurde ihm mit einem messianisch anmutenden Lobpreis
gedankt: «In Frieden konnten sie ihr Land bebauen. Der Boden schenkte

166



sein Erzeugnis, die Bidume auf dem Felde ihre Frucht. Die alten Leute
sassen an den Strassen, erzihlten alle von dem grossen Gliick... Ein jeder
sass im Schatten seines Weinstocks und des Feigenbaums, und keinen
gab’s, der sie erschreckte. Kein Feind bekriegte sie im Lande. Es sanken
Konige in jenen Tagen hin... Er ward zur Stiitze den Verzagten seines
Volkes...» (1. Makk 14,8-9, 12-13). -

Diese pseudomessianische Simon-Eloge wird die essenische Qumrén-
gemeinde, die sich als auserwiahlt von Gott verstand, besonders erbittert
haben ; gerade diese Erhohung dieses Simon ins Messianisch-Gottidhnliche
konnte zum Anlass geworden sein, dass dieser Makkabéder zur histo-
rischen Urfigur fiir die Herausbildung des Antimessias und damit des
Antichrist geworden ist. (5)

Unsere Untersuchung darf als abgeschlossen gelten. Trotzdem ist es
reizvoll, der Frage nachzugehen, ob es Entwicklungsetappen gibt, die zu
der Konzeption des «falschen Messias» in 4 Q Test 21-30 gefiihrt haben.
Denn die Zuordnung dieses Stiickes zu messianischen Texten zeigt, dass
diese Konzeption eines Antimessias schon abgeschlossen ist. Die iibera-
gende Personlichkeit der Qumrangemeinde war der «Lehrer der Gerech-
tigkeit», vermutlich war er der Griinder dieser Gemeinschaft, sicherlich
hat er diese Gemeinde geprdgt und sie zu einem religiosen Gegenpol
gegen den Usurpator und die Tempelpriesterschaft in Jerusalem um-
geformt und damit die Staatsspitze provoziert. Es besteht ein grosser
consensus dariiber, dass verschiedene Psalmen in den Hodayot den
«Lehrer» zum Verfasser haben. Von den Leiden, die er durch die
Massregelung des «Frevelpriesters» — den wir fiir den Makkabéer
Jonathan halten — erdulden musste, spricht er 6fter, oft erwéhnt er auch
in seinen Psalmen die Ridnke der «Liigendeuter», der von dem «Liigen-
mann» gefithrten Rivalensekte. Doch er spricht weder von dem «Frevel-
priester» noch von dem «Liigenmann». Wir vermuten aber, dass er sich
mit dieser Person — allerdings unter einer andern Deckbezeichnung —
einmal eingehend beschiftigt hat. |

Die bildhafte Sprache, die aber eine Eigentiimlichkeit ist in den
«Lehrer»-Psalmen, macht die Deutung schwierig. Da unser Anliegen die
Darstellung der Friihgeschichte dieser Gemeinde ist und wir stérker die

167



bedrohlich iiberragenden politischen Méchte jener Zeit im Auge haben,
welche die Existenz des «Lehrers» und seiner Gemeinde aufs dusserste
gefihrden, kommen wir zu einer andern Deutung als andere, die hier
stirker theologische, eschatologische, messianische und ekklesiologische
Probleme sehen. Nach unserer Deutung befasst sich hier an dieser
einzigen Stelle der «Lehrer» mit seinem gefédhrlichsten Widersacher, dem
«Liigenmann». Er stellt das Gemeinsame heraus. Beide sind sie Griinder
oder Stifter von religiosen Gemeinden. Der Psalmist driickt das in einem
Bilde aus: Eine Frau bringt ein Kind zur Welt, die Frau ist dabei der
Gemeindegriinder, das Kind ist die Gemeinde. Er betont bei. der
schwangeren Frau, mit der er sich ausdriicklich identifiziert, die Schwere
der Geburt, das will heissen, dass er es bei der Gemeindegriindung mit
grossen Anfechtungen, Schwierigkeiten, Anfeindungen und Widrigkeiten
zu tun hatte. Doch das Kind ist «ein Wunder von einem Ratgeber mit
seiner Heldenkraft», das weist auf die einzigartige Bedeutung der
Gemeinde, die als heiliger Rest das Heil im Gottesgericht verbiirgt. 1 Q
Hodayot III, 7-10: «Ich (= der «Lehrer») war in Bedréingnis wie ein Weib,
das seinen Erstgeborenen (= Gemeinde) gebiert... und die mit einem
Ménnlichen schwanger ist, leidet Pein in ihren Wehen. Denn unter tod-
bringenden Krampfwellen gebiert sie ein Minnliches, und unter holli-
schen Wehen bricht hervor aus dem Schoss der Schwangeren ein Wunder
von einem Ratgeber mit seiner Heldenkraft, und ein Mann entrinnt aus
den Krampfwellen...»

O. Betz sah als erster, dass diese Stelle auf die Gemeindegriindung des
Lehrers zu beziehen ist und benannte auch so seinen Aufsatz: «Die
Geburt der Gemeinde durch den Lehrer» (15). Wir gehen aber iiber Betz
hinaus und sehen die Pointe dieses Psalms darin, dass der Widersacher des
«Lehrers», der «Liigenmann», ebenfalls eine Gemeinde gebiert. Um den
Gegensatz aber herauszustellen — vielleicht aber auch, um die Person des
Gegners zu verdecken — tridgt der Psalmist eine Fiille von Bildern
zusammen, die das frevlerische, unselige Wirken seines Gegners, der
«schwanger ist mit Wahn», dieser « Unheilschwangeren» und «der Geister
des Wahns» und sein Ende hinter den «ewigen Riegeln» der Unterwelt
beschreiben. Diese Didmonisierung seines Hauptwidersachers, des «Lii-
genmannes», kann die Entwicklung dieser historischen Person zum
Antimessias angeregt haben. 1 Q Hodayot I1I, 12-18 : «Und die schwanger
ist mit Wahn (= der «Liigenmann» als Gebérerin der Gegengemeinde)
gerdt in schlimmen Schmerz, und Krampfwellen der Grube fiihren zu
allerlei Werken des Bebens. Und es zerbrechen Mauerfundamente wie ein
Schiff auf dem Wasser... Und die auf dem Trockenen wohnen... die
erschrecken vor dem Tosen des Wassers. Und ihre Weisen sind wie

168



Seeleute auf Meerestiefen; denn verschlungen wird all ihre Weisheit
durch das Tosen der Meere, wenn Urfluten emporschdumen iiber die
Wasserquellen... und bei ihrem Branden o6ffnen sich Unterwelt und
Abgrund, alle Pfeile der Grube sind bei ihrem Schritt ; bis zur Meerestiefe
lassen sie ihren Schall horen, und es 6ffnen sich die Tore der Unterwelt fiir
alle Werke des Wahns. Und es werden verschlossen die Tore der Grube
hinter der Unheilsschwangeren, und die ewigen Riegel hlnter allen
Geistern des Wahns. »

Dass die Tore der Unterwelt sich hinter diesen Widersachern Gottes
schliessen, lisst an die Rotte Korah denken, die gleichfalls von der Erde
verschlungen wird. Vielleicht ist das sogar Absicht, denn die Ahnlichkeit
zwischen «Liigenmann»-Gemeinde und Rotte Korah ist nicht zu iiber-
sehen. Die beabsichtigte Usurpation der Priesterrechte durch Korah
entspricht der vollzogenen Usurpation des Hochpriesteramtes durch
Jonathan, den Bruder des «Liigenmannes» Simon. Sowohl Korah als auch
der «Liigenmann» konnen sich auf eine zahlreiche Anhéngerschaft
stiitzen. Sowohl Mose als auch der «Lehrer der Gerechtigkeit» aus zado-
gidischem Geschlecht sind zu dem fiihrenden Amt im Volke berufen. Ihre
Gegner verdienen einen schimpflichen und aussergewohnlichen Tod (16).

O. Betz brachte diesen Text von 1 Q H III, 6-18 in Beziehung zu Apk
12. Diesen Gedanken versuchen wir hier nédher auszufiihren. Wir nehmen
an, dass die Konfrontation der beiden Gebérerinnen in dem «Lehrer»-
Psalm dazu gefiihrt hat, dass die «Lehrer»-Gemeinde spéter diese Bilder
aufnahm, sie jedoch in Historie verwandelte, die beiden Gegensatz-
Personen aktiv werden liess und sie ins Ubermenschliche erhohte.
Dadurch wurde der Psalm in eine Apokalypse umgewandelt. Der Ver-
fasser der Apk formte sie leicht um und nahm sie in sein Werk auf. Dass
dieses Stiick urspriinglich aus einem jiidischen und keinem christlichen
Kreis stammt, geht aus den schwierigen und letztlich unbefriedigenden
Erkldrungsversuchen und Deutungen hervor. Obwohl diese «Frau, um-
kleidet mit der Sonne, der Mond unter ihren Fiissen und auf ihrem Haupt
ein Kranz von 12 Sternen» im Raum der katholischen Kirche zu gross-
artigen kiinstlerischen Gestaltungen Anlass gab, ist diese Frau in Apk 12,1
nach dem Textzusammenhang nicht Maria, vielmehr «symbolisiert (sie)
das Volk Gottes» (17). So lauten heutzutage die Deutungen, die uns aber
nicht befriedigen. Wir mochten daran festhalten, dass es sich hier um ein
ins Christliche umgewandeltes Stiick essenischer Gemeindegeschichte
handelt. Bei dem Text lassen wir die christlichen Beziige weg, auch die
kosmischen, weil wir meinen, dass es sich hier um die Auseinandersetzung
zwischen dem gemeinjiidischen lunaren und dem essenischen solaren
Kalender handelt. Unsere Deutung setzen wir in Klammern:

169



Apk 12,1-6: «Und es erschien am Himmel ein grosses Zeichen: eine
Frau (der «Lehrer», kosmisch erhoht) ...; und sie ist schwanger und
schreit in Wehen und Geburtsqualen (die Schwierigkeit der Gemeinde-
griindung wie in 1 Q H III). Und ein anderes Zeichen erschien am Himmel
und siehe: ein grosser, feuerroter Drache («Liigenmann»-«Unbheils-
schwangere», ebenfalls kosmisch erhoéht, aufs héchste ddmonisiert zu
Belial)... Und der Drache steht vor der Frau, die gebédren soll, um gleich
nach der Geburt ihr Kind zu verschlingen (die «Liigenmann»-Gemeinde
versucht auf Geheiss Belials die «Lehrer»-Gemeinde zu vernichten). Und
sie gebar einen Sohn, ein ménnliches Kind (die Gemeinde wie in 1 Q H III)
... Die Frau (der «Lehrer») aber floh in die Wiiste, wo sie eine von Gott
bereitete Stitte hat (Qumrian am Westufer des Toten Meeres, wohin der
«Lehrer» — zusammen mit seiner Gemeinde — ins Exil ging; im christlich
bestimmten Text wird das Kind zu Gott entriickt: Priexistenz Christi),
damit man sie dort erhalte 1260 Tage lang (3,5 Jahre sind es nach Daniel
9,27; 12,7; 7,25 bis zum Gottesgericht, der «heilige Rest» der «Auser-
wihlten Gottes» wird vor den Anschldgen des «Liigenmann»-Belial
gerettet).

Es gibt so etwas wie eine Dublette zu diesem Text. Hier sind sogar
einzelne Ziige aus 1 Q H III erhalten, die an die Wasserkatastrophe und an
Abgrund und Unterwelt erinnern: Apk 12,13-17: «Und ... der Drache
(«Liigenmann»-Belial) ... verfolgte ... die Frau (den «Lehrer»), die den
Knaben (essenische Gemeinde) geboren hatte.. Da wurden der Frau die
zwei Fliigel des grossen Adlers gegeben (Sonnenmotiv, dhnlich oben:
«umkleidet mit der Sonne»), damit sie in die Wiiste floge an einen Ort
(Qumran als Exilort des «Lehrers» wie oben), wo sie eine Zeit und Zeiten
und eine halbe Zeit (1 + 2 + 1/2 = 3,5 Jahre bis zum Gerichtstag Gottes,
wie oben) erhalten wird vor der Schlange («Liigenmann»-Belial). Und die
Schlange spie aus ihrem Maul hinter der Frau her Wasser gleich einem
Strom («Wasser der Liige» in CD I, 15), damit sie von dem Strom
fortgerissen werde (die «mitreissende» Eloquenz des «Liigenmannes» als
Geschopf Belials). Aber die Erde kam der Frau zu Hilfe, und die Erde
6ffnete ihren Mund (wie in 1 Q H III, 16-17 und in der Korah-Episode) und
verschlang den Strom (der Abgrund kann den «Liigenmann» nicht ver-
schlingen, weil er mit Belial zu einer Person zusammengewachsen ist, er
verschlingt dessen Eloquenz und macht sie unwirksam), den der Drache
(«Liigenmann»-Belial) aus seinem Maul ausgespien hatte. Und der Drache
(«Liigenmann»-Belial) ergrimmte wider die Frau (den «Lehrer») und ging
hin, um Krieg zu fithren mit der iibrigen Nachkommenschaft (Verfolgung
der «Lehrer»-Gemeinde), mit denen, die die Gebote Gottes beobach-
teten...»

170



Wir glauben es deutlich gemacht zu haben, dass ein Zusammenhang
besteht zwischen 1 Q H III, 7-18 und Apk 12,1-17. Was wir in Apk 12 iiber
die Geschichte der essenischen Gemeinde erfahren, ist aber nicht das
«missing link» zwischen dem «Lehrer»-Psalm in 1 Q H III und der
Konzeption eines «falschen Messias» in 4 Q Test 21-30. Apk 12 sieht in
dem Widersacher keinen Menschen wie den Verfluchten in 4 Q Test,
sondern die Urmacht des Bosen selbst. So kdnnen wir Apk 12 hdchstens
als einen Seitenast der Entwicklung vom «Liigenmann» Simon dem
Makkabder zum falschen Messias in 4 Q Test ansehen. Es muss
weitergehenden und schirferen Untersuchungen iiberlassen bleiben, das
«missing link » zu rekonstruieren.

Der Makkabider Simon, der unweit Jericho durch seinen Schwieger-
sohn die Festung Dok erbauen liess, und der sich iiber das Verbot und die
Fluchdrohung Josuas hinwegzusetzen sich erdreistete, dieser Simon, der
«Verfluchte», dieses Geschopf Belials fand in ebenderselben Festung Dok
den Tod, also innerhalb des Tabubereichs, der verflucht war durch das
Josuawort (6,16).

Die Frommen haben nicht nur die Person Simons verteufelt und ihn
zur historischen Urfigur des Antimessias/Antichrist gemacht, die From-
men haben auch den Ort, den Fluchort, an dem er den Tod fand,
«verteufelt». Es gibt zwei Lokalisierungsversuche fiir Dok. Entweder lag
diese Befestigung bei der Quelle (Ain) ed Duq, etwa 3,5 km nordwestlich
Jericho oder auf dem Dschebel Qarantal, etwa 2,6 km WNW von Jericho.
Wir halten den Dschebel Qarantal fiir die Stitte von Dok, er hat eine
Hohe von 492 Meter {iber dem Spiegel des Toten Meeres. Von dem Gipfel
iiberschaut man die Jerichosenke und die Jordanebene. Wenn man dazu
noch bedenkt, dass die aramdiisch-syrische Wurzel des Wortes dog
«beobachten» bedeutet, und weiss, welchen Wert der Stratege und
Fortifikationsspezialist Simon solchen «Beobachtungs»-Punkten beimass,
wird man den Dschebel Qarantal fiir den Berg halten, auf dem die Festung
Dok einst stand.

Es ist gewiss kein Zufall, dass ausgerechnet dieser Dschebel Qarantal
in der spiteren christlichen Uberlieferung als der Ort fixiert wurde, an
dem Jesus 40 Tage fastete und von Satan-Belial in Versuchung gefiihrt

171



wurde. Der Ort, diese Tabuzone, wo schon zweimal in der Geschichte von
Israel-Juda der Wille Gottes trotz des Josuafluchs verletzt worden war,
dieser Ort war ein besonderer Ort. Denn hier hat sich die Macht Gottes
starker erwiesen als die gegen ihn stehenden Krifte : die Verletzung seines
gottlichen Willens wurde beide Male grausam durch den Tod zweier
Sohne bestraft (1. Kén 16,34 und 1. Makk 16,13-18). Dieser von
Ubertretungen gegen Gottes Gebot durchwirkte Boden, dieser Boden,
der die Macht Gottes gegeniiber den Kriften des Bosen wie kein anderer
bewiesen hatte, war offenbar fiir fromme Juden und spiter auch fiir

Christen ein besonderer Ort. Der Dschebel Qarantal wurde von den
Christen als die Stétte angesehen, wo die Verfiihrungsmacht des Satans
Jesus gegeniibertrat, ihn versuchen wollte, doch von Jesus als widergott-
liche streng abgewiesen wurde. Der Dschebel Qarantal, auf dem einstmals
die Festung Dok erbaut wurde, ist der «Berg der Versuchung».

Das ist gewiss kein Zufall und ist fiir uns ein zusitzlicher Beweis fiir
unsere These, dass Simon nach Ansicht der Frommen mit Satan im Bunde
war, als er auf diesem spiteren «Berg der Versuchung» die Feste Dok
erbauen liess, den Josuafluch missachtete und so zur historischen Urfigur
fiir die Antimessias-Antichrist-Konzeption einer spiteren Zeit wurde.

* ok Kk

Wir fassen zusammen : Rosenstiehls Vermutung, dass die Antimessias-
Gestalt in der Schriftrollensekte konzipiert wurde (I), fanden wir be-
stitigt in der menschlichen, widergoéttlichen, eschatologischen Person
des «Verfluchten», des Geschopfs Belials in 4 Q Test 21-30. Dabei wurde
diese Stelle, die eindeutig auf den Makkabder Simon hinweist, der durch
den Bau der Festung Dok in der Tabuzone um Jericho den Josuafluch
(6,16) iibertreten hatte und auch mit dem Verlust zweier S6hne dafiir
bilissen musste (II), eingehend analysiert (I1I). Weil dieser « Verfluchte»
mit grosser Wahrscheinlichkeit mit dem «Liigenmann» der andern Qum-
rantexte identisch ist (IV), war es folgerichtig fiir unsere Untersuchung,
nach Beziehungen zwischen essenischen «Liigenmann»-Texten und neu-
testamentlichen Antichristtexten Ausschau zu halten, und wir entdeckten
fiinf auffillige Ubereinstimmungen (V). Als missing link zwischen «Liigen-
mann»-Simon und Antichrist bot sich 1 Q H III, 1-18 an, ein Text iiber
zwei schwangere Frauen, die ihre Kinder zur Welt bringen, das eine zum
Heil, das andere zum Verderben. Dieser Text hat sicherlich in der Apk 12
weitergewirkt, wo die Frau, die ein Kind geboren hat, in die Wiiste flicht
wie einstmals der «Lehrer der Gerechtigkeit» mit seiner Gemeinde (VI).
Schliesslich diente uns die Tatsache, dass die christliche Uberlieferung die

172



Stitte der Begegnung zwischen Jesus und dem Satan auf dem Fluchberg
Dok lokalisiert und diese Erhebung als «Berg der Versuchung» be-
zeichnet, als letzte Bestitigung, dass unsere Identifizierung: Makkabéer
Simon = «Verfluchter», «einer von Belial» = «Liigenmann» = Antimes-
sias/Antichrist zu Recht besteht und dass damit der Makkabéer Simon als
historische Urfigur der Antichristkonzeption anzusehen ist. (VII)

(Abgeschlossen am 10. Juli 1977.)

ANMERKUNGEN

(1) J. M. Rosenstiehl, Le portrait de l'Antichrist, in: Cahiers de la Revue d’Histoire et de
Philosophie religieuses, No 41 (1967).

(2) M. Hornschuh, Studien zur Epistula Apostolorum, Berlin 1965; J. M. Allegro, An
astrological cryptic document from Qumran, Journal of Semitic Studies, 9,2,1964, p.
291-294; J. Starcky, Un texte messianique araméen de la grotte 4 de Qumran, Mémorial
du Cinquantenaire de I'’Ecole des Langues orientales anciennes de Ulnstitut catholique

de Paris, 1964, p. 51-66.

(3) J. Maier, Die Texte vom Toten Meer, 11, 1960, p. 165; H. Bardtke, Die Handschriften-
funde am Toten Meer, 11, 1958, p. 300; H. Stegemann, Die Entstehung der Qumran-
gemeinde, 1971, p. 9; J. Carmignac, Les Textes de Qumran, traduits et annotés, 1I,
1963, p. 274.

(4) Im allgemeinen haben wir keinen Grund, von der Ubersetzung von E. Lohse, Die Texte
aus Qumran 1971, abzuweichen. Doch die Verwendung der Geoenwarts- und Zukunfts-
form der Verben in 4 Q Test 24-30 bei Lohse (p. 251/253 halten wir fiir nicht richtig.
Wir haben uns bei der Ubersetzung fiir die Vergangenheitsform entschieden und halten
dies sachlich — es handelt sich um Ereignisse, die zeitlich zuriickliegen — und sprach-
lich — es handelt sich meist um Formen der Suffixkonjugation — fiir gerechtfertigt.
G. W. Nebe machte uns freundlicherweise darauf aufmerksam, dass auch T. Milik und
F. M. Cross in der Vergangenheitsform iibersetzen.

(5) F. M. Cross, The Ancient Library of Qumran and Modern Biblical Studies, (1958, p
113: « The application of the passage to Simon and his older and younger sons Judas and
Mattathias, and their deaths in Jericho is almost to obvious to require comment. »

(6) H. Burgmann, Der Josuafluch zur Zeit des Makkabders Simon (143-134 v. Chr.), Bib-
lische Zeztschrzft No 19, 1975, p. 26-40. Hier wird die These vertreten, dass der Morder
Simons und seiner Sohne den Fluch Josuas und die Verfehlungen Simons gekannt und
dass er bewusst den Fluch exekutiert hat, um den Willen Gottes zu erfiillen und ein
Persbnliches Anrecht auf das Hochpriesteramt in Jerusalem zu haben.

(7) SM N 'YM, M. Treves in Zeitschrift fiir alttestamentliche Wissenschaft, No. 79, 1967,
p. 257.

(8) Damaskusschrift (= CD) VIII, 11-12; 18 — Diese Stelle von der « Mauer» ist wie so oft
doppeldeutig, sie kann sich auch auf den « Zaun um die Thora» beziehen, also auf eine
Auslegung der Thora, die weiter und lockerer oder enger und strenger sein kann. Doch
der Text 4 Q Test 21-30 zeigt deutlich, dass hier reale Mauern aus realen Steinen
gemeint sind, und veranlasst uns dazu, auch bei den andern «Mauer»-Stellen der
qumramschen Literatur die Moglichkeit offen zu halten, dass es sich auch hier um reale
Mauern aus realen Steinen handeln kann.

173



9)
(10)
(11)
(12)

(13)

(14)

Josephus, Antiquitates, XIII. X, 3.
Nach F. M. Cross (Anmerkung 55) p. 113.
G. Jeremias, Der Lehrer der Gerechtigkeit, 1963, p. 126.

E. Lohse (Anmerkung 4), p. 67. Wir iibersetzen aber den «Liigenmann»-Decknamen
'YS HLSWN nicht mit « Mann des Spottes», sondern mit « Mann der Wortverdrehung »,
weil wir dies fiir treffender halten.

In der Geschichte der makkabéischen Freiheitskdimpfe kdnnte man zwei Zeitpunkte
fixieren, an denen ein solches enges Verhiltnis zwischen Makkabdern und Frommen
festgestellt werden kann: 1. Die Fusion zwischen Makkabdern und Chassidim um 167,
wobei die Frommen die Meinung haben konnten, die Makkabier seien auf ihre Seite
iibergetreten. 2. Die deprimierende Lage der Makkab&der nach dem Tod Judas und
nach der Niederlage am Jordan (160 v. Chr.) konnte die letzten beiden Makkabder
Jonathan und Simon zur Einsicht veranlasst haben, dass Gott ihrem militanten Wirken
seinen Segen entzogen habe, und so konnten sie sich zur «Umkehr» entschlossen
haben, sie konnten in einer frommen Gemeinde — wie der des «Lehrers» — eine Zeit-
lang untergetaucht sein oder hier Zuflucht gefunden haben.

E. Lohse (Anmerkung 4), p. 11. Die traditionelle Ubersetzung «Heimsuchung» fiir
PQWDH wurde hier vermieden, da dieses Wort in seiner Bedeutungsbreite «Besich-
tigung, Musterung, Ahndung, Aufsicht» umfasst und wir nach einer treffenderen Be-
zeichnung suchten. — Mit dem «Fiirsten des Lichts» ist wohl der Erzengel Michael
gemeint.

(15) O. Betz, in: Neutestamentliche Studien, 1957, p. 314-326.

(16)

(17)

174

Num 16,30: « Wenn aber Jahwe etwas Ungewohnliches wirkt, dass namlich der Boden
seinen Schlund auftut, sie mit allem, was ihnen gehort, verschlingt und sie lebendig
zur Unterwelt fahren, dann wisst ihr, dass diese Madnner Jahwe geldstert haben. »

Die Bibel ... mit den Erliuterungen der Jerusalemer Bibel, 1973, p. 1787-1788. Ahnlich
H. Kraft, Die Offenbarung des Johannes, 1974, p. 164: «Von dem Weibe wissen wir,
dass es die Mutter des Messias ist; ist es die Mutter des Messias, dann ist es die
Gemeinde...»



	Antichrist - Antimessias : der Makkabäer Simon?

