
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 36 (1980)

Artikel: Antichrist - Antimessias : der Makkabäer Simon?

Autor: Burgmann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ANTICHRIST - ANTIMESSIAS
DER MAKKABÄER SIMON?

von Hans Burgmann

1.

Es ist in christlichen Kreisen viel zu wenig bekannt, dass der Antichrist
einen Vorläufer im jüdischen Denken und im jüdischen Schrifttum hat. J.-

M. Rosenstiehl hat sich in einer Untersuchung eingehend mit diesem
Antimessias befasst (1). Während er jedoch den Antichrist als mythische
Person betrachtet, weil dieser Gegner Gottes schon seit Urzeiten das

Schöpfungswerk und Heilsgeschehen zu stören versuchte, sieht er in der
jüdischen Konzeption des Antichrist eine menschliche Gestalt und
versucht aus den verschiedenen Überlieferungsschichten das «Portrait»
herauszuarbeiten. Dabei verwendet er rabbinische Texte, solche der
intertestamentarischen Zeit und auch zwei heidnische Texte,
Charakterisierungen des römischen Kaisers Caligula durch Seneca und Sueton,
die ihm in diese Reihe der Antimessias-Porträts hineinzupassen scheinen.

Das Aussehen dieses Antimessias ist nicht eindeutig festgelegt, in
einigen Texten hat er zwei Kopfauswüchse, in andern rotflammende oder
rotgelbe Haare, zuweilen ist er einäugig oder er hat tiefliegende Augen,
manchmal sind sie bluttriefend-rot oder grausam-grün oder kühl grau oder
blau. Im ganzen ein ungeschlachtes Wesen.

Wenn man die Frage nach der historischen Urfigur stellt, auf die diese

Vorstellung zurückgeht, könnte man an einen Herrscher denken, der aus
dem europäischen Bereich stammt. Dafür sprächen sowohl die rotgelben
Haare als auch die grün-grau-blauen Augen. Rosenstiehl nennt in diesem
Zusammenhang drei Namen : Antiochus IV. Epiphanes aus dem griechischen

Seleukidengeschlecht, verhasst bei den Juden, weil unter seiner
Herrschaft die thoratreuen Juden verfolgt, der Brandopferaltar
geschändet und die Tempelhöfe in heilige heidnische Haine umgewandelt
wurden ; als zweiten den Römer Pompejus, bei den Juden verhasst, weil er
die mühsam erkämpfte Souveränität des Tempelstaates wieder zerstörte
und es wagte, nach der Eroberung des Tempels das Allerheiligste zu
betreten; als dritten den römischen Kaiser Caligula, verhasst bei den

152



Juden, weil er seine Statue in Jerusalem aufstellen liess und göttliche
Verehrung befahl. Trotz der Möglichkeit, in einem dieser drei
europäischen Herrenmenschen die historische Urfigur des Antimessias zu
sehen, hält Rosenstiehl das Rätsel um die Herkunft des Antichristbildes
für nicht gelöst. Er sieht im Hintergrund dieser physiognomischen und
somatischen Beschreibungen astrologische Spekulationen der Apoka-
lyptik und weist auf essenische Einflüsse hin (nach M. Hornschuh) ; auch
Qumränfragmente, die aus der Astralkonstellation bei der Geburt des
Menschen seine psychosomatische Beschaffenheit und sein (Un-)
Heilsschicksal ableiten (J. Allegro) oder die ein Horoskop des Messias
enthalten (J. Starcky), bringt er in diesen Zusammenhang (2). Nach seiner
Meinung ist die historische Urfigur oder die Urkonzeption des
Antimessias bei den Essenern zu suchen. Damit hat Rosenstiehl den Ball den
Qumranologen zugeworfen, und diese müssen ihn aufnehmen.

2.

Rosenstiehl hat wahrscheinlich recht, wenn er den Ursprung der
Antimessiasgestalt bei den Essenern sucht, wenn auch bei den
Astralspekulationen kein direkter Bezug zum Antimessias feststellbar ist. Viel
wahrscheinlicher ist die Vermutung, dass diese Schriftrollensekte von
Qumrän, die sich von Gott erwählt sah und trotzdem vom Hochpriester
und einer feindseligen Rivalensekte aufs äusserste in ihrer Existenz
bedrängt und gefährdet wurde, in einem ihrer Widersacher einen Feind
Gottes sah, eine historische Person, die in einer späteren Generation zum
Antimessias ausgeformt wurde.

In der Tat gibt es unter den in der 4. Höhle von Qumrän gefundenen
Texten eine kleine Zitatensammlung, die formal durch Drohworte gegen
die Gottlosen (E. Lohse) und inhaltlich durch eschatologisch-messianische
Vorstellungen zusammengebunden ist. Diese «Sammlung eschatologisch
gedeuteter Bibelstellen» (J. Maier) oder «messianische Textstellen ohne
Kommentar» (H. Bardtke) führen uns anhand von Bibelzitaten die drei
endzeitlichen messianischen Personen vor : den endzeitlichen Propheten
(Deut 5,28-19; 18,18-19), den endzeitlichen König-Messias (Num 24,15-17)
und den endzeitlichen Hochpriester-Messias (Deut 38,8-11). Nach 20

Zeilen Bibeltext ohne Kommentar folgt in der 21. Zeile nach einem Josua-
zitat ein unbiblischer, völlig unbekannter Text, der von einem
«Verfluchten» handelt. Es darf wohl hier kein Zweifel bestehen, dass dieser

153



«Verfluchte», «einer von Belial », gleichfalls zu den endzeitlichen
Personen der messianischen Zeit gehört, dass er die Rolle des Widerparts der
göttlichen Heilsordnung in der Endzeit spielt, als «endzeitlicher Widersacher

des Gottesvolkes» (H. Stegemann) oder als «falscher Messias»
(«faux messie»: J. Carmignac), oder wie wir schon jetzt sagen können : als
Antimessias. (3).

Dieses vierte Stück in dieser Sammlung (Zeile 21-30) bietet einige
Schwierigkeiten. Während die andern Stücke Personen zeichnen, die uns
durch die Überlieferung gut bekannt sind, ist diese vierte Person nicht so
deutlich konturiert. Während die andern Stücke Bibelzitate bringen,
haben wir hier einen unbekannten Text vor uns, der zudem noch verderbt
ist. Man hat gemeint, sich mit einer Gleichmacherei aus den Schwierigkeiten

herauszureden, die dieser als Fremdkörper empfundene Text
bietet. So hat man behauptet, wenn die andern drei Stücke biblisch und alt
sind, muss das vierte, wenn nicht biblisch, so doch alt sein und womöglich
in die Maleachi-Zeit zurückreichen. Oder : Da der Psalter noch einzelne
Psalmen, die aus dem 2. vorchristlichen Jahrhundert stammen, in der
nachprophetischen Zeit aufgenommen hat, hat man gemeint, auch dieser
Text sei Teil eines Psalms, und man hat sogar einen Terminus gefunden:
Teil eines apokryphen Josuapsalms! Zwar steht im Text so etwas von
Josuas Engagement «in seinen Psalmen» (BTHLWTYHW), doch wenn
man genauer hinsieht und etwas verkürzt, dann hört es sich ganz anders an
und lautet etwa so: «Als Josua aufhörte mit seinen Psalmen...». Eine
solche Einführung passt kaum in einen Psalm, auch biblische
Verfluchungen und eine nachfolgende Erfüllung des Fluches passen nicht in
einen Psalm, solche Psalmen gibt es gar nicht. Wenn man nach einer
Literaturgattung sucht, die diese Zweiteilung Bibeltext — Erfüllung der
biblischen Aussage enthält, dann stösst man auf den Pescher, eine
literarische Form, die in der Qumrängemeinde sehr gepflegt wurde. Der
Pescher bringt ein Bibelzitat als Prophétie, und die Erfüllung der
Prophezeiung in der Geschichte der Gemeinde ist die nachfolgende
Deutung. So ist es auch hier : Wir haben den Josuafluch als Bibelzitat und
die Erfüllung des Fluches an einem «Verfluchten», «einem Mann Belials»,
sicherlich ein Ereignis, das mit der Gemeindegeschichte der
Schriftrollensekte irgendwie zusammenhängt.

Wenn man annimmt, dass dieser Text in der Qumrängemeinde
entstanden ist — später als Maleachi und später als die Psalmen —, dann
lösen sich die Schwierigkeiten von selbst auf. Man hatte in dieser
Gemeinde einen Menschen als Widersacher der Gemeinde Gottes und
damit als Widersacher Gottes in so furchtbarer Weise in Erinnerung, dass

man zur Konzeption des Antimessias kam. Biblische Vorlagen für diese

154



Konzeption besass man nicht. Ein passender Text musste den drei
eschatologisch-messianischen Bibeltexten zur Seite gestellt werden. Er
wurde gesucht, er wurde gefunden im Schriftrollendepot der eigenen
Sektenschriften. Dass er ein Bibelzitat enthielt, könnte die Eingliederung
in die Sammlung der eschatologischen Bibelzitate erleichtert haben.
Übrigens war das Selbstverständnis der Gemeinde so stark, dass sie ihre
eigenen Schriften sehr hoch bewertete und in die Nähe der biblischen
bringen konnte. So gelang es, eine bisher unbekannte eschatologische
Figur, den Antimessias, für die Gemeinde genauso obligatorisch zu
machen wie die andern drei, den Propheten und die zwei Messiasse:
durch 4 Q Test 21-30.

3.

« Zu der Zeit, da Josau aufhörte mit Preisen und Loben in seinen
Lobgesängen, da sprach er: Verflucht sei der Mann, der diese Stadt wieder
aufbaut. Mit seinem Erstgeborenen soll er sie gründen, und mit seinem
Jüngsten soll er ihre Torflügel einsetzen (Jos 6,26).

Und siehe, ein Verfluchter, einer von Belial trat auf, um seinem Volk
zum Fangnetz zu werden und ein Schrecken für alle seine Nachbarn. Und
er ist aufgetreten... dass sie beide zu Werkzeugen der Gewalttat werden,
und sie haben abermals diese Stadt aufgebaut ; und sie haben ihr (wiederholt)

Mauer und Türme errichtet, um ein Bollwerk der Gottlosigkeit zu
schaffen und grosses Übel in Israel und Grässliches in Ephraim und Juda...
Und sie haben Ruchlosigkeit im Lande getan und grosse Schmach unter
den Söhnen Jakobs, und sie haben Blut vergossen wie Wasser auf der
Festungsmauer der Tochter Zion und im Gebiet Jerusalems.» (4)

Diese Textstelle (4 Q Test 21-30) deutet F. M. Cross auf den
hasmonäischen Hochpriester Simon als den «Verfluchten», und er meint,
die Beziehung zu diesem Mann und dem Tod seiner Söhne Juda und
Mattathia sei «fast zu offensichtlich, als dass es eines Kommentars
bedürfe» (5).

Diese Cross-These halten wir für richtig. Denn der Makkabäer Simon
hat als Hochpriester durch seinen (arabischen?) Schwiegersohn Ptole-
mäus auf einem Berge — etwas mehr oder etwas weniger als drei
Kilometer von Jericho entfernt — die Befestigung Dok anlegen lassen und
damit die Fluchdrohung Josuas in den Wind geschlagen. Derselbe Simon

155



wurde mit seinen zwei Söhnen Juda und Mattathia in Dok-Jericho 134 v.
Chr. ermordet. Die Anlage der Befestigung an dieser verfluchten Stätte
und der Tod von zwei Söhnen ebendaselbst muss irgendwie mit dem
Josuafluch zusammenhängen, dieser Zusammenhang kann kein Zufall
sein (6). Deswegen halten wir die Cross-These für richtig.

Allerdings müssen wir zwei Einschränkungen machen. Bei der
ausgeprägten Neigung der Schriftrollenleute für Doppeldeutungen müssen wir
damit rechnen, dass der Ausdruck «diese Stadt» — so auch in der LXX,
im masoretischen Text : «diese Stadt Jericho» — sich nicht nur auf Jericho
bezieht, sondern auch auf eine andere Stadt: Jerusalem. Zum andern
vermuten wir, dass der Fluch nicht buchstabengetreu in Erfüllung ging,
denn der älteste Sohn Simons war wahrscheinlich Johannes, er wurde
gewarnt und hat das zu ihm entsandte Mordkommando liquidieren lassen

(1. Makk 16,19-22). Wir haben aber den Eindruck, dass dieser Johannes,
der sein Leben behielt und seinem Vater als Hochpriester folgte (Johannes
Hyrkanus I. 134-104), im Hintergrund unseres Textes eine gewisse Rolle
spielt.

Wir zerlegen den Text in einzelne Abschnitte und versuchen bei jedem
Abschnitt die Beziehung zu Simon und seinen zwei (oder drei) Söhnen
deutlich zu machen :

1. «Verflucht sei der Mann, der diese Stadt wieder aufbaut. Mit
seinem Erstgeborenen soll er sie gründen, und mit seinem Jüngsten soll er
ihre Türflügel einsetzen! Und siehe, ein Verfluchter, einer von Belial trat
auf... Und er ist aufgetreten...» — Wir brauchen dem oben schon
besprochenen Gedanken, dass Fluch, Fluchübertretung und
Flucherfüllung — zudem am Fluchort — in einzigartiger Weise auf den
Makkabäer Simon zutreffen, nichts mehr hinzuzufügen. Zu ergänzen wäre
hier lediglich, dass der «Verfluchte» schon «aufgetreten ist», dass es sich
hier also um ein vergangenes Faktum handelt, das für die Geschichte der
Schriftrollensekte bedeutsam war, und zweitens dass der «Verfluchte»
noch mit einer andern Bezeichnung versehen wird, er ist «einer von
Belial », und gerade diese Bezeichnung lässt ihn als Geschöpf Belials
erscheinen, als menschliches Werkzeug in der Hand des Bösen, und dieser
Gedanke führt geradewegs zur Vorstellung des Antimessias.

2. Der «Verfluchte» ist «seinem Volk zum Fangnetz geworden». —

Diese Aussage halten wir für so wichtig, dass wir dieser aufschlussreichen
Beziehung zu Simon ein besonderes Kapitel (4) widmen werden.

3. Der «Verfluchte» ist «ein Schrecken für alle seine Nachbarn...» —

Die privatrechtliche Nachbarschaft mit ihren Spannungen und Ärger-

156



nissen ist hier sicherlich nicht gemeint, eher ist an das Verhältnis zu
Nachbarvölkern zu denken. Dieser aussenpolitische Aspekt führt zu dem
Gedanken, dass es sich bei dem «Verfluchten» um eine leitende
Persönlichkeit des Tempelstaates, um einen Hochpriester, handeln muss,
der durch militärischen oder politischen Machtgewinn einen Druck auf
die Nachbarstaaten ausübte und so Furcht erregte. Das trifft auf Simon zu,
denn die Hochpriester Jonathan — Simon war dessen Berater — und
Simon haben das Territorium des Tempelstaates durch ihre Eroberungen
verdoppeln können. Der Hochpriester Simon hat die syrische Besatzungsmacht

in Jerusalem ausgeschaltet (1. Makk 13,49-51) und das langersehnte
Ziel erreicht, die Souveränität im Tempelstaat (1. Makk 14 : Ehrendekret).
Er hat die heidnische Bevölkerung im Hafen Jaffa-Joppe vertreiben lassen
(1. Makk 13,11) und hat den syrischen Gesandten Athenobius, der
erstaunt und verärgert war über den Prunk der Hofhaltung Simons, sehr
selbstsicher empfangen und die Forderungen des syrischen Königs, dessen
Oberherrschaft über den Tempelstaat de jure noch bestand, diplomatisch
aber klar abgelehnt (1. Makk 15,28-36). Auf diesen «schrecklichen» Simon
scheint auch das Akrostichon des 110. Psalms hinzuweisen; «Simon ist
schrecklich» (7).

4. «Beide (wurden?) zu Werkzeugen der Gewalttat». — Hier ist von
zweien die Rede, offensichtlich handelt es sich bei dieser
Erfüllungsbeschreibung des Josuafluchs um die beiden Söhne des «Verfluchten».
Nach dem Fluch müssen sie den Tod erleiden, weil .der Vater sich

vergangen hat, doch nach unserm Text haben sie sich selber schuldig
gemacht, haben sich als «Werkzeuge der Gewalttat» verwenden, besser
missbrauchen lassen. Das Wort HMS, das meist mit Gewalttat übersetzt
wird, hat die Bedeutung einer subtileren Form der «Gewalttat», es handelt
sich um politische oder wirtschaftliche Bedrückung, Unterdrückung.
Wenn diese beiden «Werkzeuge» waren, dann waren sie es in der Hand
des Vaters. Dieses Wort passt in das Psychogramm Simons ausgezeichnet
hinein. Denn alle Menschen seiner Umgebung waren für ihn
«Werkzeuge». Seinen arabischen Schwiegersohn benutzte er als «Werkzeug»,
damit in der Tabuzone um Jericho eine Festung gebaut wurde. Schon in
der Partisanenzeit konnte er das Gefühl haben, dass seine Brüder seine

«Werkzeuge» waren. Vom Vater Mattathia zum Nachfolger und zum
Mann des Rats berufen (1. Makk 2,65), entwarf er die Aktionspläne des

Partisanenkrieges, entschied über Bündnisse und Friedensschlüsse ; nach
dem Testament des Vaters hatten sich alle seine Brüder (auch der
Heldenbruder Juda) seinen Entscheidungen zu fügen. Simon blieb dabei
im Hintergrund und zog an den Fäden. Die Puppen waren seine

«Werkzeuge». Nach Judas Tod hätte Simon als Zweitältester die Nach-

157



folge antreten müssen, doch er schob den jüngsten Bruder Jonathan in das
Amt des Partisanenführers, er selbst blieb im Hintergrund. Doch als
Jonathan Hochpriester wurde, da kam die Zeit, in der sich die Graue
Eminenz Simon voll entfalten konnte. Jonathan — als «Werkzeug» des

hochintelligenten Simon? — hat nicht weniger als fünf Huldigungseide
seinen Oberherrn geleistet, meist noch zu Amts- und Lebzeiten des
Syrerkönigs in Antiochia, doch schon für den Nachfolger. Ob Simon sein
eigenes Spiel trieb, als der Hochpriester Jonathan den Syrern in die Falle
lief,, ist ungewiss. Es ist aber eine Tatsache, dass er den Bruder und dessen
Söhne dem sicheren Tod durch die Syrer auslieferte und damit seine
eigene Dynastie der Ha-S(i)MON-äer begründen konnte, die bis ans Ende
aller irdischen Tage im Tempelstaat herrschen sollte. Der hochintelligente,

aber tückische und ränkevolle Simon benutzte die Menschen seiner
Umgebung als Werkzeuge für seine eigenen Ziele, und nicht nur sie, auch
das Volk. Von Josephus wissen wir, dass Simon nach der Eroberung der
Akra, der syrischen Zwingburg, das ganze Gelände in Tag- und
Nachtschichten in dreijähriger Arbeit abtragen liess. Die hervorragende
Eloquenz dieses Mannes vermochte es, das Volk für dieses Unternehmen
zu gewinnen und zum «Werkzeug» eigener Pläne zu machen, denn auf
diesem Areal errichtete er später seinen Palast. Auch seine Söhne wird er
als «Werkzeuge» benutzt haben. Den Ältesten sparte er allerdings aus, er
betraute ihn mit einem militärischen Kommando im Westen. Der Älteste,
Johannes Hyrkanus, sollte als Nachfolger im Hochpriesteramt nicht
belastet werden. Anders war es mit den jüngeren Brüdern, sie wird Simon
in der Hauptstadt für Arbeiten eingesetzt haben, die ihn selber als

Hochpriester bei den Frommen und dem Volke in Misskredit gebracht
hätten. Wenn sie Fronarbeiten zu «beaufsichtigen» hatten, dann ist es gut
zu verstehen, wenn die beiden Brüder als «Werkzeuge der Bedrückung»
angesehen wurden.

5. «... und sie (die beiden Söhne — mitsamt dem verfluchten Vater?)
haben abermals diese Stadt aufgebaut, und sie haben ihr (wiederholt)
Mauer und Türme errichtet, um ein Bollwerk der Gottlosigkeit zu
schaffen...» — Auch dieser Vorwurf trifft auf Simon genau zu. Simon war
Fortifikationsspezialist. Es gibt eine ganze Reihe von Stellen im 1.

Makkabäerbuch, die belegen, dass Simon an den Grenzen und in der
Hauptstadt Befestigungen anlegen liess. Allen militärischen Neuerungen
war er sehr zugetan, so war er der Schöpfer der hasmonäischen Kavallerie
(1. Makk 16,4). Sein Interesse galt auch den Maschinen, die zur
Belagerung und Verteidigung einer Stadt eingesetzt wurden. Im
Partisanenkrieg hat er etwas völlig Neues erprobt. Nachdem die Syrer überall
im Lande Befestigungen angelegt hatten, um diesen lästigen Kleinkrieg

158



allmählich auszutrocknen, verfiel Simon auf den Gedanken, die Waffe des
Gegners gegen ihn selbst zu verwenden. Er Hess einen Wüstenort zur
Festung ausbauen, und es gelang ihm offenbar, die belagernden Syrer von
der Festung her und von einem Entsatzheer aus in die Zange zu nehmen
(1. Makk 9,62-68). Die militärischen Erfordernisse gingen Simon über
alles, sonst hätte er die Befestigung Dok in der Tabuzone Jericho nicht
veranlasst. Doch unsere Textstelle zielt nicht nur auf Jericho, sondern
auch auf Jerusalem. Auch hier gab es so etwas wie ein Tabu, das Simon
verletzte. Denn nach.Ansicht der Frommen hatte der Höchste genügend
Macht, um seine Stadt und seine Stätte, den Tempel, selber zu schützen,
er benötigte diese menschlichen Machenschaften dieses Makkabäers
keineswegs. Dass Mauern und Türme zu Bollwerken der Gottlosigkeit
werden, dieser Gedanke findet sich auch in andern Qumräntexten. Die
frommen Schriftrollenleute haben deutlich gesagt, dass ihre Herrscher
gerichtet werden von einer auswärtigen Macht, denn worauf es ankommt
«haben sie nicht begriffen, die die Mauer erbauen und sie mit Tünche
verputzen... Weil er Gott) die Erbauer der Mauer hasst, ist sein Zorn
entbrannt» (8). Es gibt eine altehrwürdige fromme Tradition im Judentum,

die allen staatlichen und militärischen Neuerungen stets kritisch und
ablehnend gegenüberstand, und Simon wird das zu seiner Zeit auch
gespürt haben, dass es für seine Herrschaft sehr gefährlich sein konnte,
diese Kräfte zu provozieren. Deshalb wird er die Aufgabe, Mauern und
Türme in Jerusalem zu errichten, seinen Söhnen übertragen haben.

6. «Sie (die beiden Söhne — mitsamt dem verfluchten Vater?) haben

grosses Übel in Israel und Grässliches in Ephraim und Juda angerichtet...
Und sie haben Ruchlosigkeit im Lande getan und Schmach unter den
Söhnen Jakobs, und sie haben Blut vergossen wie Wasser auf der
Festungsmauer der Tochter Zion und im Gebiet Jerusalems.» — Diese
Stelle ist schwierig zu deuten, einmal weil wir aus den Berichten der
Historiker sehr wenig über die inneren Querelen dieser Zeit erfahren, zum
andern weil hier wieder mit der Vorliebe der Schriftrollenleute für
Doppeldeutigkeiten zu rechnen ist, zum dritten weil sich diese Stelle
wahrscheinlich nicht nur auf die drei bezieht, sondern auch auf den
vierten, der dem geplanten Attentat entkam: Johannes Hyrkanus. Wir
bieten zwei Deutungen an, eine innenpolitische und eine aussenpolitische,
beide sind wegen der Verwendung von Decknamen möglich. «Ephraim»
ist eine geläufige Umschreibung für die Konkurrenzsekte (die späteren
Pharisäer), «Juda» oft ein Deckname für die Schriftrollengemeinde von
Qumrän. Beide Gemeinschaften wurden zu verschiedenen Zeiten von
makkabäisch-hasmonäischen Hochpriestern verfolgt. Das ist die
innenpolitische Deutung über «Grässliches in Ephraim und Juda». «Ephraim»

159



ist aber auch eine Bezeichnung für das Nordreich, ehemals Israel, jetzt
Samaria. Hyrkan I. hat nach einem Aufstand die Stadt mitsamt dem
Tempel grausam zerstören lassen, er «liess sie von reissenden Gebirgs-
bächen überströmen» (9). Wenn auch die Frommen diesen Schismatikern
keineswegs freundlich gegenüberstanden, so werden sie die Annexion
fremden Stammes- und Staatsgebietes scharf getadelt haben, denn der
Höchste hat alle Grenzen festgelegt zwischen den Staaten und den
Stämmen. Unter Hyrkans Herrschaft gab es auch «Grässliches» im
eigenen Lande Juda und schreckliche Todesnot «auf der Festungsmauer
der Tochter Zion und im Gebiet Jerusalems». Der Krieg gegen die Syrer,
den Simon vorausgesehen, dessetwegen er die Festung Dok inspizieren
wollte, traf seinen Nachfolger Hyrkan. Nach verlorener Feldschlacht
wurde Jerusalem über ein Jahr lang belagert. Als Hyrkan die nicht mehr
Waffenfähigen aus der Stadt wies, wurden sie vom syrischen Heer nicht
durchgelassen und irrten im Niemandsland zwischen Mauern und Wällen
verzweifelt hin und her, die meisten verhungerten. Erst am Laubhüttenfest
wurden die noch Lebenden in der Stadt wieder aufgenommen. «Grässliches»

genug, was damals in Jerusalem geschah (10). Jedenfalls ist
deutlich, dass sich auch dieses letzte Stück mit Simon und seinen Söhnen
in einen Zusammenhang bringen lässt.

4.

Wenn wir wahrscheinlich gemacht haben, dass es sich bei diesem
«Mann Belials», diesem «Verfluchten» um den Makkabäer Simon
handelt, dann ist immer noch nicht recht einzusehen, weshalb die fromme
essenische Gemeinde der Frühzeit diesen Simon als so gefährlich, so
dämonisch, so teuflisch empfindet, dass sie diesen Mann als Widersacher
der Messiasse in der Endzeit verstanden hat. Ausserdem wäre es recht
seltsam, wenn dieser gefährliche Widersacher der Gemeinde nur an dieser
einen Stelle in ihrer Sektenliteratur auftauchen würde. Beide Fragen
lassen sich lösen, wenn wir die noch nicht besprochene Textstelle
auswerten. Dort heisst es :

Der «Verfluchte» ist «seinem Volk zum Fangnetz» geworden. —
Wenn man es modern ausdrücken würde, so wäre dieser Mann ein
Demagoge, ein Volksverführer. Dass Simon derartige Fähigkeiten besass,
ist unzweifelhaft. Er hatte das Volk befragt, als er — auch aus
eigensüchtigen Gründen — die Erdmassen, auf denen die Akra stand, abtragen

160



liess. Er hatte die Heeresversammlung befragt, ob es recht sei, an den
Syrergeneral Geld und Geiseln auszuliefern, ohne die Gewähr zu haben,
dass der gefangene Jonathan ausgeliefert werde. Doch es geht hier nicht
ganz darum, dass Simon ein geschickter Rhetor war. Hinter diesem Wort
vom «Fangnetz» steht Jes 24,17 : «Grauen und Grube und Garn über dich,
Einwohner des Landes. » Dieses Bibelwort wird an einer Stelle der
Sektenliteratur (Damaskusschrift IV, 10-18) so ausgedeutet, dass diese Netze
Belials Netze sind und Unzucht, Reichtum und Befleckung des Heiligtums
bedeuten. Es ist hier nicht der Ort auszuführen, inwiefern diese Vorwürfe
Simon treffen. Diese Betrachtung über die Netze wird an dieser Stelle
weitergesponnen und auf einen Mann bezogen, der als «Prediger <Nichtiges

> (SW)» bezeichnet wird, der unablässig predigt und hinter dem
Mauerbauer einhergehen (CD IV, 20). Hier haben wir wieder die Mauer
und werden an den Fortifikationsspezialisten Simon erinnert, und wir
haben hier den demagogischen Rhetor. Diese Stelle fusst wieder auf
Micha 2,6. Auch dort wird weitergesponnen, und so heisst es 2,11 : «Käme
einer, der dem Wind nachliefe und redete Lug und Trug... das wäre der
rechte Prediger für dieses Volk.» Das passt nun wieder trefflich zu einer
Stelle der Damaskusschrift (CD VIII, 12-13): «... denn einer, der Wind
wägt und Lüge predigt, hat ihnen gepredigt, so dass Gottes Zorn gegen
seine ganze Gemeinde entbrannte.» Nachdem wir diese Assoziationskette
abgegriffen haben, befinden wir uns jetzt auf sicherem Boden. Es besteht
ein Zusammenhang zwischen dem makkabäischen Simon, dem
«Verfluchten» Josuas, dem «Fangnetz» für sein Volk, dem unablässigen
Prediger von Nichtigem und dem Lug- und Trugredner der Qumräntexte.
Dieser ist unter dem Decknamen «Lügenmann» einer der Hauptwidersacher

der Schriftrollengemeinde, nach unsern Darlegungen muss er als
der Makkabäer Simon identifiziert werden, und wir können jetzt erklären,
weshalb Simon zur historischen Urfigur von Antimessias/Antichrist
werden konnte.

Dieser «Lügenmann» ist von der essenischen Gemeinde gehasst
worden wie kein anderer ihrer Widersacher. Man kann dies an den
Decknamen ablesen, mit denen sie diesen Mann förmlich überschüttet
haben: «Lügenprediger», «Mann der Wortverdrehung»,
«Unheilsschwangere», «Wahnschwangere», «Hure», aus unserm Text:
«Verfluchter», «einer von Belial». G. Jeremias widmet diesem «Lügenmann»
ein ganzes Kapitel und fasst folgendermassen zusammen: «Der Lügenmann

ist der Lehrer einer grösseren Gruppe, die sich von der Gemeinde
des Lehrers (der Gerechtigkeit Gemeindeleiter) abgespaltet hat und die
zu einer erheblichen Gefahr für die Gemeinde wurde, weil Anhänger des
Lehrers in beträchtlicher Zahl zu ihr übergingen. Die Spaltung hat noch zu

161



Lebzeiten des Lehrers stattgefunden... Sie nahm ihren Anfang in einem
Streit zwischen dem Lehrer und dem Lügenmann, bei dem der
Lügenmann... eine Gruppe der Gemeinde auf seine Seite zog... Die Heftigkeit
der Polemik Hess erkennen, dass die Gemeinde durch die Gegner in ihrer
Existenz gefährdet war. Von dem Lügenmann berichten die Texte nur
wenig... Deutlich wird nur, dass er der Führer der gegnerischen Gruppe
und eine bedeutende Persönlichkeit war.» (11)

Dass der «Lügenmann» eine Gemeinde gegründet hat, was nach den
Texten gut bezeugt ist, bedeutet für die Qumranologen das Haupthindernis

für die Identifizierung «Lügenmann» Makkabäer Simon. Denn
gemeinhin werden fromme Gemeinden von homines religiosi gestiftet und
nicht von Politikern, Strategen und Staatsmännern. Doch die Ausnahmesituation

des Tempelstaates ermöglichte einen solchen Ausnahmefall.
Jonathan war 152 v. Chr. Hochpriester geworden, er war nicht legitimiert,
denn er entstammte nicht der einzigen .zu diesem Amt privilegierten
Priesterfamilie der Zadoqiden. Seine Amtsübernahme war Usurpation.
Seine Amtsführung glich der der benachbarten heidnischen Fürsten auf
ein Haar, seine waghalsige pragmatische Rüstungs-, Befestigungs-, Kriegs-,
Annexions-, Bündnis- und Huldigungspolitik musste die Frommen aufs
äusserste aufbringen. Eine dieser frommen Gemeinschaften wurde von
einem Abkömmling der zadoqidischen Dynastie geführt. Dieser Mann
war der «Lehrer der Gerechtigkeit», der Leiter der essenischen Qumrän-
gemeinde. Mit dieser Gemeinschaft, die ein reines Leben führte und im
Volke grosses Ansehen genoss, trat er in Opposition zum Hochpriester,
zumal er zu diesem Amte selber legitimiert war. Diese Situation war für
die makkabäische Herrschaft höchst gefährlich. Gewalt anzuwenden war
unklug. Die Makkabäer, die in langen Fehden für die Thoratreue
eingetreten waren, konnten keine thoratreue Gemeinde blutig
unterdrücken. Hier half nur ein listiger Coup, und Simon, der Bruder des

Hochpriesters, war der geeignete Mann. Er trat vor diese oppositionelle
Gemeinde, hielt eine mitreissende Rede gegen ihren Leiter, und es gelang
seiner Beredsamkeit, einen grossen Teil der Gemeinde zum Abfall zu
bewegen, und mit diesen Abgefallenen gründete er eine eigene religiöse
Gemeinschaft. Damit hatte er zweierlei erreicht. Einmal hatte er diese
subversive, staatsfeindliche Sekte in ihrem Bestände empfindlich
geschwächt und ihre Weiterexistenz gefährdet, zum andern hat er mit seiner
neuen Gemeinde eine theologisch versierte staatstreue Anhängerschaft
gewonnen, die mit den Argumenten der Thora die umstrittene
makkabäische Politik seines Bruders Jonathan vor dem Volke vertreten konnte.
So war es möglich, dass ein Mann, der für die Belange des Staates eintrat,
zu diesem Zwecke eine religiöse Gemeinde gründete. Dass Simon damit

162



zum Stifter der späteren religiös-politischen Genossenschaft der Pharisäer
wurde, ist für die Qumranologen ein weiterer Stein des Anstosses.

Für die Qumrângemeinde war diese Abfallbewegung, die durch Simon
veranlasst war, eine Katastrophe. Der Rückgang der Mitgliederzahl war
gar nicht das Entscheidende. Sie konnten sich nicht erklären, dass sie, die
«Auserwählten Gottes», die den heiligen Rest im Volke darstellten, von
Gott so verlassen wurden, dass dieser Mann Simon einen solchen Erfolg
erringen konnte, wo doch die Endzeit so nahe war Beim Grübeln über
diesen Widersinn wird man zu dem Schluss gekommen sein, dass hier die
Hand Belials im Spiele sei, dass dieser Mann Simon, dieser Verhasste, ein
Werkzeug in der Hand Belials sei, und so war der Weg vorgezeichnet, dass

Simon als Menschenpuppe in der Hand Belials zur Gegenfigur des Messias
oder der Messiasse werden konnte.

5.

Wenn der «Verfluchte», «einer von Belial» in 4 Q Test Antimessias-
Züge trägt und ausserdem mit dem «Lügenmann» der Qumrântexte
gleichzusetzen ist, dann ist damit zu rechnen, dass diese « Lügenmann »-

Texte gleichfalls Andeutungen einer Antimessias/Antichrist-Konzeption
enthalten. Im folgenden wird versucht, gemeinsame Züge zwischen
«Lügenmann»-Texten der Schriftrollensekte und Antichrist-Stellen des
Neuen Testaments herauszufinden. Wir beschränken uns auf markante
Textstellen.

1. Der «Lügenmann» wird als eloquenter Verführer gesehen, der
seine Gefolgschaft auf falsche Wege führte, so dass sie von Gott abfiel.
Damaskusschrift I, 11-20: «... Gemeinde der Abtrünnigen... das sind die,
welche vom Wege abgewichen sind. Dies ist die Zeit, von der geschrieben
steht : Wie eine störrische Jungkuh, so war Israel störrisch (Hos 4,16) ; als
der Mann der Wortverdrehung sich erhob, der Israel predigte Wasser der
Lüge und sie in die weglose Wüste irreführte, um abzuweichen von den
Pfaden der Gerechtigkeit... um ihnen die Flüche (sie!) des Bundes
anzuheften, sie dem Schwert zu überliefern, das die Rache des Bundes
ausübt. Denn sie suchten glatte Dinge und... sprachen den Gottlosen
gerecht, aber erklärten den Gerechten für gottlos. Und sie verursachten
Übertretungen des Bundes und brachen die Satzung» (12).

Von Lüge, Irreführung, Umkehrung der Werte, Abfall,
Gesetzesfeindschaft und Gottlosigkeit ist auch in den Antichrist-Texten des N. T.

163



die Rede, so in 1. Joh 2,22; 2,26, 2. Joh 7, 2. Thess 2,3-4. Weil hier die
Eloquenz hervorgehoben wird, soll Apk 13,5 zitiert werden : «Und es ward
ihm ein Maul gegeben, um prahlerische und lästerliche Reden zu führen. »

2. Der «Lügenmann» hatte den Frommen einstmals sehr
nahegestanden, wenn er nicht gar ihrer Gemeinschaft ganz angehörte, doch
plötzlich wandte er sich von ihr ab und Hess sich in die Netze Belials
verstricken, was ganz unbegreiflich war. Dass die «Fürsten Judas» (Jonathan
und Simon?) einmal der essenischen Gemeinde angehört haben, ist ein
schwer zu deutendes historisches Faktum. Damaskusschrift XIX, 15-17 :

«Die Fürsten von Juda sind wohl in den Bund der Umkehr eingetreten,
aber sie sind nicht abgegangen vom Wege der Abtrünnigen» (13). Den
Fürsten wird im Folgetext Hurerei Habsucht, Gottlosigkeit und Bruder-
hass vorgeworfen, und wir werden hier an die drei Netze Belials (Unzucht,
Reichtum, Befleckung des Heiligtums) erinnert, die mit dem Prediger
«Nichtiges» — einem «Lügenmann»-Decknamen — und seinen Mauererbauern

in Zusammenhang stehen.

Es darf allerdings nicht überbewertet werden, dass derselbe Gedanke
einer ehemaligen Zugehörigkeit zur frommen Gemeinde auch im N. T. zu
finden ist. 1. Joh 2,18: «... wie ihr ja gehört habt, dass der Antichrist
kommt, so sind auch jetzt schon viele Antichristen aufgetreten... Aus
unserer Mitte sind sie hervorgegangen..., aber sie gehörten nicht zu uns.
Denn wenn sie zu uns gehört hätten, dann wären sie auch bei uns
geblieben. Es sollte jedoch an ihnen offenbar werden, dass nicht alle zu
uns gehören...».

Für beide fromme Gemeinden ist es unfasslich, dass es Menschen gibt,
die einmal zur Heilsgemeinde gehörten, doch das Heil von sich weg-
gestossen haben. Die Lösung dieses Unfassbaren ist für beide Gemeinden
die gleiche : Es ist diesen unseligen Menschen vorherbestimmt.

3. Der «Lügenmann» und seine Gemeinde konnten nur erklärt
werden, wenn man annahm, dass hier der Geist Belials gewirkt hat gegen
den Geist Gottes, dass es also zwei Geistesmächte gab, zwischen denen
der Mensch stand : Manche sind mehr von Gott her bestimmt, manche
mehr von Belial. 1 Q Serek III, 15-24: «Vom Gott der Erkenntnis kommt
alles Sein und Geschehen... Und er schuf den Menschen zur Herrschaft
über den Erdkreis und bestimmte ihm zwei Geister, darin zu wandeln bis

zur vorbestimmten Zeit des (göttlichen) Urteilsspruchs über ihn. Das sind
die Geister der Wahrheit und des Frevels... In der Hand des Fürsten des

Lichts liegt die Herrschaft über alle Söhne der Gerechtigkeit, auf den

Wegen des Lichts wandeln sie. Aber in der Hand des Engels der Finsternis

164



liegt die Herrschaft über die Söhne des Frevels, und auf den Wegen der
Finsternis wandeln sie.» (14).

Die Zwei-Geister-Lehre haben wir auch im N. T.: 1. Joh 4,1-6:
«Geliebte, glaubet nicht jedem Geist, sondern prüfet die Geister, ob sie

von Gott stammen... Daran erkennt ihr den Geist Gottes : Jeder Geist, der
bekennt, dass Jesus Christus im Fleisch gekommen ist, stammt von Gott;
und jeder Geist, der Jesus zunichte macht, das ist der Geist des

Antichrist... Wir stammen von Gott. Wer Gott erkennt, hört auf uns ; wer
nicht von Gott stammt, hört nicht auf uns. Daran erkennen wir den Geist
der Wahrheit und den Geist des Truges.»

Wenn aber die Abfallbewegung, die von Simon veranlasst wurde, die
fromme Gemeinde zu so tiefgreifenden philosophischen und anthropologischen

Denkbewegungen wie der Prädestination gezwungen hat, dann
kann man verstehen, wie stark die Gemeinde diesen Mann gehasst hat, der
ihr solche Probleme aufgebürdet hat, auch dass sie in diesem «Lügenmann»

Simon eine menschliche Hand von Satan-Belial gesehen hat.

4. Der «Lügenmann» hat aber nicht nur die Abfallbewegung
angezettelt, die Texte weisen aus, dass er und seine Leute massgeblich beteiligt
waren bei der Verfolgung der Schriftrollenleute ; das war nur möglich,
wenn der «Lügenmann» politische Macht besass und sie ausüben konnte.
Damaskusschrift I, 20-21 : «Und sie (die Anhänger des Mannes der
Wortverdrehung) taten sich zusammen gegen das Leben des. Gerechten
«Lehrer der Gerechtigkeit»?), und alle, die wandeln in Vollkommenheit,
verabscheute ihre Seele, und sie verfolgten sie mit dem Schwert...»

Die Verfolgung der Frommen und die Ausübung politischer Macht
werden auch vom Antichrist berichtet. In 2. Thess 2,9 kommt der
Antichrist «in Satanskraft mit Entfaltung aller Macht...», und in der Apk
13,7 heisst es vom Antichrist, dem vom Belial-Drachen Macht, Thron und
grosse Gewalt verliehen wurden; «Auch wurde ihm Macht gegeben, mit
den Heiligen Krieg zu führen und sie zu besiegen, ja es wurde ihm Macht
gegeben über jeden Stamm, jedes Volk, jede Sprache und Nation...»

5. Wenn der «Lügenmann» politische Macht besass, und zweifellos
war dies der Fall, und er noch dazu Erfolg hatte — der «Verfluchte» war
ja ein «Schrecken für alle seine Nachbarn» — dann wird ihm das Volk
zugejubelt haben und ihm eine Verehrung entgegengebracht haben, die
menschliche Masse übersteigt. So etwas Ähnliches ist aus den Qumrân-
texten herauszulesen, wenn es in den Hoseapescharim (4 0 p Hos b II, 4-5)
heisst : «... auf ihre Verführer hörten sie und ehrten sie und fürchteten sich
vor ihnen wie vor Göttern in ihrer Blindheit. »

165



Das passt genau zu den Antichrist-Zeugnissen des N. T., wobei der
Antichrist sich eine übermenschliche göttliche Vorzugsstellung anmasst
und die Menschen ihm eine derartige Erhöhung auch zugestehen. So
heisst es 2. Thess 2,3-4 : «... der Mensch der Gesetzlosigkeit... der Sohn des

Verderbens, der Widersacher, der sich über alles hinwegsetzt, was Gott
heisst oder Gottesverehrung, und schliesslich sich selbst in den Tempel
Gottes setzt und vorgibt, er sei Gott...» Ähnlich Apk 13,3 : «Und die ganze
Welt staunte hinter dem Tiere (=Antichrist) her. Und sie beteten den
Drachen an Belial), weil er dem Tier die Gewalt gegeben hatte, und sie

beteten das Tier an, indem sie sprachen : <Wer ist dem Tier gleich, und
wer vermag mit ihm zu kämpfen>?»

Auf Simon, Staatsminister in Jonathans Diensten, Stifter der proto-
pharisäischen Genossenschaft und später selbst Hochpriester, treffen alle
diese 5 Antichrist-Aussagen zu : Als Fangnetz Belials veranlasste er durch
seine Eloquenz einen grossen Teil der frommen Gemeinde zum Abfall
und führte die Abtrünnigen in die Irre (1). Die Verführung ist ihm leicht
gemacht worden, weil er dieser Gemeinschaft nahestand oder ihr sogar
angehört hatte (2). Der Abfall, diese Katastrophe, die über die
«Auserwählten Gottes» hereinbrach, konnte nur durch die
philosophischanthropologische Konstruktion der Zwei-Geister-Lehre erklärt werden

(3). Dass Simon und seine «Lügenmann»-Gemeinde an der
Massregelung des «Lehrers der Gerechtigkeit» und an der blutigen Verfolgung
seiner Gemeinde massgeblich beteiligt waren, geht aus den Qumrân-
texten hervor. Simon besass als Bruder des Hochpriesters und als Berater
politische Macht. (4) Die letzte Aussage ist die wichtigste. Simon wurde
nicht wie ein Mensch, sondern wie ein höheres Wesen vom Volke verehrt.
Auf ihn wurde ein Lied gedichtet, dessen messianische Anklänge nicht zu
überhören sind. Simon hat selber dazu getan, um in diese Rolle
hineinzuwachsen. Das seit 587, seit der Zerstörung des Tempels auf dem
Volke lastende Trauma, einen heidnischen Oberherrn zu haben, hat
Simon beseitigen können. In einem Ehrendekret Hess er sich vom Volke
und von der Priesterschaft zum Hochpriester bestellen, er war nun nicht
mehr Hochpriester von syrischen Gnaden. Der Tempelstaat war
niemandem mehr Untertan als Gott und zahlte keinen Tribut mehr (1. Makk
14,25-49). Simon beschränkte sich bei militärischen Unternehmungen, wie
der Einnahme der Akra, der syrischen Zwingburg, und der Sicherung der
Verbindungslinie zwischen Jerusalem und dem Hafen Jaffa, auf das

unbedingt Notwendige. Er wollte kein Kriegsherr sein, sondern ein
Friedensfürst. Was messianisch machbar war, hat Simon gemacht. Im
Simonlied wurde ihm mit einem messianisch anmutenden Lobpreis
gedankt : «In Frieden konnten sie ihr Land bebauen. Der Boden schenkte

166



sein Erzeugnis, die Bäume auf dem Felde ihre Frucht. Die alten Leute
sassen an den Strassen, erzählten alle von dem grossen Glück... Ein jeder
sass im Schatten seines Weinstocks und des Feigenbaums, und keinen
gab's, der sie erschreckte. Kein Feind bekriegte sie im Lande. Es sanken

Könige in jenen Tagen hin... Er ward zur Stütze den Verzagten seines
Volkes...» (1. Makk 14,8-9, 12-13).

Diese pseudomessianische Simon-Eloge wird die essenische Qumrân-
gemeinde, die sich als auserwählt von Gott verstand, besonders erbittert
haben ; gerade diese Erhöhung dieses Simon ins Messianisch-Gottähnliche
könnte zum Anlass geworden sein, dass dieser Makkabäer zur
historischen Urfigur für die Herausbildung des Antimessias und damit des

Antichrist geworden ist. (5)

6.

Unsere Untersuchung darf als abgeschlossen gelten. Trotzdem ist es

reizvoll, der Frage nachzugehen, ob es Entwicklungsetappen gibt, die zu
der Konzeption des «falschen Messias» in 4 Q Test 21-30 geführt haben.
Denn die Zuordnung dieses Stückes zu messianischen Texten zeigt, dass
diese Konzeption eines Antimessias schon abgeschlossen ist. Die übera-
gende Persönlichkeit der Qumrângemeinde war der «Lehrer der
Gerechtigkeit», vermutlich war er der Gründer dieser Gemeinschaft, sicherlich
hat er diese Gemeinde geprägt und sie zu einem religiösen Gegenpol
gegen den Usurpator und die Tempelpriesterschaft in Jerusalem
umgeformt und damit die Staatsspitze provoziert. Es besteht ein grosser
consensus darüber, dass verschiedene Psalmen in den Hodayot den
«Lehrer» zum Verfasser haben. Von den Leiden, die er durch die
Massregelung des «Frevelpriesters» — den wir für den Makkabäer
Jonathan halten — erdulden musste, spricht er öfter, oft erwähnt er auch
in seinen Psalmen die Ränke der «Lügendeuter», der von dem «Lügenmann»

geführten Rivalensekte. Doch er spricht weder von dem
«Frevelpriester» noch von dem «Lügenmann». Wir vermuten aber, dass er sich
mit dieser Person — allerdings unter einer andern Deckbezeichnung —

einmal eingehend beschäftigt hat.

Die bildhafte Sprache, die aber eine Eigentümlichkeit ist in den
«Lehrer»-Psalmen, macht die Deutung schwierig. Da unser Anliegen die
Darstellung der Frühgeschichte dieser Gemeinde ist und wir stärker die

167



bedrohlich überragenden politischen Mächte jener Zeit im Auge haben,
welche die Existenz des «Lehrers» und seiner Gemeinde aufs äusserste
gefährden, kommen wir zu einer andern Deutung als andere, die hier
stärker theologische, eschatologische, messianische und ekklesiologische
Probleme sehen. Nach unserer Deutung befasst sich hier an dieser
einzigen Stelle der «Lehrer» mit seinem gefährlichsten Widersacher, dem
«Lügenmann». Er stellt das Gemeinsame heraus. Beide sind sie Gründer
oder Stifter von religiösen Gemeinden. Der Psalmist drückt das in einem
Bilde aus: Eine Frau bringt ein Kind zur Welt, die Frau ist dabei der
Gemeindegründer, das Kind ist die Gemeinde. Er betont bei. der
schwangeren Frau, mit der er sich ausdrücklich identifiziert, die Schwere
der Geburt, das will heissen, dass er es bei der Gemeindegründung mit
grossen Anfechtungen, Schwierigkeiten, Anfeindungen und Widrigkeiten
zu tun hatte. Doch das Kind ist «ein Wunder von einem Ratgeber mit
seiner Heldenkraft», das weist auf die einzigartige Bedeutung der
Gemeinde, die als heiliger Rest das Heil im Gottesgericht verbürgt. 1 Q
Hodayot III, 7-10 : «Ich der «Lehrer») war in Bedrängnis wie ein Weib,
das seinen Erstgeborenen Gemeinde) gebiert... und die mit einem
Männlichen schwanger ist, leidet Pein in ihren Wehen. Denn unter
todbringenden Krampfwellen gebiert sie ein Männliches, und unter
höllischen Wehen bricht hervor aus dem Schoss der Schwangeren ein Wunder
von einem Ratgeber mit seiner Heldenkraft, und ein Mann entrinnt aus
den Krampfwellen...»

O. Betz sah als erster, dass diese Stelle auf die Gemeindegründung des

Lehrers zu beziehen ist und benannte auch so seinen Aufsatz : «Die
Geburt der Gemeinde durch den Lehrer» (15). Wir gehen aber über Betz
hinaus und sehen die Pointe dieses Psalms darin, dass der Widersacher des
«Lehrers», der «Lügenmann», ebenfalls eine Gemeinde gebiert. Um den
Gegensatz aber herauszustellen — vielleicht aber auch, um die Person des

Gegners zu verdecken — trägt der Psalmist eine Fülle von Bildern
zusammen, die das frevlerische, unselige Wirken seines Gegners, der
«schwanger ist mit Wahn», dieser «Unheilschwangeren» und «der Geister
des Wahns» und sein Ende hinter den «ewigen Riegeln» der Unterwelt
beschreiben. Diese Dämonisierung seines Hauptwidersachers, des

«Lügenmannes», kann die Entwicklung dieser historischen Person zum
Antimessias angeregt haben. 1 Q Hodayot III, 12-18 : «Und die schwanger
ist mit Wahn der «Lügenmann» als Gebärerin der Gegengemeinde)
gerät in schlimmen Schmerz, und Krampfwellen der Grube führen zu
allerlei Werken des Bebens. Und es zerbrechen Mauerfundamente wie ein
Schiff auf dem Wasser... Und die auf dem Trockenen wohnen... die
erschrecken vor dem Tosen des Wassers. Und ihre Weisen sind wie

168



Seeleute auf Meerestiefen; denn verschlungen wird all ihre Weisheit
durch das Tosen der Meere, wenn Urfluten emporschäumen über die
Wasserquellen... und bei ihrem Branden öffnen sich Unterwelt und
Abgrund, alle Pfeile der Grube sind bei ihrem Schritt ; bis zur Meerestiefe
lassen sie ihren Schall hören, und es öffnen sich die Tore der Unterwelt für
alle Werke des Wahns. Und es werden verschlossen die Tore der Grube
hinter der Unheilsschwangeren, und die ewigen Riegel hinter allen
Geistern des Wahns.»

Dass die Tore der Unterwelt sich hinter diesen Widersachern Gottes
schliessen, lässt an die Rotte Korah denken, die gleichfalls von der Erde
verschlungen wird. Vielleicht ist das sogar Absicht, denn die Ähnlichkeit
zwischen «Lügenmann»-Gemeinde und Rotte Korah ist nicht zu
übersehen. Die beabsichtigte Usurpation der Priesterrechte durch Korah
entspricht der vollzogenen Usurpation des Hochpriesteramtes durch
Jonathan, den Bruder des «Lügenmannes» Simon. Sowohl Korah als auch
der «Lügenmann» können sich auf eine zahlreiche Anhängerschaft
stützen. Sowohl Mose als auch der «Lehrer der Gerechtigkeit» aus zado-

qidischem Geschlecht sind zu dem führenden Amt im Volke berufen. Ihre
Gegner verdienen einen schimpflichen und aussergewöhnlichen Tod (16).

O. Betz brachte diesen Text von 1 Q H III, 6-18 in Beziehung zu Apk
12. Diesen Gedanken versuchen wir hier näher auszuführen. Wir nehmen
an, dass die Konfrontation der beiden Gebärerinnen in dem « Lehrer »-

Psalm dazu geführt hat, dass die «Lehrer»-Gemeinde später diese Bilder
aufnahm, sie jedoch in Historie verwandelte, die beiden Gegensatz-
Personen aktiv werden liess und sie ins Übermenschliche erhöhte.
Dadurch wurde der Psalm in eine Apokalypse umgewandelt. Der
Verfasser der Apk formte sie leicht um und nahm sie in sein Werk auf. Dass
dieses Stück ursprünglich aus einem jüdischen und keinem christlichen
Kreis stammt, geht aus den schwierigen und letztlich unbefriedigenden
Erklärungsversuchen und Deutungen hervor. Obwohl diese «Frau,
umkleidet mit der Sonne, der Mond unter ihren Füssen und auf ihrem Haupt
ein Kranz von 12 Sternen» im Raum der katholischen Kirche zu
grossartigen künstlerischen Gestaltungen Anlass gab, ist diese Frau in Apk 12,1
nach dem Textzusammenhang nicht Maria, vielmehr «symbolisiert (sie)
das Volk Gottes» (17). So lauten heutzutage die Deutungen, die uns aber
nicht befriedigen. Wir möchten daran festhalten, dass es sich hier um ein
ins Christliche umgewandeltes Stück essenischer Gemeindegeschichte
handelt. Bei dem Text lassen wir die christlichen Bezüge weg, auch die
kosmischen, weil wir meinen, dass es sich hier um die Auseinandersetzung
zwischen dem gemeinjüdischen lunaren und dem essenischen solaren
Kalender handelt. Unsere Deutung setzen wir in Klammern :

169



Apk 12,1-6: «Und es erschien am Himmel ein grosses Zeichen: eine
Frau (der «Lehrer», kosmisch erhöht) ; und sie ist schwanger und
schreit in Wehen und Geburtsqualen (die Schwierigkeit der Gemeindegründung

wie in 1 Q H III). Und ein anderes Zeichen erschien am Himmel
und siehe: ein grosser, feuerroter Drache («Lügenmann»-«Unheilsschwangere»,

ebenfalls kosmisch erhöht, aufs höchste dämonisiert zu
Belial)... Und der Drache steht vor der Frau, die gebären soll, um gleich
nach der Geburt ihr Kind zu verschlingen (die «Lügenmann»-Gemeinde
versucht auf Geheiss Belials die «Lehrer»-Gemeinde zu vernichten). Und
sie gebar einen Sohn, ein männliches Kind (die Gemeinde wie in 1 Q H III)

Die Frau (der «Lehrer») aber floh in die Wüste, wo sie eine von Gott
bereitete Stätte hat (Qumrän am Westufer des Toten Meeres, wohin der
«Lehrer» — zusammen mit seiner Gemeinde — ins Exil ging ; im christlich
bestimmten Text wird das Kind zu Gott entrückt: Präexistenz Christi),
damit man sie dort erhalte 1260 Tage lang (3,5 Jahre sind es nach Daniel
9,27 ; 12,7 ; 7,25 bis zum Gottesgericht, der «heilige Rest» der
«Auserwählten Gottes» wird vor den Anschlägen des «Lügenmann»-Belial
gerettet).

Es gibt so etwas wie eine Dublette zu diesem Text. Hier sind sogar
einzelne Züge aus 1 Q H III erhalten, die an die Wasserkatastrophe und an
Abgrund und Unterwelt erinnern: Apk 12,13-17: «Und der Drache
(«Lügenmann»-Belial) verfolgte die Frau (den «Lehrer»), die den
Knaben (essenische Gemeinde) geboren hatte. Da wurden der Frau die
zwei Flügel des grossen Adlers gegeben (Sonnenmotiv, ähnlich oben:
«umkleidet mit der Sonne»), damit sie in die Wüste flöge an einen Ort
(Qumrän als Exilort des «Lehrers» wie oben), wo sie eine Zeit und Zeiten
und eine halbe Zeit (1 + 2 + 1/2 3,5 Jahre bis zum Gerichtstag Gottes,
wie oben) erhalten wird vor der Schlange («Lügenmann»-Belial). Und die
Schlange spie aus ihrem Maul hinter der Frau her Wasser gleich einem
Strom («Wasser der Lüge» in CD I, 15), damit sie von dem Strom
fortgerissen werde (die «mitreissende» Eloquenz des «Lügenmannes» als

Geschöpf Belials). Aber die Erde kam der Frau zu Hilfe, und die Erde
öffnete ihren Mund (wie in 1 Q H III, 16-17 und in der Korah-Episode) und
verschlang den Strom (der Abgrund kann den «Lügenmann» nicht
verschlingen, weil er mit Belial zu einer Person zusammengewachsen ist, er
verschlingt dessen Eloquenz und macht sie unwirksam), den der Drache
(«Lügenmann»-Belial) aus seinem Maul ausgespien hatte. Und der Drache
(«Lügenmann»-Belial) ergrimmte wider die Frau (den «Lehrer») und ging
hin, um Krieg zu führen mit der übrigen Nachkommenschaft (Verfolgung
der «Lehrer»-Gemeinde), mit denen, die die Gebote Gottes beobachteten...»

170



Wir glauben es deutlich gemacht zu haben, dass ein Zusammenhang
besteht zwischen 1 Q H III, 7-18 und Apk 12,1-17. Was wir in Apk 12 über
die Geschichte der essenischen Gemeinde erfahren, ist aber nicht das

«missing link» zwischen dem «Lehrer»-Psalm in 1 Q H III und der
Konzeption eines «falschen Messias» in 4 Q Test 21-30. Apk 12 sieht in
dem Widersacher keinen Menschen wie den Verfluchten in 4 Q Test,
sondern die Urmacht des Bösen selbst. So können wir Apk 12 höchstens
als einen Seitenast der Entwicklung vom «Lügenmann» Simon dem
Makkabäer zum falschen Messias in 4 Q Test ansehen. Es muss
weitergehenden und schärferen Untersuchungen überlassen bleiben, das

«missing link» zu rekonstruieren.

7.

Der Makkabäer Simon, der unweit Jericho durch seinen Schwiegersohn

die Festung Dok erbauen Hess, und der sich über das Verbot und die
Fluchdrohung Josuas hinwegzusetzen sich erdreistete, dieser Simon, der
«Verfluchte», dieses Geschöpf Belials fand in ebenderselben Festung Dok
den Tod, also innerhalb des Tabubereichs, der verflucht war durch das
Josuawort (6,16).

Die Frommen haben nicht nur die Person Simons verteufelt und ihn
zur historischen Urfigur des Antimessias/Antichrist gemacht, die Frommen

haben auch den Ort, den Fluchort, an dem er den Tod fand,
«verteufelt». Es gibt zwei Lokalisierungsversuche für Dok. Entweder lag
diese Befestigung bei der Quelle (Ain) ed Duq, etwa 3,5 km nordwestlich
Jericho oder auf dem Dschebel Qarantal, etwa 2,6 km WNW von Jericho.
Wir halten den Dschebel Qarantal für die Stätte von Dok, er hat eine
Höhe von 492 Meter über dem Spiegel des Toten Meeres. Von dem Gipfel
überschaut man die Jerichosenke und die Jordanebene. Wenn man dazu
noch bedenkt, dass die aramäisch-syrische Wurzel des Wortes doq
«beobachten» bedeutet, und weiss, welchen Wert der Stratege und
Fortifikationsspezialist Simon solchen «Beobachtungs »-Punkten beimass,
wird man den Dschebel Qarantal für den Berg halten, auf dem die Festung
Dok einst stand.

Es ist gewiss kein Zufall, dass ausgerechnet dieser Dschebel Qarantal
in der späteren christlichen Überlieferung als der Ort fixiert wurde, an
dem Jesus 40 Tage fastete und von Satan-Belial in Versuchung geführt

171



wurde. Der Ort, diese Tabuzone, wo schon zweimal in der Geschichte von
Israel-Juda der Wille Gottes trotz des Josuafluchs verletzt worden war,
dieser Ort war ein besonderer Ort. Denn hier hat sich die Macht Gottes
stärker erwiesen als die gegen ihn stehenden Kräfte : die Verletzung seines

göttlichen Willens wurde beide Male grausam durch den Tod zweier
Söhne bestraft (1. Kön 16,34 und 1. Makk 16,13-18). Dieser von
Übertretungen gegen Gottes Gebot durchwirkte Boden, dieser Boden,
der die Macht Gottes gegenüber den Kräften des Bösen wie kein anderer
bewiesen hatte, war offenbar für fromme Juden und später auch für
Christen ein besonderer Ort. Der Dschebel Qarantal wurde von den
Christen als die Stätte angesehen, wo die Verführungsmacht des Satans
Jesus gegenübertrat, ihn versuchen wollte, doch von Jesus als widergöttliche

streng abgewiesen wurde. Der Dschebel Qarantal, auf dem einstmals
die Festung Dok erbaut wurde, ist der «Berg der Versuchung».

Das ist gewiss kein Zufall und ist für uns ein zusätzlicher Beweis für
unsere These, dass Simon nach Ansicht der Frommen mit Satan im Bunde
war, als er auf diesem späteren «Berg der Versuchung» die Feste Dok
erbauen liess, den Josuafluch missachtete und so zur historischen Urfigur
für die Antimessias-Antichrist-Konzeption einer späteren Zeit wurde.

* * *

Wir fassen zusammen : Rosenstiehls Vermutung, dass die Antimessias-
Gestalt in der Schriftrollensekte konzipiert wurde (I), fanden wir
bestätigt in der menschlichen, widergöttlichen, eschatologischen Person
des «Verfluchten», des Geschöpfs Belials in 4 Q Test 21-30. Dabei wurde
diese Stelle, die eindeutig auf den Makkabäer Simon hinweist, der durch
den Bau der Festung Dok in der Tabuzone um Jericho den Josuafluch
(6,16) übertreten hatte und auch mit dem Verlust zweier Söhne dafür
büssen musste (II), eingehend analysiert (III). Weil dieser «Verfluchte»
mit grosser Wahrscheinlichkeit mit dem «Lügenmann» der andern Qum-
räntexte identisch ist (IV), war es folgerichtig für unsere Untersuchung,
nach Beziehungen zwischen essenischen «Lügenmann»-Texten und neu-
testamentlichen Antichristtexten Ausschau zu halten, und wir entdeckten
fünf auffällige Übereinstimmungen (V). Als missing link zwischen «Lügen-
mann»-Simon und Antichrist bot sich 1 Q H III, 1-18 an, ein Text über
zwei schwangere Frauen, die ihre Kinder zur Welt bringen, das eine zum
Heil, das andere zum Verderben. Dieser Text hat sicherlich in der Apk 12

weitergewirkt, wo die Frau, die ein Kind geboren hat, in die Wüste flieht
wie einstmals der «Lehrer der Gerechtigkeit» mit seiner Gemeinde (VI).
Schliesslich diente uns die Tatsache, dass die christliche Überlieferung die

172



Stätte der Begegnung zwischen Jesus und dem Satan auf dem Fluchberg
Dok lokalisiert und diese Erhebung als «Berg der Versuchung»
bezeichnet, als letzte Bestätigung, dass unsere Identifizierung : Makkabäer
Simon «Verfluchter», «einer von Belial» «Lügenmann» Antimes-
sias/Antichrist zu Recht besteht und dass damit der Makkabäer Simon als
historische Urfigur der Antichristkonzeption anzusehen ist. (VII)

(Abgeschlossen am 10. Juli 1977.)

ANMERKUNGEN

(1) J. M. Rosenstiehl, Le portrait de l'Antichrist, in: Cahiers de la Revue d'Histoire et de
Philosophie religieuses, No 41 (1967).

(2) M. Hornschuh, Studien zur Epistula Apostolorum, Berlin 1965; J. M. Allegro, An
astrological cryptic document from Qumran, Journal of Semitic Studies, 9,2,1964, p.
291-294 ; J. Starcky, Un texte messianique araméen de la grotte 4 de Qumran, Mémorial
du Cinquantenaire de l'Ecole des Langues orientales anciennes de lInstitut catholique
de Paris, 1964, p. 51-66.

(3) J. Maier, Die Texte vom Toten Meer, II, 1960, p. 165 ; H. Bardtke, Die Handschriften¬
funde am Toten Meer, II, 1958, p. 300; H. Stegemann, Die Entstehung der Qumran-
gemeinde, 1971, p. 9; J. Carmignac, Les Textes de Qumran, traduits et annotés, II,
1963, p. 274.

(4) Im allgemeinen haben wir keinen Grund, von der Übersetzung von E. Lohse, Die Texte
aus Qumran, 1971, abzuweichen. Doch die Verwendung der Gegenwarts- und Zukunftsform

der Verben in 4 Q Test 24-30 bei Lohse (p. 251/253 halten wir für nicht richtig.
Wir haben uns bei der Übersetzung für die Vergangenheitsform entschieden und halten
dies sachlich — es handelt sich um Ereignisse, die zeitlich zurückliegen — und sprachlich

— es handelt sich meist um Formen der Suffixkonjugation — für gerechtfertigt.
G. W. Nebe machte uns freundlicherweise darauf aufmerksam, dass auch T. Milik und
F. M. Cross in der Vergangenheitsform übersetzen.

(5) F. M. Cross, The Ancient Library of Qumran and Modern Biblical Studies, (1958, p.
113 : « The application of the passage to Simon and his older and younger sons Judas and
Mattathias, and their deaths in Jericho is almost to obvious to require comment.»

(6) H. Burgmann, Der Josuafluch zur Zeit des Makkabäers Simon (143-134 v. Chr.), Bib¬
lische Zeitschrift, No 19, 1975, p. 26-40. Hier wird die These vertreten, dass der Mörder
Simons und seiner Söhne den Fluch Josuas und die Verfehlungen Simons gekannt und
dass er bewusst den Fluch exekutiert hat, um den Willen Gottes zu erfüllen und ein
persönliches Anrecht auf das Hochpriesteramt in Jerusalem zu haben.

(7) SM N 'YM, M. Treves in Zeitschrift für alttestamentliche Wissenschaft, No. 79, 1967,
p. 257.

(8) Damaskusschrift CD) VIII, 11-12 ; 18 — Diese Stelle von der «Mauer» ist wie so oft
doppeldeutig, sie kann sich auch auf den «Zaun um die Thora» beziehen, also auf eine
Auslegung der Thora, die weiter und lockerer oder enger und strenger sein kann. Doch
der Text 4 Q Test 21-30 zeigt deutlich, dass hier reale Mauern aus realen Steinen
gemeint sind, und veranlasst uns dazu, auch bei den andern «Mauer»-Stellen der
qumrânischen Literatur die Möglichkeit offen zu halten, dass es sich auch hier um reale
Mauern aus realen Steinen handeln kann.

173



(9) Josephus, Antiquitates, XIII. X, 3.

(10) Nach F. M. Cross (Anmerkung 55) p. 113.

(11) G. Jeremias, Der Lehrer der Gerechtigkeit, 1963, p. 126.

(12) E. Lohse (Anmerkung 4), p. 67. Wir übersetzen aber den «Lügenmann»-Decknamen
'YS HL§WN nicht mit «Mann des Spottes», sondern mit «Mann der Wortverdrehung»,
weil wir dies für treffender halten.

(13) In der Geschichte der makkabäischen Freiheitskämpfe könnte man zwei Zeitpunkte
fixieren, an denen ein solches enges Verhältnis zwischen Makkabäern und Frommen
festgestellt werden kann: 1. Die Fusion zwischen Makkabäern und Chassidim um 167,
wobei die Frommen die Meinung haben konnten, die Makkabäer seien auf ihre Seite
übergetreten. 2. Die deprimierende Lage der Makkabäer nach dem Tod Judas und
nach der Niederlage am Jordan (160 v. Chr.) könnte die letzten beiden Makkabäer
Jonathan und Simon zur Einsicht veranlasst haben, dass Gott ihrem militanten Wirken
seinen Segen entzogen habe, und so könnten sie sich zur «Umkehr» entschlossen
haben, sie könnten in einer frommen Gemeinde — wie der des «Lehrers» — eine Zeitlang

untergetaucht sein oder hier Zuflucht gefunden haben.

(14) E. Lohse (Anmerkung 4), p. 11. Die traditionelle Übersetzung «Heimsuchung» für
PQWDH wurde hier vermieden, da dieses Wort in seiner Bedeutungsbreite «Besichtigung,

Musterung, Ahndung, Aufsicht» umfasst und wir nach einer treffenderen
Bezeichnung suchten. — Mit dem «Fürsten des Lichts» ist wohl der Erzengel Michael
gemeint.

(15) O. Betz, in : Neutestamentliche Studien, 1957, p. 314-326.

(16) Num 16,30: «Wenn aber Jahwe etwas Ungewöhnliches wirkt, dass nämlich der Boden
seinen Schlund auftut, sie mit allem, was ihnen gehört, verschlingt und sie lebendig
zur Unterwelt fahren, dann wisst ihr, dass diese Männer Jahwe gelästert haben.»

(17) Die Bibel... mit den Erläuterungen der Jerusalemer Bibel, 1973, p. 1787-1788. Ähnlich
H. Kraft, Die Offenbarung des Johannes, 1974, p. 164: «Von dem Weibe wissen wir,
dass es die Mutter des Messias ist; ist es die Mutter des Messias, dann ist es die
Gemeinde...»

174


	Antichrist - Antimessias : der Makkabäer Simon?

