Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 36 (1980)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Karl-Johan Illman und Jukka Thurén (Hsg.), DER HERR IST EINER, UNSER GEMEIN-
SAMES ERBE. Meddelanden fran Stiftelsens for Abo Akademi Forskningsinstitut
(= Publications of the Research Institute of the Abo Akademi Foundation) Nr. 47.
Abo 1979. 136 Seiten.

Viele Christen, die an der Begegnung mit dem Judentum teilnehmen, fithlen sich
gedringt, die Lehre der Christologie und Trinitit kritisch zu hinterfragen. Es nimmt nicht
wunder, dass diese Folge in manchen christlichen Kreisen zu einem Unbehagen gegeniiber
dem christlich-jiiddischen Gesprich fithrt. Hoffentlich fiihrt das nicht zu dem, was Jussi Aro
folgendermassen umschreibt: Wir konnen «immer wieder konstatieren, dass einer tieferen
Begegnung mit der jiidischen Kultur fast immer eine Reaktion folgt: Die Juden werden
jedesmal grausam verfolgt» (S. 21). Eine andere Moglichkeit scheint mir die zu sein, dass
Christen im Bewusstsein um ihre Wurzel und in der Begegnung mit dem Judentum in
Geschichte und Gegenwart das Evangelium besser erkennen und verkiindigen, ohne
allerdings zu meinen, dass die Juden es nun endlich annehmen miissten.

Der Wert der Beitridge des vorliegenden Sammelbandes, die als Vortrige auf der
Internationalen Sommerschule fiir Kirche und Judentum im Juli 1979 in Turku (Finnland)
gehalten wurden, besteht darin, dass sie zentral und radikal in das Problemfeld von der
Einheit und Einzigkeit Gottes, von Christologie und Trinitdt vorstossen. Die z.T. iiber-
arbeiteten Beitrige stammen von folgenden Verfassern und lauten: Jussi Aro, Die Erben.
Abrahams — was uns verbindet und was uns trennt (S. 9f.) ; Karl-Johan Illman, Die Thora —
Mitte der jiidischen Bibel (S. 27ff.); Simo Kiviranta, Die Einzigkeit Gottes im Glaubens-
vollzug der Kirche (S. 43ff.) ; Gosta Lindeskog (ihm ist der ganze Band gewidmet), Jiidischer
und christlicher Monotheismus — ein dialogisches Problem (S. 66ff.) ; Magne Saeboe, Das
Alte Testament — christlich interpretiert (S. 81ff.); Jukka Thurén, « Der Herr ist einer» in
neutestamentlicher Sicht (S. 98ff.) und Ina Willi-Plein, Hiobs immer aktuelle Frage (S. 122ff.).

Eine kritische Wiirdigung aller Beitrige — iiber keinen war ich enttiuscht — wiirde zu
weit fithren. Der schon zitierte Jussi Aro, der durchaus selbstkritisch sein kann, wenn er z.B.
als Lutheraner die Zwei-Reiche-Lehre als theologischen Kunstgriff fiir die Beruhigung des
Gewissens bezeichnet (S. 17), und die Fihigkeit zu Kiirze und Wiirze hat, wenn er zioni-
stische und islamische Theokratie konfrontiert und «in diese Mischung noch ein wenig Ol
tut», stellt nach einem gelungenen geschichtlichen Uberblick Christentum und Judentum
global gegeniiber: «Der zentrale Mythus des Judentums ist die Erwihlung Israels und sein
endzeitliches Heil, das zugleich das Heil der Welt bedeutet. Der Mythus des Christentums ist
die einzigartige Bedeutung Jesu Christi, wodurch das Heil der Welt schon prinzipiell
verwirklicht worden ist. Diese zwei Mythen schliessen sich nicht notwendig aus, aber da
beide, das Judentum wie das Christentum, je einen Mythus einseitig betonen, entstehen die
oben erwihnten Schwierigkeiten» (S. 25). Gewiss schliessen Verallgemeinerungen Gefahren
in sich. Dennoch ist es notwendig, das Wesen christlich-jiidischer Begegnung bei aller
gebotenen Offenheit zur Orientierung zu umreissen. Trennend sind zweifellos Tora und
Christus als soteriologisches und kosmisches Prinzip. Verbindend ist jedoch, dass « Christus»
Titel des Jesus von Nazareth ist, der die Tora als Gnadengabe und Wegweiser auslegte oder
sie gegen die Tora anwandte (cf. Mk 10,1-9), um Gottes Willen darzulegen. So sind Tora und
Jesus Christus nicht nur trennend, sondern auch verbindend zu sehen, auch miindliche Tora
(Talmud) und Neues Testament als Aktualisierung des Alten Testaments. Entsprechend sind
die beiden Religionsgemeinschaften, in denen der Geist des einen Gottes wirkt, getrennt und
verbunden. J. Aro sagt abschliessend : «Jedenfalls ist eine religiose Begegnung mit Anders-

127



glaubigen etwas, was man unbedingt versuchen soll(t)e zu verwirklichen. Denn wir konnen ja
nichts anderes glauben als dass es doch nur eine endgiiltige Wahrheit gibt. Und diese
zusammen zu erreichen suchen, lohnt sich !'» (S. 26). Es ist zu wiinschen, dass dieser Band aus
dem hohen Norden auch in siidlicheren deutschsprachigen Gefilden verbreitet wird und
gebithrende Beachtung findet.

Herbert Schmid.

Hans-Christoph Schmitt, DIE NICHTPRIESTERLICHE JOSEPHSGESCHICHTE. Ein
Beitrag zur neuesten Pentateuchkritik, BZAW 154, Verlag Walter de Gruyter, Berlin
1980. XI und 225 Seiten. Ganzl., DM 86.—.

Die Marburger Habilitationsschrift (1975/76), in die einschligige Literatur bis ins Jahr
1977 eingearbeitet wurde, ist in drei Teile gegliedert: I. Literarkritische Analyse der nicht-
priesterlichen Bestandteile der Josephsgeschichte (mit kritischer Wiirdigung der Positionen
der neueren Forschungsgeschichte und Einzelanalyse mit Ausnahme von Kap. 38 und 49); II.
Die Redaktionsgeschichte der nichtpriesterlichen Josephsgeschichte (Ruben-, Jahwe- und
Judaschicht und Erwigungen zur Datierung dieser Schichten); III. Konsequenzen fiir das
Modell der Pentateuchentstehung: A. Der «Elohist» als Erginzer (Bearbeiter) des
Jahwisten ; B. Der Pentateuch als Ergebnis eines bin in die Nachexilszeit reichenden Uber-
lieferungsprozesses; C. Die Annahme eines «spiten Jahwisten»; D. Die Entstehung des
Pentateuch — kein Sonderfall der alttestamentlichen Literatur. Ein « Anhang» bietet einen
Uberblick iiber die Schichten der Josephsgeschichte, nennt auch «nicht zuzuordnende
Zusitze ».

In der «Einleitung» (S. 1f.) fihrt Schmitt 9 Bestreiter einer Quellenscheidung — zuletzt
H. Donner — in der Josephsgeschichte auf. Da die Josephsgeschichte im grossen und ganzen
eine zusammenhingende Erzihlung ist (Novelle), stellt sich von vorneherein die Frage, ob sie
als «Modell der Pentateuchentstehung» dienen kann. Schmitt bejaht diese Frage, indem er
die neuere Urkundenhypothese mit Modifikationen in eine Art Ergidnzungshypothese
umwandelt. Aus den oben gebotenen Uberschriften des II1. Teils geht seine Sicht hervor:
Die «Juda-Schicht» (weitgehend mit J iibereinstimmend) wurde vom «Elohisten» («Ruben-
Schicht») ergéinzt; darauf folgte die Bearbeitung durch einen «spitern Jahwisten» (cf. F. V.
Winnett, J. van Seters), dem vor allem Gen 39 zugeschrieben wird. Erfreulich ist u.a., dass
sich der Verf. meist vorsichtig ausdriickt. So erwigt er die Datierung der Juda-Schicht in die
friithe Konigszeit, der elohistischen Bearbeitung um oder nach 600 (S. 133). Die «Jahwe-
Schicht» setzt er in die exilisch-nachexilische Zeit an, mit ihr auch die ganze «jahwistische»
Urgeschichte, wofiir m.E. spricht, dass Gen 1-11 fiir frithere Zeiten keinerlei Spuren
hinterlassen hat. Allerdings bin ich skeptisch nicht nur im Hinblick auf das Alter, sondern
auch auf die Existenz iiberhaupt der «Juda-Schicht», da dieselbe in dem von Schmitt heraus-
gearbeiteten Umfang keine geschlossene Erzihlung darstellt. Diese Skepsis und andere
Vorbehalte schliessen allerdings nicht aus, dass das sehr griindlich geschriebene Buch mit
Gewinn zu studieren ist.

Zur kritischen Wiirdigung und Diskussion sei folgendes herausgegriffen: Schmitt halt
Gen 46, laf-5a; 48,15f., auch 50,24 fiir Ergdnzungen der «Ruben-Schicht» (E), die theolo-
gisierend und ethisierend die Josephsgeschichte mit der Vitergeschichte verbindet; er ldsst
offen, ob die Zusétze in Kap. 46 und 50 derselben Hand angehoren (S. 70ff.). Die Stellen
kennen die Verbindung Isaak-Israel/Jakob und Abraham-Isaak-Israel/Jakob; 50,24 nennt
die eidliche Zusicherung des Landes an Abraham, Isaak und Jakob (cf. Dtn 1,8; 6,10 u.5). Die
Vitertrias kann nicht &lter sein als das «jiingste» Glied. Da Abraham ausserhalb des

128



Pentateuch erst fiir die exilische Zeit eine Rolle spielt, diirfte die Trias frithestens in
spitkdniglicher Zeit (Josia ?) entstanden sein, auch um die «Einheit der Nation» im Rahmen
der Ahnenverehrung (Israel/Jakob urspriinglich im Nordreich ; Isaak im Nordreich, aber in
Beerseba lokalisiert; Abraham im Siidreich) zu fundieren. Gen 46,1ff. spielt wohl auf die
Herauffithrung aus Agypten an, ist m.E. aber als eingearbeitete Isaak-Israel-Tradition
(Beerseba) dlter als die beiden anderen Texte, die nicht von einer Hand stammen diirften
{s.S. 79). Es ist mir auch zweifelhaft, ob das Josephgrab bei Sichem (Jos 24,32) der
urspriingliche «Haftpunkt» der Josephsgestalt ist (s.S. 81); Jakob hatte sein Grab im
Ostjordanland (Gen 50,10f.) und Israel bei Sichem (Gen 50,5). Die Verbindung Josephs mit
(Isaak und) Israel hatte sein Grab bei Sichem zur Folge (s. dazu S. 128f.). Wenn Schmitt (im
Gegensatz zu von Rad) nicht mit einem «didaktischen Interesse der Josephsgeschichte »
rechnet (S. 162), kommt es freilich darauf an, was unter Didaktik verstanden wird. M. E. ist
die innere Didaktik der Novelle stark; sie bietet sozusagen «Lehre» durch «erzihlende
Unterhaltung», wie das unterrichtliche « feed back » erkennen sst.

Abschliessend sei zum Ausdruck gebracht, dass das von Schmitt herausgearbeitete
redaktionsgeschichtliche Modell verstiandlicher ist als die « Urkundenhypothese». Fiir eine
«spitere jahwistische » Bearbeitung spricht manches (Urgeschichte!). Ob man allerdings von
einer generellen elohistischen Bearbeitung sprechen kann, wenn man bedenkt, dass
neuerdings auch C. Westermann in Gen 20ff. keinen (einheitlichen) Elohisten findet? Wie
verhalten sich spitere Bearbeitungen zur priesterlichen und (dann?) deuteronomistischen ?
Besteht durch «Spitdatierungen» die Gefahr, dass der Exilszeit zuviel Schreibtitigkeit
zugemutet wird ? Die Arbeit von Schmitt ist in mancherlei Hinsicht anregend.

Herbert Schmid.

Friedrich Laubscher, JERUSALEM — WIDERSPRUCH UND VERHEISSUNG. GE-
SCHICHTE EINER STADT. Friedrich Bahn Verlag Konstanz, 336 Seiten, DM 18,80.

Der Vf., emeritierter Pfarrer in Weidenthal (Pfalz), gibt im Vorwort Grund und Ziel
seines « Romans einer Stadt, die eine iiber viertausendjéhrige Geschichte hat» an: Angeregt
von Jochen Kleppers Tagebuchnotiz vom 4.9.1937 — Rom und Wittenberg betreffend — «...
und gewaltiger denn je steht mir vor Augen, was das ist: Theologie der Stddte...», schrieb
Laubscher eine Mischung von historischem Roman, Gegenwarts- und Zukunftsroman,
Reiseroman, Gesellschaftsroman und theologischen Roman, der sich in zwei Teile gliedert:
«Im ersten Buch werden die Grundformen und Zielrichtungen menschlichen Geschehens
aufgezeigt, im zweiten Buch beobachten wir die Folgerungen, die daraus gezogen oder auch
nicht gezogen wurden.» M. E. sind die Wesenselemente des Buches Geschichte und
Theologie — beides sauber und belegt dargeboten, was ja nicht in jedem Roman der Fall ist
—, die in Gegenwart und Zukunft hineinragen. Dar erste Buch handelt in neun Kapiteln von
dem vorisraelitischen und dann israelitischen Jerusalem, wobei u.a. auch Jesaja, Jeremia und
Jesus von Nazareth besonders beriicksichtigt werden. «Das Ende» (Aelia Capitolina; S.
161ff.) konnte missverstindlich sein, kime im 2. Buch nicht die weitere Geschichte bis in die
Gegenwart anschaulich zur Sprache. Das zweite Buch enthilt unter seinen elf Kapiteln u.a.
«Die Christen», «Der Sturm aus der Wiiste » (Muslim), «Die Juden», « Hauptstadt des neuen
Staates Israeln, «Zeichen, Verheissung und Hoffnung». Die Anhiinge (S. 314ff.) bieten eine
Geschichtstafel (Konigin Athalja und Konig Jojachin sollten auch aufgefithrt werden),
einen Jerusalemer Festkalender, Bibelstellenregister, Literaturangaben und Karten. Die
Bezeichnung des Buches als Roman schliesst nicht aus, dass viel sachliche Information
geboten wird. Das Buch ist Israelreisenden, die sich aufmachen, wieder aufmachen oder

129



Erinnerungen pflegen, zu empfehlen. Der V{. schreibt selbst: «Der Roman mochte zeigen,
was wir denken sollen, wenn wir uns durch die Strassen und Gassen von Jerusalem fithren
lassen und durch seine viertausendjéhrige Geschichte. Und er mochte bewirken, dass wir fiir
uns selbst die Folgerungen daraus ziehen» (S. 8).

Herbert Schmid.

Ina Willi-Plein und Thomas Willi GLAUBENSDOLCH UND MESSIASBEWEIS. Die
Begegnung von Judentum, Christentum und Islam im 13. Jahrhundert in Spanien. For-

schungen zum jiidisch-christlichen Dialog, Band 2. Neukirchener Verlag 1980. 103
Seiten. DM 24.—.

Nach einem einfithrenden Vorwort von K. Hruby stellt Th. Willi «Judentum, Christen-
tum und Islam in der geistesgeschichtlichen Situation Spaniens im 13. Jahrhundert» dar unter
besonderer Beriicksichtigung von Raymund von Penaforte und der Disputation des
Nachmanides, von Ramund Martini, dem Verfasser des Pugio Fidei adversus Mauros et
Judaeos und von Rabbi Salomo ben Adret, dem Verfasser der Perusche Aggadot (S. 9-20). L.
Willi-Plein handelt mit auszugsweisen Ubersetzungen («Leseproben») iiber den Pugio Fidei
als einen exemplarischen Versuch kirchlicher Auseinandersetzung mit dem Judentum (S. 21-
83). Bemerkenswert ist u.a. ihre Feststellung : «Ein zweifellos stark den Pugio bestimmendes
Motiv ist... das der Angst vor der Uberzeugungskraft der jiidischen Argumente und somit der
Abwehr von dieser Seite lauernder Gefahren fiir das eigene Lager. So hat man manchmal den
Eindruck, dass er... eher den Praventivangriff als die Mission im Auge hat» (S. 65). Th. Willi
geht schliesslich auf die « Perusche Aggadot» ein, die eine Handreichung fir den Juden sein
wollen, «wenn er mit den Feinden in den Toren ins Gesprich kommen sollte» (S. 87-100).
Die christlichjiidische Auseinandersetzung war dadurch besonders belastet, dass dem
Christentum kaum eine theologische Anerkennung des Judentums moglich war (siche dazu
aber S. 37), die Juden jedoch Christentum und Islam positiv bewerten konnten. Th. Willi
schreibt: «Israel, so schliesst b. Adret, ist als eine Minderheit von der Gefahr bedroht, sich
glaubensmissig zu assimilieren. Es bedarf des Unterscheidenden, sei es der Propheten, sei es
des Gesetzes. Sind, im Gleichnis gesprochen, die Voélker Untertanen des Konigs, so stellt
Israel die konigsunmittelbaren Palastdiener dar... Darum sind zur Zeit fiir die Nichtjuden
Christentum und Islam vollig legitime Religionen» (S. 97). Der heutige christlich-jiidische
Dialog, der selbstverstindlich in einer geschichtlichen Konstellation stattfindet, die vorher
nie gegeben war, steht — so meine ich — in der Gefahr, seine Existenz als etwas Einmaliges
zu betrachten — seit «zweitausend Jahren», wie es manchmal etwas aufgerundet heisst.
Gewiss geht es heute nicht um «Glaubensdolch und Messiasbeweis». Wie steht es aber mit
dem Tiefgang der damaligen Auseinandersetzung und des heutigen Dialogs ? Das Buch des
Ehepaares Willi lésst diese Frage aufkommen und regt zum Nachdenken in der heutigen
Begegnung an.

Herbert Schmid.

Peter Fiedler, DAS JUDENTUM IM KATHOLISCHEN RELIGIONSUNTERRICHT.
Analysen, Bewertungen, Perspektiven; Lernprozess Christen Juden (hg. von Giinter
Biemer und Ernst Ludwig Ehrlich). Patmos Verlag, Diisseldorf 1980. 264 Seiten.
DM 36.—.

Der aus einem 1977 begonnenen Forschungsprojekt an der Theologischen Fakultit der
Universitidt Freiburg, «das eine grundlegende Verbesserung der Behandlung des Judentums

130



im katholischen Religionsunterricht zum Ziel hat» (S. 11) erwachsene Band gliedert sich,
abgesehen von einem Geleitwort der Herausgeber und einer instruktiven «Einfithrung» (S.
11-25), in folgende Hauptteile: 1. Methodenfragen; 2. Kriterienbeschreibung ; 3. Analyse-
Ergebnisse. Im 1. Teil hat bei Anlage 1 Th. Brinkwirth die «Methodische Beschreibung» und
«Analyseanleitung und Codeplan» beigesteuert. In der folgenden Besprechung soll es nicht
um die Methoden der «Content Analysis», sondern um didaktisch-theologische Ergebnisse
und Probleme gehen.

Die Untersuchung von insgesamt 203 Religionsbiichern, Unterrichtsmaterialien usw. aus
den Jahren 1962 (Beginn des II. Vatikanischen Konzils) bis 1979 beriicksichtigt die « Dimen-
sionen» I: Das biblische und nachbiblische Judentum in seinem Selbstverstindnis; II: Jesu
Judesein; III: Verhiltnis (Ur-) Christentum-Judentum. Der Kriterienbeschreibung S. 47ff.
entspricht der Gesamtiiberblick S. 141ff. Ist die Kriterienbeschreibung sachgemiss? Im
grossen und ganzen ja. Dennoch mochte ich einige kritische Bemerkungen dazu machen:
«Bund» konnte (mit E. Kutsch) aufgeschliisselt werden in «Selbstverpflichtung» und
«Fremdverpflichtung» (z.B. Gen 17), die allerdings — iiber Kutsch hinausgehend — eine Art
« Verbindung», « Verbundenheit» zur Folge haben. Bei «Mose» (S. 52) spielt in Ex 3 die
Verheissung an Abraham keine Rolle, doch ist dies vielleicht zu historisch-kritisch. Dass «das
eine Gottesvolk in der Kirche Jesu Christi auf die (Heiden-) Volker hin geodffnet ist», klingt
aus christlicher Sicht sehr schon, doch wiirden wohl die meisten Juden die Christen nicht als
Glieder des einen Gottesvolkes betrachten, sondern — je nach dem — als «Gerechte aus den
Volkern» (S. 57). M. W. gab es nur den Begriff der «religio illicita» (S. 59). Miissten nicht
auch die Samaritaner, fiir die Verheissungen bestehen (Jer 30f.), gemiss ihrem Selbstver-
stindnis als « Sohne Israels» angesehen werden (S. 63)? S. 78 ist f) unvollstéindig.

Bei den Ergebnissen sei nochmals auf das eine Volk Gottes eingegangen. Der Vf.
schreibt: «Nur wenn das Volk-Gottes-Sein der Kirche in Abhingigkeit vom (bleibenden)
Volk-Gottes-Sein Israels... gesehen wird, ldsst sich eine Konkurrenzsituation grundsitzlich
ausschliessen (S. 161)».

Ist eine Konkurrenz unbedingt schlecht? Rom 11 handelt von einer funktionalen
Konkurrenz zum Guten. Die Konkurrenz von Juden und Christen — hoffentlich im guten
Sinn — entspricht m.E. durchaus der Realitiit. Dialog ist «Konkurrenz». Ich kann dem Satz
S. 203 nicht zustimmen: «Erschlossen werden miisste... das Verstindnis dafiir, dass die
Spannungen zwischen der Kirche und der Synagoge weder von Jesus noch von Gott gewollt
sind. Damit wire der Weg eroffnet, dass beide aufeinander zugehen konnen, was nach Eph 2
der Sinn des Christusereignisses ist.» Eph 2 handelt aber von der Einheit aus Juden- und
Heidenchristen in der Kirche. Fiedler mochte aber sicherlich die Juden nicht christlich
vereinnahmen! Beachtlich finde ich u.a. die Feststellungen und impliziten Forderungen im
Hinblick auf die Kirchengeschichte (z.B. Zusammenfassung S. 203ff.), zu der konkurrierend
und komplementir die Geschichte der Judenheit gehort. Fiedlers Werk ist in einer Reihe
erschienen, die in ihrem Titel mit Recht den Begriff « Lernprozess» enthilt, denn was falsch
war und sich verheerend ausgewirkt hat, kann nicht im Handumdrehen verdndert werden. Es
geht um eine dkumenische Aufgabe, denn der Befund bei evangelischen Unterrichtsmate-
rialien diirfte gleich sein. Ob gedruckte und vor allem nicht-gedruckte katholische und
evangelische Predigten besser abschneiden, ist mehr als fraglich. Fiedlers Analysen, Bewer-
tungen und Perspektiven, die den Katholischen Religionsunterricht und zentrale theolo-
gische Probleme betreffen, mogen zur Intensivierung und Vergrosserung des Lernprozesses
Christen und Juden beitragen. Einen tiefenpsychologischen Lapsus stellt die «kongenitale
Defizienz» (statt «kongeniale») S. 237 dar.

Herbert Schmid.

131



Léon Poliakov, GESCHICHTE DES ANTISEMITISMUS. Band II: Das Zeitalter der
Verteufelung und des Ghettos. Mit einem Anhang zur Anthropologie der Juden.

Deutsche Ubersetzung von Dekan Dr. Rudolf Pfisterer. Verlag Georg Heinz, Worms
1978. 239 S. DM 28.80. '

Ders., Band II: Religidse und soziale Toleranz unter dem Islam. Mit einem Anhang:
Die Juden im Kirchenstaat. 1979. 178 S. DM 24.—.

Wir haben bereits in Judaica, Heft 3, Jhg. 33/1977, S. 143/44 das Erscheinen des ersten
Bandes der deutschen Ubersetzung von L. Poliakovs Standardwerk Geschichte des Anti-
semitismus gebiithrend gewiirdigt und kénnen jetzt mit Genugtuung feststellen, dass die
Reihe weiter fortgesetzt wird. Das ist heute, nach der Publikationswelle von Berichten iiber
die «Endlosung» der Judenfrage durch den Nationalsozialismus als Gesamtphinomen oder
iiber einzelne jiidische Schicksale in dieser Zeit, die mit der Sendung des amerikanischen
Fernsehfilms « Holocaust» eingesetzt hat, besonders notwendig. Es konnte ndmlich leicht der
Eindruck entstehen, die nationalsozialistische Judenverfolgung sei ein Einzelfall in der
Geschichte gewesen. Wohl war sie «sui generis» durch die Proportionen, die sie angenom-
men hat und durch den ideologischen Radikalismus, mit dem sie betrieben wurde, doch darf
dabei nicht daran vergessen werden, dass sie der Hohepunkt eines Verhaltens gewesen ist,
das eine lange und traurige Vorgeschichte hat. Diese « Vorgeschichte» tritt in eine neue
Phase ein mit dem «Zeitalter der Verteufelung und des Ghettos», wie sie P. im 2. Band
anhand zahlreicher Dokumente beschreibt. Wen soll man zitieren? Luther, Bossuet,
Massillon, Grignon de Montfort? Der Refrain ist stets derselbe. Und das Gift der Juden-
feindschaft, die er ins Volk getragen hat, wirkt nachhaltig weiter.

Im Gegensatz dazu war die Stellung der Juden in den islamischen Lindern bedeutend
giinstiger, wie es der Titel des 3. Bandes zum Ausdruck bringt. Wohl gab es auch dort von
Fanatikern geschiirte Verfolgungswellen, doch wurde das Prinzip der Stellung der Juden als
geschiitzte Minderheit nur selten durchbrochen. Das sollte sich erst in neuerer Zeit éndern.

P. versteht es ausgezeichnet, seine Darstellung populdr und verstindlich zu gestalten,
ohne dass sie dadurch zur «Vulgarisation» wird. So kommt seiner Geschichte des
Antisemitismus eine echte Aufklarungsfunktion zu.

Besonders erwihnenswert ist wieder die gediegene Arbeit des Ubersetzers, Dekan Dr.
R. Pfisterer. Man hat beim Lesen der Biicher P.’s in der deutschen Fassung nie den Eindruck,
dass es sich dabei um eine Ubersetzung handelt. Kleine Ungenauigkeiten lassen sich dabei
nicht vermeiden, wie z.B. Bd. 4, S. 63 Iggeret ha-Chemad (nach der franzosischen
Transkription) statt Iggeret ha-Sch® mad, wie es deutsch heissen miisste.

K. H.

DE L’'ANTIJUDAISME ANTIQUE A L’ANTISEMITISME CONTEMPORAIN. Etudes
réunies par V. Nikiprowetzky. Avant-propos de L. Poliakov. Presses Universitaires de
Lille, 3e trimestre 1979.

Ces neuf études sur I'antisémitisme dans ses avatars a travers les époques et les pays ont
été choisies parmi beaucoup d’autres consacrées au méme sujet et élaborées, toutes, au
Centre de Recherche pour I'Etude des Religions de I'Université de Lille I1I. Nous ne savons
pas quels ont été les critéres de ce choix car on trouve dans ce volume aussi bien des travaux
de synthése que des études ponctuelles; toutefois un essai de distribution géographique peut
étre dégagé pour la majorité des articles.

132



Valentin Nikiprowetzky — qui est le maitre d’oeuvre du recueil — donne dans le premier
article un fort intéressant exposé sur «Le monothéisme éthique et la spécificité d'Israél»*.
Eliminant la plupart des théories sur l'origine du monothéisme hébreu, I'A. décrit la lente
formation, puis I'apparition du monothéisme éthique (qui est, écrit-il, «le vrai nom du mono-
théisme d’Israél») au temps des Prophétes. Appliqué & combattre les tenants d’un
monothéisme originel qui se reconstruirait au cours des dges, V. N. oublie de citer ses
prédécesseurs dans la voie qu'il indique, celle du passage de la monolatrie au monothéisme.
Cette légére faiblesse mise a part, on ne peut quapprécier la maitrise avec laquelle il expose
son point de vue. Il passe avec beaucoup d’habileté de la formation du monothéisme éthique,
enraciné dans lhistoire d’Israél, au « portrait» spirituel de Yahweh, sujet et objet de ce genre
de monothéisme : ce portrait est établi a partir des manifestations et des relations de Yahweh
avec son peuple, telles que les conte le Livre et telles que les Prophétes les interprétent. C'est
pourquoi, conclut I'A., «Dieu unique et créateur, pére de tous les hommes, maitre des
Empires, source unique des biens et des maux, Yahweh n’en reste pas bien le Dieu d’une
nation unique.» Ainsi sont conciliées I'universalité de Yahweh et sa qualité de dieu national.

L'article de Carlos Lévy, «Lantijudaisme paien: essai de synthése», souffre de ses
dimensions réduites, qui ne lui permettent guére que de rappeler les travaux de ses
devanciers avec quelques commentaires. Mais la bibliographie est bien fournie et les
commentaires judicieux. Il insiste avec juste raison sur le caractére politico-religieux — et
non racial — de I'antijudaisme antique. C’est aussi du seul point de vue religieux que Jean
Chrysostome, rappelle Anne-Marie Malingey («La controverse antijudaique dans l'ceuvre de
Jean Chrysostome daprés les discours Adversus Judaeos»), attaque les Juifs, que ce soit en
tant que «déicides» ou en tant que négateurs de la divinité de Jésus. Les motifs de la violence
des attaques de ce Pére de I'Eglise se trouvent dans la crainte de lattrait du judaisme.

Les deux articles suivants se situent dans la méme perspective religieuse anti-judaique,
qui ne congoit de bon Juif que le Juif converti de gré ou de force. Michel Rouche f«Les
baptémes forcés de Juifs en Gaule mérovingienne et dans I'Empire d'Orient») et Pierre
Cazier («De la coercition @ la persuasion, lattitude d'Isidore de Séville face d la politique
anti-juive des souverains visigothiques») traitent de ce genre de conversion a la fin du Vle et
au début du VlIle siécles.

Les quatre derniéres contributions ont en commun l'insistance mise sur la part des
catholiques dans I'antisémitisme au XIXe et XXe siécles. L’enquéte se limite a I’Allemagne, a
I'Autriche et a la France, ce qui accentue 'aspect «échantillonage» (que nous signalions au
début de ce compte-rendu) du recueil. Paul Colonge («Lantisémitisme a l'époque bis-
marckienne et lattitude des catholiques allemands»), bien documenté, clair, montre
I'imbrication des motifs religieux et politiques dans I'antisémitisme des catholiques alle-
mands: s’opposer aux Juifs, c’est s'opposer aux protestants et aux incroyants auxquels sont
liés politiquement les Juifs. Cet antisémitisme, aprés une période virulente, s'estompera sous
I'influence de Windthorst, mais prépare un terrain favorable pour I'acceptation des doctrines
nazies. Victor Conzenius (« L antiséemitisme autrichien au XIXe et XXe siécles») présente un
excellent article de synthése. Danielle Delmaire (« L antisémitisme du journal «La Croix du
Nord, pendant l'affaire Dreyfus, 1898-1899») s'est limitée au dépouillement systématique d’un
journal catholique de province pendant les deux années ou I'affaire Dreyfus fut le point
chaud de I'actualité mais elle tire et classe le maximum d’informations de ce dépouillement.
Elle reléve les aspects de I'antisémitisme (économique et politique, nationaliste, religieux et
raciste) qui apparaissent dans les différentes rubriques. Cet antisémitisme lui semble plus
doctrinal (il entre dans le cadre de la lutte contre la déchristianisation) que pratique mais,
comme P. Colonge pour I'antisémitisme allemand du XIXe si¢cle, elle pense qu'il a préparé
les mentalités a accepter ultérieurement les persécutions racistes que nous connaissons.

L’évolution de I'antisémitisme de I’Action Frangaise est analysée avec pénétration par

133



Jacques Prévotat («Lantisémitisme de I'’Action Frangaise: quelques repéres»). C’est tout
d’abord, aux alentours de 1900, lors de la fondation du mouvement, plutdt d’une forme d’anti-
protestantisme dont il est question : critique de I'interprétation individuelle de la Bible par les
Juifs. Les mesures proposées par Maurras sont dites modérées — mais il s'agit bien d'un
antisémitisme larvé — puisqu'’il est question de limiter I'importance du Juif dans la Cité sans
que se manifeste une acrimonie envers lui ; cependant les attaques de certains collaborateurs
de Maurras (Vaugeois, Bainville, Léon Daudet) ont déja une coloration résolument raciste.
Puis aux alentours de 1920, apreés la guerre donc, une distinction est établie entre deux sortes
de Juifs: ceux qui ont fait la guerre, les Juifs «bien-nés», qui peuvent étre assimilés s’ils se
déjudaisent, et les autres, les Juifs étrangers, inassimilables, a rejeter. Enfin, derniére période
étudiée, la France sous le gouvernement de Vichy : la défaite, douloureusement ressentie par
le nationaliste Maurras, justifie, selon ce dernier, les doctrines de I'Action Francaise
concernant le «pourrissement» de la France par les éléments étrangers et républicains. Les
lois promulguées par Xavier Vallat, commissaire aux Affaires Juives, catholique et
monarchiste, aggravent la situation des Juifs. L’Action Frangaise approuve, surenchérit et
finit par s’aligner sur I'antisémitisme nazi.

De toutes ces études ressort donc la permanence de I'élément religieux comme source
principale de Il'antisémitisme. Paienne d’abord, puis chrétienne (et plus spécialement
catholique) 'opposition au judaisme aboutit dans tous les cas cités, & plus ou moins longue
échéance, a la persécution. Que cette persécution se couvre d’autres masques (raciste,
économique, politique) que du masque religieux, ses racines seront toujours chrétiennes
selon V. Nikiprowetzky («Ce n’est pas une doctrine chrétienne, mais un cauchemar récurrent
qui en fin d’analyse procéde du christianisme» : p. 287), lequel ne semble pas juger possible la
disparition de l'antisémitisme a cause de ses racines. Je crois que c’est 1a méconnaitre I'évo-
lution des Eglises chrétiennes qui, dans la mesure ou elles peuvent encore infléchir les
mentalités, s'acheminent vers une tolérance universelle (qui devrait d’ailleurs leur étre co-
substantielle) ; notons toutefois que cette tolérance n'a jamais €té en permanence le fait
d’aucune des religions issues du Livre.

Madeleine Petit.

* Version francaise d’'une étude parue en anglais sous le titre : « Ethical Monotheism
in Daedalus, Journal of the American Academy of Arts and Sciences: Wisdom, Revelation
and Doubt. Perspectives on the First Millenium B. C., 1975, p. 69-89.

Wiadyslaw Szlengel, Co czytalem umarlym — wiersze getta warszawskiego (WAS ICH
DEN TOTEN VORLAS — GEDICHTE AUS DEM WARSCHAUER GHETTO), hrsg.
von Irena Maciejewska. 2. erw. u. verb. Aufl.,, Warszawa: PIW 1979, 172 S. 35,— zl.

Bereits in zweiter Auflage liegt nun das dusserlich schmale, inhaltlich jedoch bedeut-
same Béndchen vor, das die literarische Hinterlassenschaft, oder richtiger das, was von ihr
noch aufgefunden werden konnte, des Dichters Wladyslaw Szlengel enthilt.

Szlengel, 1914 in Warschau geboren und im April 1943 im Bunker an der Swietojerska-
Strasse 36 ums Leben gekommen, gehorte zu den herausragenden Dichterpersonlichkeiten
des sterbenden Ghettos. Er selbst betrachtete sich als Chronist, seine Gedichte als eine
«poetische Chronik», in der er die Vernichtung des Ghettos schilderte und sie so dem
Vergessen entreissen wollte. Zugleich aber sah er es als seine Aufgabe an, den verzweifelten
Briidern das Selbstbewusstsein zu stirken, sie moralisch in der ausweglosen Situation ein

134



wenig aufzurichten, um ihnen dadurch vielleicht ein Uberleben zu ermoglichen. An
manchem Abend sammelte er Freunde und Bekannte um sich, um ihnen seine Gedichte
vorzutragen, sie ein wenig aufzumuntern (vgl. dazu E. Ringelblum, Wladyslaw Szlengel, in:
ders., Ksowim fun Getto, 11, 1942-1943, Warszawa 1963, S. 189-193). An diese Rezitationen
erinnert auch der Titel des vorliegenden Bandes. Er stammt noch von Szlengel, der damit die
von ihm redigierte und im Ghetto herausgegebene Sammlung der eigenen Gedichte
iberschrieb. Diese Sammlung hat die Herausgeberin ihrer Ausgabe zugrunde gelegt, sie
jedoch um einige Gedichte ergiinzt, so dass der Leser nun eine «poetische Chronik» der
Ereignisse von Juli 1942 (dem Beginn der ersten grossen Liquidierungsaktion) bis Januar 1943
vor sich hat. In einem ausfithrlichen Vorwort (S. 5-34) wiirdigt die Herausgeberin eingehend
Person und Werk Szlengels, der iibrigens nicht jiddisch, sondern polnisch schrieb. Die zum
Verstehen der Gedichte notwendigen Informationen sind in einem Anmerkungsteil (S. 156-
160) enthalten. Ein Nachwort (S. 161-170) gibt Auskunft iiber bisherige Verdffentlichungen
von Szlengels Gedichten, ein Hinweis auf eine deutschsprachige Edition findet sich nicht
darunter. Wire der vierzigste Todestag des Dichters nicht ein Anlass, diese wichtige
«poetische Chronik» in einer deutschen Ubersetzung herauszubringen ?

Stefan Schreiner.

Henryk Kroszczor, Kartki z historii Zydow w Warszawie XIX-XX w. (BLATTER AUS DER
GESCHICHTE DER JUDEN IM WARSCHAU DES 19. UND 20. JHDT). Warszawa :
Zydowski Instytut Historyczny w Polsce 1979, 370 S.

«Historische Miniaturen» mochte man die in diesem Bande vereinigten zweiundachtzig
Arbeiten nennen. Der Autor hat sie iiber viele Jahre hin in verschiedenen Zeitschriften, vor
allem dem zweisprachigen, jiddisch-polnischen Wochenblatt «Folks-Shtime» veroffentlicht,
bevor sie jetzt, photomechanisch nachgedruckt, dem Leser gesammelt in die Hand gegeben
worden sind.

Der Autor, im Juli 1979 fiinfundachtzigjihrig gestorben (BiulZIH 1979, Nr. 112, S. 147),
war langjéhriger Mitarbeiter des Jiidischen Historischen Instituts in Warschau. Er war zwar
kein Berufshistoriker, wohl aber ein Amateur, der mit emsigem Fleiss und grosser
Leidenschaft die Geschichte der Juden im Warschau des 19. und 20. Jahrhunderts erforscht
hat. Dabei beschiftigten ihn die Lebensumstinde und Biographien einzelner namhafter
Personlichkeiten aus allen Bereichen des dffentlichen Lebens im jiidischen Warschau ebenso
wie die Geschichte der verschiedenen medizinischen, kulturellen, religiosen und wissen-
schaftlichen Institutionen oder der politischen Ereignisse, was nicht zuletzt der hier
anzuzeigende Band eindriicklich belegt.

In dreiundsechzig Artikeln befasst sich der Autor mit den Biographien oder einzelnen
Episoden im Leben berithmter Personlichkeiten. Vom Herausgeber (M. Fuks) sind sie in vier
Gruppen eingeteilt, in «Politiker» (S. 9-53), «Buchhidndler und Verleger» (S. 55-144),
«Arzte» (S. 145-184) und «Wissenschaftler» (S. 185-258). Alle hierin begegnenden Namen
aufzufithren, wiirde zu weit fithren; einige seien dennoch genannt. So finden sich in der
ersten Gruppe solche Namen wie Ber Meisels, Michal Bergson, Boruch Szulman, Hipolit
Wawelberg, in der zweiten Gruppe solche wie die der « Verlegerdynastien» der Gliicksbergs,
der Orgelbrands, der Merzbachs und der Natansons, aber auch von Leuten wie Gabriel
Centnerszwer, Michal Frithling und einer Reihe anderer. Die dritte Gruppe umfasst
Lebensbilder u.a. von Ludwik Maurycy Hirszfeld, Janusz Korczak, Lazaro Ludovico
Zamenhof (dem Erfinder des Esperanto) und Ludwik Natanson. Unter den Wissenschaftlern
trifft man Minner wie Majer Bataban (den bedeutendsten Historiker unter den Juden

135



Polens), Abraham Stern (den Erfinder der Rechenmaschine), Mojzesz Schorr, lzaak
Kramsztyk u.a.

Die restlichen neunzehn Artikel (S. 259-370) sind ganz verschiedenen Themen ge-
widmet. Das Spektrum reicht von der Geschichte des 1872/78 von Majer Bersohn und
seinem Schwiegersohn Salomon Bauman gegriindeten Kinderkrankenhauses iiber die
«Gezelshaft Kinderfrajnt» bis zum Bericht iiber die Errichtung des « Ghettodenkmals» in
Warschau und Betrachtungen iiber das Chanukka- und Purimfest.

Handelt es sich bei diesen Miniaturen auch nicht um — sensu stricto — historisch-
kritische Abhandlungen, so zeichnen sie sich dennoch durch die Lebendigkeit und das
personliche Engagement des Autors, mit dem sie geschrieben sind, sowie durch die Fiille der
in ihnen enthaltenen Informationen aus. Dass der Autor zudem eine Reihe der von ihm
portritierten Personen personlich kannte und Augenzeuge mancher hier geschilderter
Ereignisse war, verleiht seinem Buch zugleich besondere dokumentarische Qualitit. Wer
immer an der Geschichte der Juden Warschaus im 19. und 20. Jahrhundert interessiert ist,
wird Henryk Kroszczors historische Miniaturen hoch schiitzen und den hier angezeigten
Sammelband als reiche Informationsquelle gern zur Hand nehmen.

Stefan Schreiner.

Marian Fuks, Prasa Zydowska w Warszawie 1823-1939 (DIE JUDISCHE PRESSE IN
WARSCHAU 1823-1939), Warszawa : PWN 1979, 362 S., 100,— zI.

Man wird nicht sagen konnen, dass die Geschichte der jiidischen Presse im allgemeinen
und die der jiidischen Presse in Polen im besonderen zu den bisher vernachléssigten Themen
der Historiker gehort; davon zeugen nicht zuletzt auch die im Literaturverzeichnis des hier
anzuzeigenden Bandes (S. 305-311), das von wenigen Ausnahmen abgesehen allerdings nur
polnisch-, jiddisch- und hebriischsprachige Titel umfasst, aufgefiihrten Arbeiten. Dennoch
muss man dem Autor fiir dieses materialreiche Buch dankbar sein.

Bereits in einer Reihe von Artikeln in verschiedenen Zeitschriften und Sammelbiénden
hat der Verfasser zusammengetragenes Material zum Thema publiziert. Zu nennen ist hier
vor allem die Aufsatzfolge in den Jgg. 1973-1979 des «Biuletyn Zydowskiego Instytutu
Historycznego» (Warszawa). Hier nun legt er eine in gewissem Sinne abschliessende
Bestandsaufnahme vor, zum mindesten im Blick auf den im Titel genannten Teil der
jidischen Presse Polens. Darin beschrinkt er sich im wesentlichen auf die offizielle, legal
gedruckte Presse. Ausgeklammert sind die illegalen Periodika und Flugschriften insbe-
sondere aus der Arbeiterbewegung (vgl. dazu 1. Szajn, Bibliografie fun ojsgabes arojsgegeben
durch di jidishe arbeter partajen in Pojln in di jorn 1917-1939, Warszawa 1963) sowie die
judische Untergrundpresse der Okkupationszeit. In einem Anhang (S. 299-302) sind aber
wenigstens die rund 70 Titel der im Warschauer Ghetto zwischen 1940 und 1943
erschienenen Zeitungen, wenngleich manche auch nur in wenigen Ausgaben, zusammen-
gestellt. Doch beabsichtigt der Verfasser, der judischen Presse der Okkupationszeit eine
eigene Arbeit zu widmen (S. 11). (Auf S. 7 Anm. 9 ist auch das Erscheinen einer in
Vorbereitung befindlichen umfassenden «Bibliografia prasy zydowskiej w Polsce» ange-
kiindigt.)

Gegenstand der vorliegenden Bestandsaufnahme ist nicht die Katalogisierung aller in
Frage kommenden Publikationsorgane, vielmehr hat sich Verf. zum Ziel gesetzt, die
wesentlichen Entwicklungslinien in der Geschichte der jidischen Presse, vorab Warschaus,
nachzuzeichnen. Der Stoff ist nach sachlich-chronologischen Gesichtspunkten iibersichtlich
gegliedert. Stets ist Verf. bemiiht, sowohl den historischen Hintergrund als auch das soziale

136



Milieu sowie geistige Klima einer jeden Epoche in ihrer Bedeutung fiir die Entfaltung der
Presse gebithrend zu beriicksichtigen. Es ist ihm dabei gelungen aufzuzeigen, wie die Presse
zum einen einer jeden Epoche ein besonderes geistiges Geprige verlieh und manche
politische Ausrichtung bestimmte und zum anderen zugleich die zeitgeschichtlichen
Umstinde so genau spiegelt, dass man sie in ihrem Wert als Geschichtsquelle kaum zu
Uberschitzen vermag.

Im einzelnen umfasst der Band folgende Kapitel: Nach der «Einfithrung» (S. 5-11)
beschiftigt sich Verf. mit den « Anfingen der jiidischen Presse» (S. 12-20), die in Osteuropa
bis ins 17. Jhd. zuriickreichen und ihren Ursprung wohl in Geschéfskorrespondenzen und
Handelsberichten haben. Das 2. Kap. « Dostrzegacz Nadwislafiski — Der Beobachter an der
Weichsel» (S. 21-40) schildert die — freilich nur zehnmonatige — Geschichte (1823-24) der
ersten regelmissig erscheinenden zweisprachigen (polnisch-jiddisch) Wochenschrift, die
ganz den Idealen der Haskalah und Emanzipation verpflichtet war. Gleiche Ziele verfolgte
der «lzraelita Polski» (1831) und das Wochenblatt «Jutrzenka» («Morgenstern») (1861-
1863), deren Geschichte im 3. Kap. beleuchtet wird (S. 41-61). Mit dem ersten jiddischen
Wochenblatt, der « Warshojer Jidishe(n) Tsajtung» (1867-1868) befasst sich Verf. im 4. Kap.
(S. 62-84). Das 5. Kap. (S. 85-102) ist dem polnischsprachigen «/zraelita» gewidmet, der 46
Jahre lang (1866-1912) erschien und davon mehr als ein Viertel Jahrhundert die beinahe
einzige judische Zeitung Warschaus gewesen ist, wenngleich ihre Qualitit durchaus
umstritten war und ist. Uber die « Hebriische Presse Warschaus» informiert das 6. Kap. (S.
103-123), in dem eine ganze Reihe hebriischer Periodika vorgestellt werden. Im Mittelpunkt
steht die Wochenschrift «Hatsephira», die 1862 gegriindet, nach mehrjihriger Unter-
brechung dann von 1874-1931 herausgegeben worden ist, darunter einige Zeit auch von
Nahum Sokolow (S. 120f.). Von der ausserordentlichen Vielfalt der jiddischen Presse
Warschaus erfihrt der Leser im 7. Kap. « Anfinge der modernen judischen Presse» (1895-
1918) (S. 124-158) und 8. Kap. « Warschauer Presse in jiddischer Sprache» (1918-1939) (S. 159-
257). Die Zahl der jiddischen Zeitungen nahm so rapide zu, dass der den Juden sonst
wohlgesonnene B. Prus bereits 1909 einmal schrieb, «dass sich die Tageszeitungen im Jargon
vermehren wie Hefepilze» (S. 125). Zu den fithrenden Bléttern gehorten «Dos Leben»,
« Hajnt», « Moment», das « Warshawer Togblat», die « Folks-Tsajtung» und «Der Jud», um
wenigstens einige zu nennen. Im letzten Kap. (S. 258-293) gibt Verf. einen Uberblick iiber die
«Judische Presse in polnischer Sprache», von der vor allem «Nasz Przeglad» (« Unsere
Umschau») (1923-Ende Sept. 1939 erschienen) Erwahnung verdient.

Natiirlich ist mit dieser knappen Ubersicht der Inhalt des Buches eher angedeutet als
beschrieben. Neben den einzelnen Presseorganen, aus denen z.T. auch ausfiihrlich zitiert
wird, portritiert Verf. zugleich eine ganze Reihe bedeutender Personlichkeiten aus Politik
und Publizistik (Verzeichnis der Namen S. 341-333), eben jene, die die Zeitungen und Zeit-
schriften geschrieben, regidiert und verlegt haben. Besonderen Wert haben die zahlreichen
Abbildungen, die einen optischen Eindruck von der Vielgestaltigkeit der Presse und der
Vielzahl ihrer Journalisten, Redakteure und Verleger gewinnen lassen.

Dank seiner ausfithrlichen Indices ist der Band auch als willkommenes Nachschlagewerk
zu nutzen.

Befriedigt und betroffen zugleich beendet man die Lektiire dieses wichtigen Buches;
befriedigt dariiber, dass es dem Autor gelungen ist, eine beachtliche Liicke in der
Historiographie durch seine Dokumentation zu schliessen, doch betroffen, wenn man
bedenkt, dass von dem einst so grossen «Bldtterwald» nur noch eine bescheidene «Folks-
Shtime» iibriggeblieben ist.

Stefan Schreiner.

137



Zydowski Instytut Historyczny w Polsce, ARCHIWUM RINGELBLUMA — GETTO
WARSZAWSKIE LIPIEC 1942 — STYCZEN 1943, opracowata Ruta Sakowska,
Warszawa : PWN 1980, 412 S., 150,— zl.

Das nach seinem Begriinder und Leiter Emanuel Ringelblum benannte Ringelblum-
archiv ist langst nicht nur als wertvollste Dokumentensammlung zur Geschichte des War-
schauer Ghettos und ‘seiner Vernichtung bekannt, sondern zugleich zum Symbol des
Kampfes und des Martyriums der polnischen Juden wihrend der deutschen Okkupation
geworden. Von den 1692 nach dem Kriege wieder aufgefundenen und heute im Jidischen
Historischen Institut in Warschau befindlichen Dokumenten sind bisher jedoch nur etwa 100
publiziert worden, und dazu noch an verschiedenen Orten, wie etwa in den «Bleter far
Geshichte», dem «Biuletyn Zydowskzego Instytutu Historycznego» oder dem Band
«Eksterminacja Zydéw na ziemiach polskich w okresie okupacji hitlerowskiej» («Die
Vernichtung der Juden in Polen wihrend der Nazi-Okkupation»}, hg. von T. Berenstein, A.
Eisenbach, A. Rutkowski, Warszawa 1957. Insofern ist dem Judischen Historischen Institut,
vor allem aber Ruta Sakowska, die die Hauptlast der Arbeit getragen hat, dafiir zu danken,
mit der Herausgabe des hier anzuzeigenden Bandes die Umfassende und systematische
Publizierung der Materialien des Ringelblumarchivs begonnen zu haben.

In der instruktiven «Einfithrung » (S. 5-30) informiert die Herausgeberin den Leser
zunichst (S. 5-10) iiber die Person Ringelblums: Am 21.11.1900 im galizischen Buczacz
geboren, verbrachte er Kindheit und Schulzeit in Nowy Sacz. 1919 ging er nach Warschau,
um an der dortigen Universitéit das Studium der Geschichte aufzunehmen. In Warschau blieb
Ringelblum dann bis zu seinem Tode im Mérz 1944 im Gestapo-Gefingnis Pawiak. Bereits in
den zwanziger Jahren war er als Historiker bekannt und anerkannt. Prigend wirkte auf seine
wissenschaftliche Arbeit die Mitarbeit am Jidisher Wisnshaftlecher Institut in Wilna (JiWQO).
Seit seiner Promotion (1927) galt sein ganzes Interesse der Erforschung der Geschichte der
Juden in Warschau. «Fast alle seine Arbeiten waren im Grunde einzelne Kapitel einer
einzigen unvollendeten Monographie iiber die Geschichte der Juden in Warschau von ihrem
ersten Auftreten in der Stadt — bis zu ihrer Vernichtung in den Gaskammern von
Treblinka.» (S. 6).

Seit den Septembertagen des Jahres 1939 gehorte Ringelblum zu den Organisatoren des
judischen Widerstandes, spdter war er Mitglied der illegalen Ghettoverwaltung und an der
Vorbereitung des Aufstandes beteiligt. Auf seine Initiative hin entstand 1940 das illegale
Dokumentationszentrum «Archiwum Getta» (ARG) mit dem Kryptonym « Oneg Schabbat ».
Von der Tétigkeit des « Oneg Schabbat»» erfihrt der Leser im Kap. 2-5 der «Einfithrung» (S.
10-19). Mit seinen engsten Mitarbeitern, zu denen u.a. der Pidagoge und Publizist Eliahu
Gutkowski, der Okonom Hersz Wasser, der Historiker Rabbiner Szymon Huberband, der
Lehrer Izrael Lichtensztajn und die Schriftsteller Abram Lewin, Perec Opoczyhski und
Rachela Auerbach (neben Hersz Wasser war sie die einzige Uberlebende aus dem Kreis der
Mitarbeiter des «Oneg Schabbat», sie starb 1976 in Israel), hatte es sich Ringelblum zur
Aufgabe gemacht, Materialien zu sammeln und thematisch und chronologisch zu ordnen,
anhand derer er spiter eine umfassende Monographie iiber die Geschichte des Warschauer
Ghettos, des Lebens und Sterbens seiner Bewohner verfassen wollte. Dazu ist Ringelblum
jedoch nicht mehr gekommen. Kurz vor seinem Tode schrieb er an den unbekannten
zukiinftigen Bearbeiter seines Archivs: « Wir wissen nicht, wer von unserer Gruppe am
Leben bleiben, wem das Schicksal die Bearbeitung der zusammengetragenen Materialien
erlauben wird, eines sind wir jedoch gewiss: dass unsere Opfer, das Risiko (...), unser
Bemiihen und Leiden — nicht umsonst gewesen ist.» (S. 14).

Die von Ringelblum und seinen Mitarbeitern zusammengetragenen Materialien sind
ausserordentlich vielfiltig : amtliche Bekanntmachungen, Abschriften von Behordenkorres-

138



pondenzen, Zeitungsberichte, Sitzungsprotokolle und Flugblitter gehoren ebenso dazu wie
Mitschriften von abgehérten Rundfunksendungen, zusammengestellte Geheimberichte,
personliche Briefe, Tagebiicher, drztliche Rezepte, Einladungen und Programme zu Veran-
staltungen verschiedenster Art im Ghetto, Gedichte, Karikaturen und Gemilde, kurzum
alles, was fiir die von Ringelblum geplante Monographie, aber auch zur Information des
Auslands iiber die aktuelle Situation im Ghetto von Wichtigkeit sein konnte.

Waihrend der ersten grossen Liquidierungsaktion im August 1942 hat dann Izrael
Lichtensztajn mit zwei weiteren Mitarbeitern des « Oneg Schabbat» den Teil I des ARG, er
umfasst 1208 Dokumente vornehmlich aus der Zeit von Sept. 1939 bis zum 3.8.1942 sowie
einige Aquarelle der Malerin Gela Seksztajn, in 10 Blechkisten sorgfiltig verpackt und ver-
graben, um ihn vor der drohenden Zerstdrung zu retten. Der Teil II des ARG, Materialien
aus der Zeit vornehmlich vom 22.7.1942 bis Ende Febr. 1943 (insgesamt 484 Stiicke), wurde
Ende Febr. 1943 in zwei Milchkannen verpackt und ebenfalls vergraben. Dank den Angaben
Hersz Wassers hat man die Behilter mit den Materialien des ARG nach dem Kriege unter
den Ruinen des vollig verwiisteten Ghettos wiedergefunden (Teil I am 18.9.1946. Teil Il am
1.12.1950; von einem dritten Teil, den Marek Edelman noch einen Tag vor Ausbruch des
Ghettoaufstandes versteckt hatte, sind nur einige Fetzen iibriggeblieben). (S. 19).

In den vorliegenden Band sind 234 Stiicke aus Teil II des ARG aufgenommen, von
denen einige lediglich registriert und beschrieben sind. Die weitaus meisten sind jedoch im
Wortlaut (deutsch bzw. polnisch), die jiddischen und hebriischen Texte in polnischer
Ubersetzung abgedruckt. Photokopien eines Teiles der Dokumente sind in den Textteil
aufgenommen, die Photokopien der jiddischen und hebriischen Originale finden sich im
Anhang (S. 341-379). Zum Verstindnis der Texte erforderliche Informationen werden jeweils
in Fussnoten an die sehr sorgfiltig edierten Texte angefiigt.

Die Materialien sind nach sachlichen Gesichtspunkten in sechs Gruppen zusammen-
gefasst, innerhalb einer jeden Gruppe dann aber chronologisch geordnet. Gruppe I (nr. 1-45.
S. 33-95) umfasst «amtliche Dokumente » wie Anordnungen der deutschen Behorden und der
Polizei, Verlautbarungen des Judenrates sowie Berichte desselben. Zur Gruppe II (Nr. 46-84,
S. 99-157) gehoren «Berichte, Testamente, Tagebiicher, Chroniken und Notizen» einzelner
Personen wie des «Oneg Schabbat», die iiber das tigliche Leben und die Verhiltnisse im
Ghetto Auskunft geben, von Exekutionen und Liquidierungsaktionen, «Blockaden» etc.
berichten. Die Gruppe III (Nr. 85-158, S. 161-203) enthilt «Briefe», die im Warschauer
Ghetto aufgegeben oder aber aus anderen Ghettos und Lagern in Warschau eingetroffen
sind, ihre Adressaten oft aber nicht erreicht haben. Die Gruppe IV (Nr. 159-181, S. 207-234)
umfasst «literarische: Zeugnisse ». Darunter finden sich einige Gedichte Wladyslaw Szlengels
und Josef Kirmans sowie vieler unbekannter Autoren, aber auch die Erstveroffentlichung
des Poems (in Ausziigen) « Der tog fun majn grojsn umglik » von Izchok Kazenelson, gleich-
sam der Prolog zu seinem «Lied vom ermordeten jiidischen Volk ». Die Gruppe V (Nr. 182-
192, S. 237-242) besteht aus «Exposés wissenschaftlicher Arbeiten», die sich die Mitglieder
des «Oneg Schabbat» vorgenommen hatten. In die Gruppe VI (Nr. 193-234, S. 245-337)
schliesslich sind « Dokumente des Widerstandes» aufgenommen, darunter der umfangreiche
Bericht, den die im Ghetto titigen jiidischen Organisationen gemeinsam erstellt und mit
Datum vom 15.11.1942 an die Polnische Regierung in London sowie an die Alliierten
geschickt haben (S. 275-320), um die Weltdffentlichkeit in allen Einzelheiten iiber die grosse
Liquidierungsaktion vom Sommer 1942 zu informieren und aufzufordern, doch endlich etwas
zu unternehmen, um den Voélkermord zu beenden...

Schon die wenigen Bemerkungen mogen zu erkennen geben, welch wichtige Dokumen-
tation in dem hier angezeigten Band vorliegt. Wenn er auch nur ein knappes Siebentel des
gesamten Archivmaterials umfasst, so ist er dennoch fiir alle zukiinftige Beschiftigung mit
der Geschichte und der Vernichtung des Warschauer Ghettos eine Quelle von grosstem

139



Wert. Und man kann nur hoffen und wiinschen, dass auch die iibrigen Dokumente des ARG
in absehbarer Zeit in gleicher sorgfiltiger Edition vorgelegt werden mochten.

Stefan Schreiner.

KURZ-BIBLIOGRAPHIE

TEXTAUSGABEN / UBERSETZUNGEN

A commentary on the book of Job, by Berechiah, mediaeval Jewish scholar in France /
edited from a 13th or 14th century manuscript in the University Library, Cambridge,
with critical notes and biblical references by William A. Wright. Accompanied by an
English translation by Samuel A. Hirsch. Amsterdam 1979, Philo Press (Reprint d.
Ausgabe London 1905). VIII, 130, 264 S. US $42.10.

Gligl, Hamel : Denkwiirdigkeiten der Gliickel von Hameln, aus d. Jid.-Dt. iibersetzt, mit
Einleitung versehen u. herausgegeben von A. Feilchenfeld. Darmstadt 1979, Verlag
Darmstéddter Blatter. (Reprint d. Ausgabe Berlin 1923). 398 S., DM 28.50.

Maimonide : Le Guide des égarés, suivi du Traité des Huit Chapitres. Version modernisée
et corrigée de la traduction de S. Munk. Collection Les Dix Paroles. Paris 1979. 700 S.,
FF 129.—.

Mendelssohn, Moses: Briefwechsel d. letzten Lebensjahre. Eingeleitet v. Alexander
Altmann. Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann 1979. X, 342 S., DM 48.—.

Rosenzweig, Franz: Briefe und Tagebiicher, hrsg. v. Rachel Rosenzweig u. Edith Rosen-
zweig-Scheinmann, unter Mitwirkung von B. Casper. 2 Teile: Teil 1: 1900-1928; Teil 2:
1918-1929. Zus. XXI, 1334 S., Den Haag, Martinus Nijhoff 1979. US $181.60.

Targum du Pentateuque, T. III, Nombres. Trad. des deux recensions palestiniennes
completes avec introduction, paralléles et notes de Roger Le Déaut, avec la coll. de
J. Robert. Paris 1979, 356 S., FF 172.86.

FACHJUDAISTISCHE ABHANDLUNGEN

Biale, David: Gershom Scholem: Kabbalah and counter-history. Cambridge, Harvard
Univ. Press 1979, 320 S., US $25.85.

Blumenthal, David R.: Understanding Jewish mysticism: A source reader: The Merkabah

tradition and the Zoharic tradition. New York, Ktav Pub. House 1978. US $5.95 (= The
Library of Judaic learning, 2).

140



	Rezensionen

